

للشيخ الإمام العلَّامة المفسّر أبي القاسم محدّبز أحكبن جُزيِّ الكليُ المترف سنة ١١ ٧هـ

> ضبطه وصحصه دخرج آیاته محدسکالم هاشم

الطبرولالأقك

دارالكنب العلمية

جَمَيْع الحُقَوق مَعَف ظَهَ الْحُقَوق مَعَف ظَهَ الْحُقَوق مَعَف ظَهَ الْحُقَوق مَعَف ظَهَ الْمُتَلِيمُ اللّهُ الْمُتَلِيمُ الْمُتَلِيمُ الْمُتَلِيمُ الْمُتَلِيمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

الطبعة الأولى 1810 - 1990م

وَلِرِلْكُلُتُبِ لِلْعِلِمِينَ بَيروت. بنان

ص.ب. ۱۱/۹٤۲٤ ـ تاکس :\_ Nasher 41245 Le

هات : ۱۰۲۲۳۳ ۲۳۳۳۳ ما ۱۰۰۱۳۰۳ مات

ف کس: ۳۳ ۱۱،۲۱/۱۱۶۹ ۱۰۰

## بنْ \_\_\_\_\_\_ أَللهُ الرَّحُنُ الرَّحِبِ حِر

قال الشيخ الفقيه الإمام العالم العلم العلاّمة، فريد دهره، ووحيد عصره، أبو عبد الله محمد المدعو بالقاسم بن أحمد بن محمد بن جزيّ الكلبي، رضي الله عنه وأرضاه، وجعل الجنة مأواه، بحرمة النبي الأوّاه:

الحمد لله العزيز الوهاب، مالك الملوك وربّ الأرباب، هو الذي أنزل على عبده الكتاب، هدى وذكرى لأولي الألباب، وأودعه من العلوم النافعة، والبراهين القاطعة: غاية الحكمة وفصل الخطاب؛ وخصّصه من الخصائص العليّة، واللطائف الخفيّة، والدلائل الجليّة، والأسرار الربّانيّة، العجب بكل عجب عجاب؛ وجعله في الطبقة العليا من البيان، حتى أعجز الإنسان والجان، واعترف علماء أرباب اللسان بما تضمنه من الفصاحة والبراعة والبلاغة والإعراب والإغراب؛ ويسر حفظه في الصدور، وضمن حفظه من التبديل والتغيير، فلم يتغيّر ولا يتغيّر على طول الدهور وتوالي الأحقاب؛ وجعله قولاً فصلاً، وحكمًا عدلاً، وآية بادية، ومعجزة باقية: يشاهدها من شهد الوحي ومن غاب؛ وتقوم بها الحجة للمؤمن الأوّاب، والحجة على الكافر المرتاب؛ وهدى الخلق بما شرع فيه من الأحكام، وبيّن الحلال والحرام، وعلم من شعائر الإسلام، وصرف من النواهي والأوامر وخاصته، واصطفاهم من عباده، وأورثهم الجنة وحُسن المآب. فسبحان مولانا الكريم وخاصته، وأصطفاهم من عباده، وأورثهم الجنة وحُسن المآب. فسبحان مولانا الكريم الذي خصّنا بكتابه، وشرّفنا بخطابه، فيا له من نعمة سابغة، وحجة بالغة، أوزعنا الله الله القيام بواجب شكرها، وتوفية حقها، ومعرفة قدرها، وما توفيقي إلا بالله، هو ربّي لا إله القيام بواجب شكرها، وتوفية حقها، ومعرفة قدرها، وما توفيقي إلا بالله، هو ربّي لا إله القيام بواجب شكرها، وتوفية حقها، ومعرفة قدرها، وما توفيقي وكرامه، على مَن

دنّنا على الله، وبلغنا رسالة الله، وجاءنا بالقرآن العظيم، وبالآيات والذكر الحكيم، وجاهد في الله حق الجهاد، وبذل جهده في الحرص على نجاة العباد، وعلّم ونصح وبيّن وأوضح حتى قامت الحجة، ولاحت المحجة، وتبيّن الرشد من الغيّ، وظهر طريق الحق والصواب، وانقشعت ظلمات الشك والارتياب، ذلك: سيدنا ومولانا محمد النبي الأمّي، القرشي الهاشمي، المختار من لباب اللباب، والمصطفى من أطهر الأنساب، وأشرف الأحساب، الذي أيده الله بالمعجزات الظاهرة، والجنود القاهرة، والسيوف الباترة الغضاب، وجمع له بين شرف الدنيا والآخرة، وجعله قائدًا للغرّ المحجلين والوجوه الناضرة، فهو أوّل مَن يشفع يوم الحساب، وأوّل مَن يدخل الجنة ويقرع الباب، فصلى الله عليه وعلى آله الطيبين، وأصحاب، والأكرمين، خير أهل وأصحاب، صلاة زاكية نامية، لا يحصر مقدارها العدّ والحساب، ولا يبلغ إلى أدنى وصفها ألسنة البلغاء ولا أقلام الكتّاب.

أما بعد؛ فإنَّ علم القرآن العظيم: هو أرفع العلوم قدرًا، وأجلَّها خطرًا، وأعظمها أُجْرًا، وأشرفها ذكرًا وأن الله أنعم عليّ بأن شغلني بخدمة القرآن، وتعلّمه وتعليمه، وشغفني بتفهم معانيه وتحصيل علومه، فاطّلعت على ما صنّف العلماء رضي الله عنهم في تفسير القرآن من التصانيف المختلفة الأوصاف، المتباينة الأصناف، فمنهم من آثر الاختصار، ومنهم مَن طوّل حتى كثر الأسفار، ومنهم من تكلم في بعض فنون العلم دون بعض، ومنهم من اعتمد على نقل أقوال الناس، ومنهم من عوّل على النظر والتحقيق والتدقيق، وكل أحد سلك طريقًا نحاه، وذهب مذهبًا ارتضاه، وكلاًّ وعد الله الحسني، فرغبت في سلوك طريقهم، والانخراط في مساق فريقهم، وصنفت هذا الكتاب في تفسير القرآن العظيم، وسائر ما يتعلق به من العلوم، وسلكت مسلكًا نافعًا، إذ جعلته وجيزًا جامعًا، قصدت به أربع مقاصد: تتضمن أربع فوائد: (الفائدة الأولى) جمع كثير من العلم، في كتاب صغير الحجم؛ تسهيلاً على الطالبين، وتقريبًا على الراغبين؛ فلقد احتوى هذا الكتاب على ما تضمنته الدواوين الطويلة من العلم، ولكن بعد تلخيصها وتمحيصها، وتنقيح فصولها، وحذف حشوها وفضولها؛ ولقد أودعته من كل فنَّ من فنون علم القرآن: اللِّباب المرغوب فيه، دون القشر المرغوب عنه، من غير إفراط ولا تفريط. ثم إني عزمت على إيجاز العبارة، وإفراط الاختصار، وترك التطويل والتكرار، (الفائدة الثانية) ذكر نكت عجيبة، وفوائد غريبة، قلما توجد في كتاب؛ لأنها من نبات صدري، وينابيع ذكري. ومما أخذته عن شيوخي رضي الله عنهم، أو مما التقطته من مستظرفات النوادر، الواقعة في غرائب الدفاتر، (الفائدة الثالثة) إيضاح المشكلات، إما بحل العقد المقفلات، وإما بحسن العبارة ورفع الاحتمالات: وبيان المجملات، (الفائدة الرابعة) تحقيق أقوال المفسّرين، السقيم منها والصحيح، وتمييز الراجع من المرجوح. وذلك أن أقوال الناس على مراتب:

فمنها الصحيح الذي يعوّل عليه، ومنها الباطل الذي لا يلتفت إليه، ومنها ما يحتمل الصحة والفساد. ثم إنَّ هذا الاحتمال قد يكون متساويًا أو متفاوتًا، والتفاوت قد يكون قليلاً أو كثيرًا، وإني جعلت لهذه الأقسام عبارات مختلفة، تعرف بها كل مرتبة وكل قول؛ فأدناها ما أصرّح بأنه خطأ أو باطل، ثم ما أقول فيه إنه ضعيف أو بعيد، ثم ما أقول إن غيره أرجح أو أقوى أو أظهر أو أشهر ثم ما أقدّم غيره عليه إشعارًا بترجيح المتقدّم أو بالقول فيه: قيل كذا، قصدًا للخروج من عهدته، وأما إذا صرّحت باسم قائل القول؛ فإني أفعل ذلك لأحد أمرين: إما للخروج عن عهدته، وإما لنصرته إذا كان قائله ممّن يقتدي به، على أني لست أنسب الأقوال إلى أصحابها إلا قليلاً، وذلك لقلة صحة إسنادها إليهم، أو لاختلاف الناقلين في نسبتها إليهم، وأما إذا ذكرت شيئًا دون حكاية قوله عن أحد؛ فذلك إشارة إلى أنى أتقلده وأرتضيه سواء كان من تلقاء نفسى، أو مما أختاره من كلام غيري، وإذا كان القول في غاية السقوط والبطلان؛ لم أذكره تنزيهًا للكتاب، وربما ذكرته تحذيرًا منه، وهذا الذي من الترجيح والتصحيح مبنيّ على القواعد العلمية، أو ما تقتضيه اللغة العربية، وسنذكر بعد هذا بابًا في موجبات الترجيح بين الأقوال إن شاء الله. وسمّيته (كتاب التسهيل: لعلوم التنزيل) وقدّمت في أوّله مقدّمتين: إحداهما في أبواب نافعة، وقواعد كلِية جامعة؟ والأخرى فيما كثر دوره من اللغات الواقعة. وأنا أرغب إلى الله العظيم الكريم: أن يجعل تصنيف هذا الكتاب عملاً مبرورًا، وسعيًا مشكورًا، ووسيلة توصلني إلى جنات النعيم،. وتنقذني من عذاب الجحيم، ولا حول ولا قوة إلاَّ بالله العلمِّ العظيم. الله المراجعة ا

 $M_{\rm col} = M_{\rm col}$  ,  $\epsilon$ 

## المقدمة الأولى: فيها اثنا عشر بابًا

الباب الأول: في نزول القرآن على رسول الله ﷺ من أوّل ما بعثه الله بمكة وهلو ابل. أربعين سنة إلى أن هاجر إلى المدينة، ثم نزل عليه بالمدينة إلى أن توفّاه الله، فكانت مدّة نزوله عليه عشرون سنة، وقيل كانت ثلاث وعشرين سنة على حسب الاختلاف في سنَّه ﷺ يوم توفى، هل كان ابن ستين سنة، أو ثلاث وستين سنة؟ وكان ربما تنزل عليه سيورة كاملة، وربما تنزل عليه آيات مفترقات، فيضمّ عليه السلام بعضها إلى بعض حتى تكمل السورة، وأوَّل ما نزل عليه من القرآن: صدر سورة العلق، ثم المدَّثر والمزَّمل، وقيل أوَّل ما نزل المدَّثر وقيل فاتحة الكتاب، والأوَّل هو الصحيح؛ لما ورد في الحديث الصحيح، عن عائشة في حديثها الطويل في ابتداء الوحى قالت فيه: جاءه الملك وهو بغار حراء، قال اقرأ، قال ما أنا بقارىء، قال فأخذني فغطّني حتى بلغ منى الجهد، ثم أرسلني، فقال اقرأ، قلت ما أنا بقارىء، قال فأخذني فغطّني الثانية، حتى بلغ منى الجهد ثم أرسلني، فقال اقرأ، قلت ما أنا بقارىء، قال فأخذني وغطّني الثالثة حتى بلغ منى الجهد ثم أرسلني، ثم قال: ﴿ اقْرَأَ بِأْسِم رَبُّكَ الَّذِي خَلَق خَلَق إِلا نُسَانَ مِن عَلَق اقْرَأَ وَرَبَّكَ الأَكْرَم الَّذِي عَلَّمَ بِالقَلَم عَلَّمَ الإنْسَانَ ما لَمْ يَعْلَم﴾ [العلق: ١- ٥]. فرجع بها رسول الله ﷺ يرجف فؤاده، فقال: «زمّلوني زمّلوني»، فزمّلوه حتى ذهب عنه ما يجد من الروع، وفي رواية من طريق جابر بن عبد الله: فقال رسول الله ﷺ: «زمّلوني» فأنزل الله تعالى ﴿يَا أَيُّهَا الْمُزّمّل ﴾ [المزمّل: ١] وآخر ما نزل ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّهِ والفَتْحَ﴾ [النصر: ١] وقيل آية الزني التي في البقرة، وقيل الآية قبلها. وكان القرآن على عهد رسول الله ﷺ متفرّق في الصحف وفي صدور الرجال، فلما توفي رسول الله ﷺ قعد على بن أبي طالب رضي الله عنه في بيته، فجمعه على ترتيب

نزوله، ولو وجد مصحفه لكان فيه علم كبير، ولكنه لم يوجد. فلما قتل جماعة من الصحابة يوم اليمامة في قتال مسيلمة الكذاب؛ أشار عمر بن الخطاب على أبي بكر الصديق رضي الله عنهما بجمع القرآن: مخافة أن يذهب بموت القرّاء، فجمعه في صحف غير مرتب السور وبقيت تلك الصحف عند أبي بكر، ثم عند عمر بعده، ثم عند بنته حفصة أم المؤمنين، وانتشرت في خلال ذلك صحف كتبت في الآفاق عن الصحابة، وكان بينها اختلاف، فأشار حذيفة بن اليمان على عثمان بن عفّان رضى الله عنهمًا، فجمع الناس على مصحف واحد خيفة من اختلافهم، فانتدب لذلك عثمان، وأمر زيد بن ثابت فجمعه، وجعل معه ثلاثة من قريش: عبد الله بن الزبير بن العوّام، وعبد الرحمن بن الحارث بن هشام، وسعيد بن العاصي بن أمية، وقال لهم إذا اختلفتم في شيء فاجعلوه بلغة قريش، وجعلوا المصحف الذي كان عند حفصة إمامًا في هذا الجمع الأخير، وكان عثمان رضي الله عنه يتعهدهم ويشاركهم في ذلك، فلما كمل المصحف نسخ عثمان رضي الله عنه منه نسخًا ووجهها إلى الأمصار وأمر بما سواها أن تخرق أو تحرق «يُروَى بالحاء والخاء المنقوطة» فترتيب السور على ما هو الآن من فعل عثمان وزيد بن ثابت والذين كتبوا معه المصحف، وقد قيل إنه من فعل رسول الله ﷺ، وذلك ضعيف ترده الآثار الواردة في ذلك، وأما نقط القرآن وشكله فأوّل من فعل ذلك الحجّاج بن يوسف بأمر عبد الملك بن مروان وزاد الحجّاج تحزيبه وقيل أوّل مَن نقطه يحيى بن يعمر وفيل أبو الأسود الدؤلي، وأما وضع الأعشار فيه فقيل إنّ الحجّاج فعل ذلك وقيل بل أمره به المأمون العباسي، وأما أسماؤه فهي أربعة: القرآن، والفرقان، والكتاب، والذكر. وسائر ما يسمى صفات لا أسماء: كوصفه بالعظيم، والكريم، والمتين، والعزيز، والمجيد، وغير ذلك. فأما القرآن: فأصله مصدر قرأ، ثم أطلق على المقروء، وأما الفرقان: فمصدر أيضًا معناه التفرقة بين الحق والباطل، وأما الكتاب: فمصدر ثم أطلق على المكتوب، وأما الذكر: فسمى القرآن به لما فيه من ذكر الله أو من التذكير والمواعظ، ويجوز في السورة من القرآن الهمز، وترك الهمز لغة قريش، وأما الآية فأصلها العلامة ثم سُمّيت الجملة من القرآن به لأنها علامة على صدق النبي ﷺ.

الباب الثاني: في السورة المكية والمدنية. اعلم أنّ السور المكيّة هي التي نزلت بمكة ويعدّ منها كل ما نزل قبل الهجرة، وإن نزل بغير مكة، كما أنّ المدنية هي السورة التي نزلت بالمدينة ويعدّ منها كل ما نزل بعد الهجرة وإن نزل بغير المدينة، وتنقسم السور ثلاثة أقسام: قسم مدنية باتفاق، وهي اثنان وعشرون سورة، وهي: البقرة، وآل عمران، والنساء، والمائدة، والأنفال، وبراءة، والنور، والأحزاب، والقتال، والفتح، والحجرات، والحديد، والمجادلة، والحشر، والممتحنة، والصفّ، والجمعة، والمنافقون، والتغابن،

والطلاق، والتحريم، وإذا جاء نصر الله. وقسم فيها خلاف، هل هي مكية أو مدنية؟ وهي ثلاثة عشر سورة: أمّ القرآن، والرعد، والنحل، والحج، والإنسان، والمطففون، والقدرة ولم يكن، وإذا زلزلت، وأرأيت، والإخلاص، والمعوّذتين. وقسم مكية باتفاق، وهي سائر السور، وقد وقعت آيات مدنية في سور مكية، وكما وقعت آيات مكية في سور مدنية، وذلك قليل، مختلف في أكثره.

واعلم أنّ السور المكية نزل أكثرها في إثبات العقائد والردّ على المشركين، وُفي قصص الأنبياء. وأنّ السور المدنية نزل أكثرها في الأحكام الشرعية، وفي الردّ على اليهود والنصارى، وذكر المنافقين، والفتوى في مسائل، وذكر غزوات النبي عَلَيْهُ، وحيث ما ورد: يا أيّها الذين آمنوا؛ فهو مدني، وأما: يا أيها الناس، فقد وقع في المكيّ والمدنيّ.

الباب الثالث: في المعاني والعلوم التي تضمنها القرآن، ولنتِكلم في ذلك على الجملة والتفصيل. أما الجملة، فاعلم أنّ المقصود بالقرآن دعوة الخلق إلى عبادة الله وإلى اللهخول في دينه، ثم إنَّ هذا المقصد يقتضي أمرين، لا بدِّ منهما، وإليهما ترجع معاني القرآن كِله: أحدهما بيان العبادة التي دعى الخلق إليها، والأخرى ذكر بواعث تبعثهم على الدخول فيها وتردّدهم إليها، فأما العبادة فتنقسم إلى نوعين، وهما أصول العقائد وأحكام الأعمال، وأما البواعث عليها فأمرين، وهما الترغيب والترهيب، وأما على التفصيل فاعلم أنَّ معاني القرآن سبعة: وهي علم الربوبية، والنبوّة، والمعاد، والأحكام، والوعد، والوعيد والقصص. فأما علم الربوبية: فمنه إثبات وجود الباري جلّ جلاله، والاستدلال عليه بميخلوقاته، فكمل ما جاء في القرآن من التنبيه على المخلوقات، والاعتبار في خلقة الأرض والسماوات، والحيوان والنبات، والريح والأمطار، والشمس والقمر، والليل والنهار، وغير ذلك من الموجودات، فهو دليل على خالقه، ومنه إثبات الوحدانية، والرق على المشركين، والتعريف بصفات الله: من الحياة والعلم والقدرة والإرادة والسمع والبصر، وغير ذلك من أسمائه وصفاته، والتنزيه عمَّا لا يليق به. وأما النبوَّة: فإثبات نبوَّة الأنبياء عليهم السلام على العموم، ونبوّة محمد صلّى الله عليه وآله وسلّم على الخصوص، وإثبات الكتب التي أنزلها الله عليهم، ووجود الملائكة الذين كان منهم وسائط بين الله وبينهم، والردّ على مَن كفر بشيء من ذلك، وينخرط في سلك هذا ما ورد في القرآن من تأنيس النبي على وكرامته والثناء عليه، وسائر الأنبياء عليه أجمعين. وأما المعاد فإثبات الحشر، وإقامة البراهين، وَالْرَدِّ عَلَىٰ مَن خَالَفَ فَيْهِ، وَذَكَرُ مَا فَي الدَّارُ الْآخْرَةُ مِن الْجَنَّةُ وَالنَّارُ، والحساب والْعَيْرُانَ، وصحائف الأعمال وكثرة الأهوال، ونحو ذلك وأما الأحكام: فهي الأواهر والنواهي وتنقسم خمسة أنواع: واجب، ومندوب، وحرام، ومكروه، ومباخ، ومنها ما يتعلق بالأبدان: كالصلاة والصيام، وما يتعلق بالأموال كالزكاة، وما يتعلق بالقلوب كالإخلاص والخوف والرجاء وغير ذلك. وأما الوعد: فمنه وعد بخير الدنيا من النصر والظهور وغير ذلك، ومنه وعد بخير الآخرة وهو الأكثر كأوصاف الجنة ونعيمها. وأما الوعيد: فمنه تخويف بالعقاب في الآخرة وهو الأكثر: كأوصاف جهنم وعذابها، وأوصاف القيامة وأهوالها، وتأمّل القرآن تجد الوعد مقرونًا بالوعيد، قد ذكر أحدهما على أثر ذكر الآخر، ليجمع بين الترغيب والترهيب، وليتبيّن أحدهما بالآخر، كما قيل:

## فبضدها تتبين الأشياء

وأما القصص: فهو ذكر أخبار الأنبياء المتقدّمين وغيرهم كقصة أصحاب الكهف، وذي القرنين. فإن قيل: ما الحكمة في تكرار قصص الأنبياء في القرآن. فالجواب من ثلاثة أوجه: الأول أنه ربما ذكر في سورة من أخبار الأنبياء ما لم يذكره في سورة أخرى، ففي كل واحدة منهما فائدة زائدة على الأخرى. الثاني أنه ذكرت أخبار الأنبياء في مواضع على طريقة الإطناب، وفي مواضع على طريقة الإيجاز، لتظهر فصاحة القرآن في الطريقتين. الثالث أن أخبار الأنبياء قصد بذكرها مقاصد فتعدّد ذكرها بتعدّد تلك المقاصد، فمن المقاصد بها إثبات نبوة الأنبياء المتقدّمين بذكر ما جرى على أيديهم من المعجزات، وذكر إهلاك من كذبهم بأنواع من المهالك. ومنها إثبات النبوّة لمحمد على الإخبار بتلك الأخبار من غير تعلّم من أحد. وإلى ذلك الإشارة بقوله تعالى: ﴿ما كنت تعلمها أنت ولا قومك من قبل هذا﴾ [هود: ٤٩] ومنها إثبات الوحدانية. ألا ترى أنه لما ذكر إهلاك الأمم الكافرة قال: ﴿ فَمَا أَغَنْتَ عَنْهُم ٱلْهَتِّهِمُ اللَّتِي يَدْعُونُ مِنْ دُونُ اللهِ مِنْ شَيِّ ﴾ [هود: ١٠١] ومنها الاعتبار في قدرة الله وشدّة عقابه لمن كفر. ومنها تسلية النبي عَلَيْ عن تكذيب قومه له بالتأسّي بمَن تقدّم من الأنبياء: كقوله: ﴿وقد كذبت رسل من قبلك﴾ [الأنعام: ٣٤] ومنها تسليته عليه السلام ووعده بالنصر كما نصر الأنبياء الذين من قبله. ومنها تخويف الكفّار بأن يعاقبوا كما عوقب الكفّار الذين من قبلهم، إلى غير ذلك مما احتوت عليه أخبار الأنبياء من العجائب والمواعظ واحتجاج الأنبياء. وردّهم على الكفّار وغير ذلك. فلما كانت أخبار الأنبياء تفيد فوائد كثيرة: ذكرت في مواضع كثيرة. ولكل مقام مقال.

الباب الرابع: في فنون العلم التي تتعلق بالقرآن. اعلم أن الكلام على القرآن يستدعي الكلام في اثني عشر فنًا من العلوم، وهي: التفسير، والقراءات، والأحكام، والنسخ، والحديث، والقصص، والتصوّف، وأصول الدين، وأصول الفقه: واللغة، والنحو، والبيان. فأما التفسير فهو المقصود بنفسه وسائر هذه الفنون أدوات تعين عليه أو تتعلق به أو تتفرع منه، ومعنى التفسير شرح القرآن وبيان معناه والإفصاح بما يقتضيه بنصه أو إشارته أو

نجواه. واعلم أنّ التفسير منه متفق عليه ومختلف فيه، ثم إنّ المختلف فيه على ثلاثة أنواع: الأوّل: اختلاف في العبارة، مع اتفاق في المعنى: فهذا عدّه كثير من المؤلفين خلافًا، وليس في الحقيقة بخلاف لاتفاق معناه، وجعلناه نحن قولاً واحدًا وعبرنا عنه بأحد عبارات المتقدّمين، أو بما يقرب منها، أو بما يجمع معانيها. الثاني اختلاف في التمثيل لكثرة الأمثلة الداخلة تجت معنى واجد، وليس مثال منها على خصوصه هو المواد، وإنما المراد المعنى العام التي تندرج تلك الأمثلة تحت عمومه فهذا عده أيضًا كثير من المؤلِّفين خلافًا، وليس في الحقيقة بخلاف؛ لأنَّ كل قول منها مثال، وليس بكل المراد، ولم نعدُّه نحن خلافًا: بل عبّرنا عنه بعبارة عامّة تدخل تلك تحتها، وربما ذكرنا بعض تلك الأقوال على وجه التمثيل مع التنبيه على العموم المقصود. الثالث: اختلاف المعنى؛ فهذا هو الذي عدَّدناه خلافًا، ورجحنا فيه بين أقوال الناس حسبما ذكرناه في خطبة الكتاب؛ فإن قيل: ما الفرق بين التفسير والتأويل؛ فالجواب أن في ذلك ثلاثة أقوال: الأوّل أتهما بمعتنى واحد. الثاني: أن التفسير للفظ، والتأويل للمعنى. الثالث وهو الصواب: أن التفسير: هو الشرح، والتأويل: هو حمل الكلام على معنى غير المعنى الذي يقتضيه الظاهر بموجب اقتضى أن يحمل على ذلك ويخرج على ظاهره وأما القراءات: فإنها الممنزلة الرواية في الحديث، فلا بد من ضبطها كما يضبط الحديث بروايته، ثم إن القراءات على قسمين: مشهورة. وشاذة. فالمشهورة: هي القراءات السبع وما جرى مجراها: كقراءة يعقوب! وابن محيصين. والشَّاذَّة ما سوى ذلك. وإنما بنينا هذا الكتاب على قُرَّاءة نافع لوجهين: أحدهما أنها القراءة المستعملة في بلادنا بالأندلس وسائر بلاد المغرب. والأخرى اقتداء بالمدينة شرّفها الله لأنها قراءة أهل المدينة. وقال مالك بن أنس: قراءة نافع سُنة. وذكرنا من سائر القراءة ما فيها فائدة في المعنى والإعراب وغير ذلك. دون ما لا فائدة فيه زائدةً. واستغنينا عن استيفاء القراءات لكونها مذكورة في الكتب المؤلفة فيها. وقد ألَّقنا فيها كتبًا نفع الله بها. وأيضًا فإنا لما عزمنا في هذا الكتاب على الاختصار حذفنا منه ما لا تدعو إليه الضرورة وقد ذكرنا في هذه المقدّمات بابًا في قواعد أصول القراءات. وأما أحكام القرآن فهى ما ورد فيه من الأوامر والنواهي. والمسائل الفقهية. وقال بعض العلماء إن آيات الأحكام خمسمائة آية. وقد تنتهي إلى أكثر من ذلك إذا استقصى تتبعها في مواضعها. وقد صنّف الناس في أحكام القرآن تصانيف كثيرة. ومن أحسن تصانيف المشارقة فيها الله تأليف إسماعيل القاضي وابن الحسن كباه ومن أحسن تصانيف أهل الأندلس تأليف القاضي الإمام أبي بكر بن العربي والقاضي الحافظ ابن محمد بن عبد المنعم بن عيد الرحيم المعروف باين الفرس. وأما النسخ فهو يتعلق بالأحكام لأنها محل النسيخ إذ لا تنبييخ الأخبار ولاربد مِن معرفة ما وقع في القرآن من الناسخ والمنسوخ، والمحكم وهو ما إلم ينبييج، وقلي صنِّفيا

الناس في ناسخ القرآن ومنسوخه تصانيف كثيرة وأحسنها تأليف القاضي أبي بكر بن العربي. وقد ذكرنا في هذه المقدمات بابًا في قواعد النسخ، وذكر ما تقرّر في القرآن من المنسوخ، وذكرنا سائره في مواضعه، وأما الحديث فيحتاج المفسّر إلى روايته وحفظه لوجهين: الأوِّل أنَّ كثيرًا من الآيات في القرآن نزلت في قوم مخصوصين ونزلت بأسباب قضايا وقعت في زمن النبي ﷺ من الغزوات والنوازل والسؤالات، ولا بدّ من معرفة ذلك ليعلم فيمَن نزلت الآية وفيما نزلت ومتى فإنّ الناسخ يبنى على معرفة تاريخ النزول لأنّ المتأخّر ناسخ للمتقدّم. الثاني أنه ورد عن النبي ﷺ كثير من تفسير القرآن فيجب معرفته لأن قوله عليه السلام مقدّم على أقوال الناس. وأما القصص فهي من جملة العلوم التي تضمنها القرآن فلا بدّ من تفسيره إلاّ أن الضروري منه ما يتوقف التفسير عليه. وما سوى ذلك زائد مستغنى عنه وقد أكثر بعض المفسّرين من حكاية القصص الصحيح وغير الصحيح. حتى أنهم ذكروا منه ما لا يجوز ذكره مما فيه تقصير بمنصب الأنبياء عليهم السلام أو حكاية ما يجب تنزيههم عنه. وأما نحن فاقتصرنا في هذا الكتاب من القصص على ما يتوقف التفسير عليه وعلى ما ورد منه في الحديث الصحيح. وأما التصرّف فله تعلّق بالقرآن. لما ورد في القرآن من المعارف الإلهية ورياضة النفوس. وتنوير القلوب. وتطهيرها باكتساب الأخلاق الحميدة. واجتناب الأخلاق الذميمة. وقد تكلمت المتصوّفة في تفسير القرآن. فمنهم مَن أحسن وأجاد. ووصل بنور بصيرته إلى دقائق المعاني. ووقف على حقيقة المراد. ومنهم من توغل في الباطنية وحمل القرآن على ما لا تقتضيه اللغة العربية. وقد جمع أبو عبد الرحمن السلمي كلامهم في التفسير في كتاب سمّاه «الحقائق» وقال بعض العلماء. بل هي البواطل. وإذا ما انتصفنا قلنا فيه حقائق وبواطل. وقد ذكرنا هذا في كتاب ما يستحسن من الإشارات الصوفية. دون ما يعترض أو يقدح فيه. وتكلمنا أيضًا على اثني عشر مقامًا من مقام التصوّف في مواضعها من القرآن: فتكلمنا على الشكر في أمّ القرآن، لما بين الحمد والشكر من الاشتراك في المعنى. وتكلمنا على التقوى في قوله تعالى في البقرة: ﴿هدِّى للمتَّقينِ ﴾ [البقرة: ٢]، وعلى الذكر في قوله فيها: ﴿فاذكروني أذكركم﴾ [البقرة: ١٥٢]، وعلى الصبر في قوله تعالى: ﴿وبشر الصابرين﴾ [البقرة: ١٥٥]، وعلى التوحيد في قوله فيها: ﴿وإلهكم إله واحد﴾ [البقرة: ١٦٣]، وعلى محبة الله في قوله فيها: ﴿والذين آمنوا أَشَدُّ حَبًّا للهِ ﴾ [البقرة: ١٦٥]، وعلى التوكُّل في قوله في آل عمران: ﴿فإذا عزمت فتوكّل على الله ﴾ [آل عمران: ١٥٩]، وعلى المراقبة في قوله في النساء: ﴿إِنَّ الله كان عليكم رقيبًا ﴾ [النساء: ١]، وعلى الخوف والرجاء في قوله في الأعراف: ﴿وادعوه خوفًا وطمعًا﴾ [الأعراف: ٥٦]، وعلى التوبة في قوله في النور: ﴿وتوبوا إلى الله جميعًا﴾ [النور: ٣١]، وعلى الإخلاص في قوله في لم يكن:

﴿وما أُمروا إلاّ ليعبدوا الله مخلصين له الذين﴾ [البيّنة: ٥]. وأما أصول الدين فيتعلق بالقرآن من طرفين: أحدهما: ما ورد في القرآن من إثبات العقائد وإقامة البراهين عليها. والردّ على أصناف الكفّار. والآخر: أنّ الطوائف المختلفة من المسلمين تعلقوا بالقرآن وكلّ طائفة منهم تحتج لمذهبها بالقرآن وتردّ على مَن خالفها. وتزعم أنه خالف القرآن. ولا شك أن منهم المحقّ والمبطل. فمعرفة تفسير القرآن أن توصل في ذلك إلى التحقيق مع التشديد والتأييد من الله والتوفيق. وأما أصول الفقه فإنها من أدوات تفسير القرآن. على أنَّ كثيرًا من المفسرين لم يشتغلوا بها. وإنها لنعم العون على فهم المعانى وترجيح الأقوال. وما أجوج المفسر إلى معرفة النص. والظاهر، والمجمل. والمبين. والعام. والخاص، والمطلق. والمقيد. وفجوى الخطاب. ولحن الخطاب. ودليل الخطاب. وشروط النسخ. ووجوه التعارض. وأسباب الخلاف. وغير ذلك من علم الأصول. وأما اللغة فلا يدّ للمفسّر من حفظ ما ورد في القرآن منها. وهي غريب القرآن وهي من فنون التفسير. وقد صنّف الناس في غريب القرآن تصانيف كثيرة. وقد ذكرنا بعد هذه المقدّمة: مقدّمة في اللغات الكثيرة الدوران في القرآن. لئلا نحتاج أن نذكرها حيث وقعت فيطول الكتاب بكثرة تكرارها. وأما النحو فلا بدُّ للمفسِّر من معرفته. فإن القرآن نزل بلسان العرب فيحتاج إلى معرفة اللسان. والنحو ينقسم إلى قسمين: أحدهما عوامل الإعراب. وهي أحكام الكِّلام المركّب. والآخر التصرّف وهي أحكام الكلمات من قبل تركيبها. وقد ذكرنا في هذا الكتاب من إعراب القرآن ما يحتاج إليه من المشكل والمختلف. أو ما يفيد فهم المعنى. أو ما يختلف المعنى باختلافه ولم نتعرض لما سوى ذلك من الإعراب السهل الذي لا يحتاج إليه إلا المبتدىء فإن ذلك يطول بغير فائدة كبيرة. وأما علم البيان: فهو علم شريف تظَّهر به فصاحَّة القرآن. وقد ذكرنا منه في هذا الكتاب فوائد فائقة. ونكت مستحسنة رائقة. وجعلنا في المقدّمات بابًا في أدوات البيان ليفهم به ما يرد منها مفرَّقًا في مواضعه من القرآن.

الباب الخامس: في أسباب الخلاف بين المفسرين، والوجوه التي يرجع بها بين أقوالهم. فأما أسباب الخلاف فهي اثني عشر: الأول اختلاف القرآن، الثاني اختلاف وجوه الإعراب وإن اتفقت القراءات. الثالث اختلاف اللغويين في معنى الكلمة، الرابع اشتراك اللفظ بين معنيين فأكثر. الخامس احتمال العموم والخصوص. السادل احتمال الإطلاق أو التقييد. السابع احتمال الحقيقة أو المجاز. الثامن احتمال الإضمار أو الاستقلال التاسع احتمال الكلمة زائدة. العاشر احتمال حمل الكلام على الترتيب وعلى التقديم والتأخير الحادي عشر احتمال أن يكون الحكم منسوحًا أو محكمًا. الثاني عشر اختلاف الرواية في التفسير عن النبي صلّى الله عليه وآله وسلم وعن السلف رضي الله عنهم، وأما وجوه الترجيح فهي اثني عشر الأول تفسير بعض القرآن ببعض فإذا دل موضع من القرآن على الترجيح فهي اثني عشر الأول تفسير بعض القرآن ببعض فإذا دل موضع من القرآن على

المراد بموضع آخر حملناه عليه ورجحنا القول بذلك على غيره من الأقوال. الثاني حديث النبي ﷺ: فإذا ورد عنه عليه السلام تفسير شيء من القرآن عولنا عليه. لا سيما إن ورد في الحديث الصحيح. الثالث أن يكون القول قول الجمهور وأكثر المفسّرين: فإن كثرة القائلين بالقول يقتضى ترجيحه. الرابع أن يكون القول قول مَن يقتدى به من الصحابة كالخلفاء الأربعة. وعبد الله بن عباس. لقول رسول الله ﷺ: «اللَّهـ مَّ فقهه في الدين وعلَّمه التأويل». الخامس أن يدلُّ على صحة القول كلام العرب من اللغة والإعراب أو التصريف أو الاشتقاق. السادس أن يشهد بصحة القول سياق الكلام ويدلُّ عليه ما قبله أو ما بعده. السابع أن يكون ذلك المعنى المتبادر إلى الذهن فإن ذلك دليل على ظهوره ورجحانه. الثامن تقديم الحقيقة على المجار. فإن الحقيقة أولى أن يحمل عليها اللفظ عند الأصوليين. وقد يترجح المجاز إذا كثر استعماله حتى يكون أغلب استعمالاً من الحقيقة ويسمى مجازًا راجحًا والحقيقة مرجوحة. وقد اختلف العلماء أيهما يقدّم: فمذهب أبي حنيفة تقديم الحقيقة، لأنها الأصل ومذهب أبي يوسف تقديم المجاز الراجح؛ لرجحانه. وقد يكون المجاز أفصح وأبرع فيكون أرجح. التاسع تقديم العمومي على الخصوصي؛ فإن العمومي أولى لأنه الأصل إلا أن يدل دليل على التخصيص. العاشر تقديم الإطلاق على التقييد، إلا أن يدلُّ دليل على التقييد. الحادي عشر تقديم الاستقلال على الإضمار إلا أن يدل دليل على الإضمار. الثاني عشر حمل الكلام على ترتيبه إلا أن يدل دليل على التقديم والتأخير.

الباب السادس: في ذكر المفسّرين. اعلم أن السلف الصالح انقسموا إلى فرقتين: فمنهم من فسّر القرآن وتكلم في معانيه. وهم الأكثرون. ومنهم من توقف عن الكلام فيه احتياطًا لما ورد من التشديد في ذلك. فقد قالت عائشة رضي الله عنها: ما كان رسول الله على يفسّر من القرآن الآيات إلا بعد علمه إيّاهن من جبريل. وقال على: «مَن قال في القرآن برأيه وأصاب فقد أخطأ». وتأوّل المفسّرون حديث عائشة رضي الله عنها بأنه في مغيبات القرآن التي لا تعلم إلا بتوقيف من الله تعالى. وتأوّل الحديث الآخر بأنه فيمن تكلم في القرآن بغير علم ولا أدوات؛ لا فيمن تكلم فيما تقتضيه أدوات العلوم ونظر في أقوال العلماء المتقدّمين؛ فإن هذا لم يقل في القرآن برأيه. واعلم أن المفسّرين على طبقات؛ فالطبقة الأولى: الصحابة رضي الله عنه يثني على تفسير ابن عباس. ويقول: كأنما ينظر إلى على بن أبي طالب رضي الله عنه يثني على تفسير ابن عباس. ويقول: كأنما ينظر إلى الغيب من ستر رقيق. وقال ابن عباس: ما عندي من تفسير القرآن فهو عن عليّ بن أبي طالب، ويتلوهما عبد الله بن مسعود، وأبيّ بن كعب، وزيد بن ثابت، وعبد الله بن عمرو بن العاص، وكلما جاء من التفسير عن الصحابة فهو حسن. والطبقة الثانية: التابعون. وأحسنهم كلامًا في التفسير الحسن بن الحسن البصري، حسن. والطبقة الثانية: التابعون. وأحسنهم كلامًا في التفسير الحسن بن الحسن البصري،

وسعيد بن جبير ومجاهد مولى ابن عباس، وعلقمة صاحب عبد الله بن مستعود. ويتلوهم: عكرمة، وقتادة، والسدي، والضحاك بن مزاحم، وأبو صالح، وأبو العالية. ثم حمل تفسير القرآن عدول كل خلف، وألف الناس فيه: كالمفضل، وعبد الرواق، وعبد بن حميد، والبخاري، وعلي بن أبي طلحة، وغيرهم. ثم إن محمد بن جرير الطبري جمع أقوال المفسّرين وأحسن النظر فيها. وممّن صنّف في التفسير أشياء: أبو بكر النقاش، والثعلبي، والماوردي، إلا أن كلامهم يحتاج إلى تنقيح. وقد استدرك الناس على بعضهم. وصنّف أبو محمد بن قتيبة في غريب القرآن ومشكلة وكثير من علومه وصنّف في مُعَاثّي القرآن جماعة من النحويين: كأبي إسحق الزجّاج، وأبي على الفارسي، وأبي جعفر النحاس، وأما أهل المغرب والأندلس فصنف القاضي منذر بن سعيد البلوطي كتابًا في غريب القرآن وتفسيره. ثم صنف المقرىء أبو محمد مكّي بن أبي طالب كتاب الهداية في تفسير القرآن، وكتابًا في غريب القرآن، وكتابًا في ناسخ القرآن ومنسوخه، وكتابًا في إغراب القرآن، إلى غير ذلك من تآليفه. فإنها نحو ثمانين تأليفًا: أكثرها في علوم القرآن والقراءات والتفسير وغير ذلك. وأما أبو حمرو الدانئ فتآليفه تنيف على مائة وعشرين، إلا أنَّ أَكْثَرُهَا في القرآن، ولم يؤلف في التفسير إلا قليلاً. وأمّا أبو العباس المهدي فمُتَّقِن التآليف، حسن الترتيب، جامع لفنون علوم القرآن. ثم جاء القاضيان أبو بكر بن العربي وأبو محمد عبد الحق بن عطية، فأبدع كل واحد وأجمل، واحتفل وأكمل. فأما ابن العربي فصنف كتاب «أنوار الفجر» في غاية الاحتفال والجمع لعلوم القرآن، فلما تلف تلافاه بكتاب «قانون التأويل» إلا أنه اخترمته المنية قبل تخليصه وتلخيصه. وألَّف في سائرٌ علوم القرآن تآليفًا مفيدة. وأما ابن عُطية فكتابه في التفسير أحسن التآليف وأعدلها، فإنه أطَّلع على تآليف من كان قبله فَهَذَبُهَا، وَلَخْصُهَا. وهو مع ذلك حَسَنَ العبارة، مُسَدِّد النظر، مُحَافظ على السُّنَّة. ثُمّ ختم علم القرآن بالأندلس وسائر المغرب بشيخنا الأستاذ أبو جعفر بن الزبير. فَلقَدْ قُطُّعُ عمره في خدمة القرآن وآثاه الله بسطة في علمه، وقوّة في فهمه، وله فيه تحقيق، ونظر دقيق. ومما بأيدينا من تآليف أهل المشرق تفسير ابن القاسم الزمخشري فمسدّد النظر بارع في الإعراب متقن في علم البيان، إلا أنه ملا كتابه من مذهب المعتزلة وشرَّهم، وتُحمُّلُ آيات القرآن على طريقتهم، فتكدّر صفوه، وتمرّر حلوه، فخذ منه ما صفا ودع ما كدرّ. وأما القرنوي فكتابه مختصر، وفيه من التصوف نكت بديعة. وأما أبن الخطيب فتضَّمن كتَّابهُ ما في كتاب الزمخشري وزاد عليه إشباع في قواعد علم الكلام، ونمَّقه بترتيب المسائل، وتدقيق النظر في بعض المواضع. وهو على الجملة كتاب كبير الجرَّم، ربما يحتَّاجَ إلَى تلخيص، والله ينفع الجميع بخدمة كتابه، ويجريهم أفضل ثوابه.

الباب السابع: في الناسخ والمنسوخ: النسخ في اللغة: هو الإزالة والنقل. وُمُعناه في

الشريعة: رفع الحكم الشرعي بعد ما نزل. ووقع في القرآن على ثلاثة أوجه: الأول نسخ اللفظ والمعنى كقوله: «لا ترغبوا عن آبائكم فإنه كفر بكم»، الثاني نسخ اللفظ دون المعنى كقوله: «الشيخ والشيخة إذا زنيا فارجموهما البتّة نكالاً من الله والله غزيز حكيم»، الثالث نسخ المعنى دون اللفظ وهو كثير وقع منه في القرآن على ما عدّ بعض العلماء مائتا موضع وثنتا عشرة مواضع منسوخة، إلا أنهم عدّوا التخصيص والتقييد نسخًا، والاستثناء نسخًا، وبين هذه الأشياء وبين النسخ: فروق معروفة، وسنتكلم عن ذلك في مواضعه. ونقدّم هنا ما جاء من نسخ مسالمة الكفّار والعفو عنهم والإعراض والصبر على أذاهم، بالأمر بقتالهم ليغني ذلك عن تكراره في مواضعه، فإنه وقع منه في القرآن مائة آية وأربع عشرة آية من أربع وخمسين آية، ففي البقرة ﴿وقولوا للناس حسنًا﴾ ﴿ولنا أعمالنا﴾ ﴿ولا تعتدوا﴾ أي لا تبدءوا بالقتال ﴿ولا تقاتلوهم ﴾ ﴿قل قتال ﴾ ﴿لا إكراه ﴾. وفي آل عمران ﴿فإنما عليك البلاغ، ﴿منهم تقاة﴾. وفي النساء ﴿فأعرض عنهم﴾ في موضعين ﴿فما أرسلناك عليهم حفيظًا﴾ ﴿لا تكلف إلا نفسك﴾ ﴿إلا الذين يصلون﴾. وفي المائدة ﴿ولا آمن﴾ ﴿عليك البلاغ، ﴿عليكم أنفسكم﴾. وفي الأنعام ﴿لست عليكم بوكيل؛ ﴿ثم ذرهم﴾ ﴿عليكم بحفيظ، ﴿وأعرض﴾ ﴿عليهم حفيظًا﴾ ﴿ولا تسبوا﴾ قدرهم في موضعين ﴿يا قوم اعملوا﴾ ﴿قل انظروا﴾ ﴿لست منهم في شيء﴾. وفي الأعراف ﴿فأعرض﴾ ﴿وأملى لهم﴾. وفي الأنفال ﴿وإن استنصروكم﴾ يعني المجاهدين. وفي التوبة ﴿فاستقيموا لهم﴾. وفي يونس ﴿فانتظروا﴾ ﴿فقل لي عملي﴾ ﴿وإما نرينك﴾ ﴿ولا يحزنك قولهم﴾ لما يقتضي من الإمهال ﴿أَفَأَنْتُ تَكُرُهُ ﴿ فَمَنَّ اهْتَدَى ﴾ لأن معناه الإمهال ﴿ واصبر ﴾ . وفي هود ﴿ إنما أنت نذير ﴾ أي تنذر ولا تجبر ﴿اعملوا على مكانتكم﴾ ﴿انتظروا﴾. وفي الرعد ﴿عليك البلاغ﴾. وفي النحل ﴿إِلَّا البَّلاعُ﴾ ﴿عليك البلاعُ﴾ ﴿وجادلهم﴾ ﴿واصبر﴾. وفي الإسراء ﴿ربكم أعلم بكم﴾ وفي مريم ﴿فأنذرهم﴾ ﴿فلَّيمدد﴾ ﴿ولا تعجل﴾. وفي طله ﴿قل كل متربص﴾. وفي الحج ﴿وَإِنْ جَادُلُوكُ﴾. وفي المؤمنين ﴿فَذَرَهُم﴾ ﴿ادفع﴾. وفي النور ﴿فَإِنْ تُولُوا﴾ ﴿وما على الرسول إلاّ البلاغ). وفي النمل ﴿فَمَن اهتدى﴾. وفي القصص ﴿لنا أعمالنا﴾. وفي العنكبوت ﴿أنا نذير﴾ لما يقتضي من عدم الإجبار. وفي الروم ﴿فاصبر﴾. وفي لقمان ﴿وَمَن كَفَر﴾. ﴿وَفِي السجدة﴾ ﴿فانظروا﴾. وفي الأحزاب ﴿ودع أذاهم﴾. وفي سبأ ﴿قل لا تسألون﴾. وفي فاطر ﴿إن أنت إلا نذير﴾. وفي يس ﴿فلا يَحزنك﴾. وفي الصّافّات ﴿ فَقُولَ ﴾ و﴿ قُولَ ﴾ وما يليهما. في ص ﴿ اصبر ﴾ ﴿ أَنَا نَذَيْرٍ ﴾. وفي الزَّمر ﴿ إِنَّ الله يحكم بينهم الما فيه من الإمهال ﴿فاعبدوا ما شئتم ﴾ ﴿يا قوم اعملوا ﴾ ﴿فَمَن اهتدى ﴾ ﴿أنت تحكم ﴾ لأنَّ فيه تفويضًا. وفي المؤمن ﴿فاصبر ﴾ في موضعين. وفي السجدة ﴿ادفع ﴾. وفي الشوري ﴿وما أنت عليهم بوكيل﴾ ﴿لنا أعمالنا﴾ ﴿فإن أعرضوا﴾. وفي الزخرف

الباب الثامن: في جوامع القراءة، وهو على نوعين: مشهورة، وشاذة، فالمشهورة القراءات السبع، وهو حرف نافع المدني، وابن كثير المكّي، وأبو عمر بن العلاء البصري، وابن عامر الشامي، وعاصم، وابن حمزة والكسائي الكوفيين. ويجري مجراهم في الصحة والشهرة: يعقوب الخضري بن محيصن، ويزيد بن القعقاع. والشاذة ها سوى ذلك، وإنما سمّيت شاذة لعدم استقامتها في النقل، وقد تكون فصيحة اللفظ، أو قوية المعلى، ولا يجوز أن يقرأ بحرف إلا بثلاث شروط: موافقته لمصحف عثمان بن عقان رضي الله عنه، وموافقته لكلام العرب ولو على بعض الوجوه أو في بعض اللغات، ونقله نقلاً متواترًا أو مستفيضًا.

واعلم أن اختلاف القراء على نوعين: أصول، وفرش الحروف. فأما الفرش: فهو ما لا يرجع إلى أصل مضطرد، ولا قانون كلّي، وهو على وجهين: اختلاف في القراءة باختلاف المعنى، وباتفاق المعنى. وأما الأصول: فالاختلاف فيها لا يغيّر المعنى. وهي ترجع إلى ثمان قواعد: الأولى: الهمزة، وهي في حروف المد الثلاث، ويُزاد فيها على المد الطبيعي بسبب الهمزة والتقاء الساكنين. الثانية: وأصلة التحقيق ثم قلد يحقق على سبعة أوجه: إبدال واو أو ياء أو ألف وتسهيل بين الهمزة والواو، وبين الهمزة والإناء، وبين الهمزة والألف، وإسقاط. الثالثة: الإدغام، والإظهار، والأصل الإظهار، ثنا يحدث الإدغام في المثلين، أو المتقاربين وفي كلمة، وفي كلمتين، وهو نوعان: إهغام كبير الفرد به أبو عمرو: وهو إدغام المستحرك. وإدغام صغير لجميع القراء: وهو إدغام الساكن. الرابعة: الإمالة، وهي أن تنحو بالفتحة نحو الكسرة. والألف نحو الياء، والأصل الفقح، ويوجب الإمالة الكسرة والياء. الخامسة: الترقيق والتفخيم، والحروف على ثلاثة أقنام والملام والألف فاما الراء فأصلها التفخيم وترقق للكسر والياء، وأما اللام فأصلها المتوقيق وتفخم لحروف الإطباق، وأما الألف فهي تابعة للتفخيم والترقيق لما قبلها عا والمرقق على وتفخم لحروف الإطباق، وأما الألف فهي تابعة للتفخيم والترقيق لما قبلها عا والمرقق على وتفخم لحروف الإطباق، وأما الألف فهي تابعة للتفخيم والترقيق لما قبلها عاد والمرقق على كل حال سائر النجروف. السادسة: الوقف، وهو على ثلاثة أنواغ سكون جائز في

الحركات الثلاثة، وروم في المضموم والمكسور، وإشمام في المضموم خاصة. السابعة: مراعاة الخط في الوقف. الثامنة: إثبات الياءات وحذفها.

الباب التاسع: في الوقف، وهي أربعة أنواع: وقف تامّ، وحسن، وكاف، وقبيح، وذلك بالنظر إلى الإعراب، والمعنى فإن كان الكلام مفتقرًا إلى ما بعده في إعرابه أو معناه، وما بعده مفتقرًا إليه كذلك: لم يجز إليه الفصل بين كل معمول وعامله، وبين كل ذي خبر وخبره، وبين كل ذي موصول وصلته، وإن كان الكلام الأوّل مستقلاً يفهم دون الثاني؛ إلا أن الثاني غير مستقل إلا بما قبله، فالوقف على الأوّل كاف، وذلك في التوابع والفضلات: كالحال، والتمييز، والاستثناء وشبه ذلك إلا أن وصل المستثنى المتصل آكد من المنقطع ووصل التوابع والحال إذا كانت أسماء مع ذات آكد من وصلها إذا كانت جملة، وإن كان الكلام مستقلاً والثاني كذلك، فإن كانا في قصة واحدة فالوقف على الأوّل حسن، وإن كانا في قصتين مختلفتين فالوقف تامّ. وقد يختلف الوقف باختلاف الإعراب أو المعنى، وكذلك اختلف الناس في كثير من الوقف من أقوالهم فيها: باختلاف الإعراب أو المعنى، وكذلك اختلف الناس في كثير من الوقف من أقوالهم فيها: راجح، ومرجوح، وباطل، وقد يقف لبيان المراد وإن لم يتم الكلام.

تنبيه: هذا الذي ذكرنا من رعي الإعراب والمعنى في المواقف: استقرّ عليه العمل، وأخذ به شيوخ المقرئين، وكان الأوائل يراعون رؤوس الآيات فيقفون عندها لأنها في القرآن كالفقر في النثر والقوافي في الشعر، ويؤكد ذلك ما أخرجه الترمذي عن أمّ سلمة رضي الله عنها أنّ رسول الله علي كان يقطع قراءته يقول: «الحمد لله ربّ العالمين ثم يقف، الرحمن الرحيم ثم يقف».

الباب العاشر: في الفصاحة والبلاغة وأدوات البيان، أما الفصاحة فلها خمسة شروط: الأوّل: أن تكون الألفاظ عربية لا مما أحدثه المولدون ولا مما غلطت فيه العامّة، الثاني: أن تكون من الألفاظ المستعملة لا من الوحشية المستثقلة، الثالث: أن تكون العبارة واقعة على المعنى موفية له؛ لا قاصرة عنه، الرابع: أن تكون العبارة سهلة سالمة من التعقيد. الخامس: أن يكون الكلام سالمًا من الحشو الذي لا يحتاج إليه، وأما البلاغة فهي سياق الكلام على ما يقتضيه الحال والمقال من الإيجاز والإطناب، ومن التهويل والتعظيم والتحقير، ومن التصريح والكناية والإشارة وشبه ذلك، بحيث يهزّ النفوس ويؤثر في القلوب، ويقول السامع إلى المراد أو يكاد، وأما أدوات البيان: فهي صناعة البديع، وهو تزيين الكلام كما يزين العلم الثوب، وقد وجدنا في القرآن منها اثنين وعشرين نوعًا، ونبّهنا على كل نوع من المواضع التي وقع فيها من القرآن وقد ذكرنا هنا أسماءها ونبيّن معناه، الأوّل المجاز: وهو اللفظ المستعمل في غير مواضع له لعلاقة بينهما، وهو اثنا عشر نوعًا:

التشبيه، والإستعارة، والزيادة، والنقصان، وتشبيه المجاور باسم مجاوره؛ والملابس باسيم ملابسه، والكل، وإطلاق اسم الكل على البعض، وعكسه، والتسمية باعتبار ما يستقيل، والتسمية باعتبار ما مضى، وفي هذا خلاف هل هو حقيقة أو مجاز، واتفق أهل علم اللسان وأهل الأصول على وقوع المجاز في القرآن لأنَّ القرآن نزل بلسان العرب وعادة فصحاء العرب استعمال المجاز، ولا وجه لمن منعه؛ لأنّ الواقع منه في القرآن أكثر من أن يحصى. الثاني الكناية: وهي العبارة عن الشيء فيما يلازمه من غير تصريح. الثالث الالتفات: وهو على ستة أنواع: خروج من التكلم إلى الخطاب أو الغيبة، وخروج من الخطاب إلى التكلم أو الغيبة، وخروج من الغيبة إلى التكلم أو الخطاب. الرابع التمديد: وهو ذكر شيء بعد اندراجه في لفظ عام متقدّم، والقصد بالتجديد تعظيم المجدّد ذكره أو تحقيره، أو رفع الاحتمال. الخامس الاعتراض: وهو إدراج كلام بين شيئين متلازمين: كالخبر والمخبر عنه، والصفة والموصوف، والمعطوف عليه، وإدخاله في أثناء كلام متصل. والقصد به تأكيد الكلام الذي أدرج فيه، السادس التجنيس: وهو اتفاق اللفظ مع اختلاف المعنى، ثم الاتفاق قد يكون في الحروف والصيغة، أو في الحروف خاصة، أو في أكثر الحروف لا في جميعها، أو في الخط لا في اللفظ، وهو تجنيس التصحيف. السابع الطباق؛ وهو ذكر الأشياء المتضادة كالسواد والبياض والحيّاة والموت، والليل والنهار، وشبّه ذلك. الثامن المقابلة، وهو أن يجمع بين شيئين فصناعدًا ثم يقابلهما بأشياء أُخَرِ. التاسع المشاكلة: وهي أن تذكر الشيء بلفظ آخر لوقوعه في صحبتُه ! العاشر الترديد: وهو ردّ الكلام على آخره ويسمى في الشُّعر ردّ العجز على الصدر. الحّادي عشر لزوم ما لا يلزم: وهو أن تلتزم قبل حروف الروي حرفًا آخر، وكذلك عند رؤوس الآيات. الثاني عشر القلب: وهو أن يكون الكلام يصلح ابتداء قراءته مِن أوَّله وآخره نحو دعد أو تعكس كلماته فتقدم المؤخر منها وتؤخر المقدم. الثالث عشر التقسيم: وهو أن تقسم المذكور إلى أنواعه أو أجزائه. الرابع عشر التتميم: وهو أن تزيد في الكلام ما يوضيحه ويؤكده وإن كان مستقلاً دون هذه الزيادة. الخامس عشر التكرار: وهو أن تضيع الظاهن موضع المضمر، فتكرّر الكلمة على وجه التعظيم أو التهويل، أو مدح المذكور أو ذمّه أو للبيان. السادس عشر التهكم: وهو إخراج الكلام عن مقتضاه استهزاء بالمخاطب أو بالخبر، كذلك البشارة في موضع النذارة. السابع عشر اللف والنشر وهو أن تلف في الذكر شَيئين فأكثر، ثم تذكر متعلقات بها. وفيه طريقتان: أن تبدأ في ذكر المتعلقات بالأول؛ وأن تبدأ بالآخر. الثامن عشن الجمع: وهو أن تجمع بين شيئين فأكثر في خبر واجله وفي وصف واحد وشبه ذلك التاسع عشر التلصيع: وهو أن تكون الألفاظ في آخر الكلام مستوفية الوزن، أو متقاربة مع الألفاظ التي في أوله. العشرون التشهجيع: وهو أن يجون

كلمات الآي على روي واحد. الحادي والعشرون الاستطراد: وهو أن يتطرق من كلام إلى كلام آخر بوجه يصل ما بينهما، ويكون الكلام الثاني هو المقصود: كخروج الشاعر من السب إلى المدح بمعنى يتعلق بالطرفين، مع أنه قصد المدح. الثاني والعشرون المبالغة: وقد تكون بصيغة الكلمة نحو صيغة فعال ومفعال وقد تكون بالمبالغة في الإخبار أو الوصف، فإن اشتدت المبالغة فهو غلق وإغراب، وذلك مستكره عند أهل هذا الشأن.

الباب الحادي عشر: في إعجاز القرآن وإقامة الدليل على أنه من عند الله عز وجل، ويدل على ذاك عشرة أوجه: الأول فصاحته التي امتاز بها رعن كلام المخلوقين. الثاني نظمه العجيب وأسلوبه الغريب من قواطع آياته وفواصل كلماته. الثالث عجز المخلوقين في زمان نزوله وبعد ذلك إلى الآن عن الإتيان بمثله. الرابع ما أخبر فيه من أخبار الأمم السالفة والقرون الماضية ولم يكن النبي على تعلم ذلك ولا قرأه في كتاب. الخامس ما أخبر فيه من الغيوب المستقبلة فوقعت على حسب ما قال. السادس ما فيه من التعريف بالباري جل جلاله، وذكر صفاته وأسمائه، وما يجوز عليه، وما يستحيل عليه، ودعوة الخلق إلى عبادته وتوحيده، وإقامة البراهين القاطعة، والحجج الواضحة، والردّ على أصناف الكفّار، وذلك كله يعلم بالضرورة أنه لا يصل إليه بشر من تلقاء نفسه، بل بوحي من العليم الخبير، ولا يشك عاقل في صدق من عرف الله تلك المعرفة وعظم جلاله ذلك التعظيم ودعا عباد الله إلى صراطه المستقيم. السابع ما شرع فيه من الأحكام وبين من الحلال والحرام، وهدى اليه من مصالح الدنيا والآخرة، وأرشد إليه من مكارم الأخلاق، ذلك غاية الحكمة وثمرة إليه من مصالح الدنيا والآخرة، وأرشد إليه من مكارم الأخلاق، ذلك غاية الحكمة وثمرة العلوم. الثامن كونه محفوظًا عن الزيادة والنقصان، محروسًا عن التغيير والتبديل على طول الزمان، بخلاف سائر الكتب. التاسع تيسيره للحفظ وذلك معلوم بالمعاينة. العاشر كونه لا يمله قارئه ولا سامعه على كثرة الترديد، بخلاف سائر الكلام.

الباب الثاني عشر: في فضل القرآن. وإنما نذكر منه ما ورد في الحديث الصحيح، فمن ذلك ما ورد عن أبي أمامة الباهلي قال: سمعت رسول الله على يقول: "اقرؤوا القرآن فإنه يأتي يوم القيامة شفيعًا لأصحابه". وعن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله على: "الماهر بالقرآن مع السَّفَرة الكرام البَررة والذي يقرؤه وينتفع به وهو عليه شاق فله أجران". وعن أبي موسى الأشعري قال: قال رسول الله على: "مثل المؤمن الذي يقرأ القرآن مثل القرآن كمثل الأترجة: ريحها طيب وطعمها طيب، ومثل المؤمن الذي لا يقرأ القرآن مثل التمرة: لا ريح لها وطعمها طيب، ومثل المنافق الذي يقرأ القرآن مثل الريحانة: ريحها طيب وطعمها مرّ، ومثل المنافق الذي لا يقرأ القرآن كمثل الحنظلة: ليس لها ريح وطعمها طيب وعن عبد الله بن مسعود قال: قال رسول الله على: "استذكروا القرآن فلهو أشد تفصيًا من صدور الرجال من النعم بعقلها". وعن عثمان بن عفّان رضي الله عنه أن رسول الله على من صدور الرجال من النعم بعقلها". وعن عثمان بن عفّان رضي الله عنه أن رسول الله عليه

قال: «خيركم مَن تعلُّم القرآن وعلَّمه، فإنَّ الله يَرُفع بَهذا القرآن أقوامًا ويضع آخوين " وَعَلَى ابن عباس قال: بينما جبريل قاعد عند النبي على سمع نقيضًا من فوقه فرفع رأسه، ققال ا «هذا باب من السماء فتح اليوم لم يفتح قطّ إلا اليوم فنزل منه مَلَك فقال: هذا مَلَك نزل إلى الأرض لم ينزل قطّ إلاّ اليوم فسلّم وقال أبشر بنورين أُوتيتهما لم يؤتهما نبيّ قبلك: فاتحة الكتاب وخواتيم سورة البقرة». وعن أبي أمامة الناهلي أن رسول الله ﷺ قال: «الحرأوا البقرة فإنَّ أخذها بركة، وتركها حسرة، ولا يستطيعها البطلة». وعن أبي هويرة برضي الله عنه أن رسول الله على قال: «لا تجعلوا بيوتكم مقابر إنّ الشيطان يفرّ من البيت الذي يقرأ فيه سنودة البقرة». وعن أبي بن كعب قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: «يا أبا المنذر أتدري أي آية من كتاب الله معك أعظم». قلت: الله لا إله إلا هو الحي القيوم. فضرب في صدري وقال: «ليهنك العلم يا أبا المنذر». وعن النواس بن سمعان قال: سمعت رسول الله على يقول: «يؤتى بالقرآن يوم القيامة وأهله الذين كانوا يعملون به تقدمه سورة البقرة وآل عمران وضرب لهما رسول الله على ثلاثة أمثال ما نسيتهما بعدر- قال: وإنهما غمامتان أو طلّتان سوداوان بينهما شرف أو كأنهما فرقان من طير صواف تخافان عن صاحبهما". وهي أبي الدرداء أنَّه رسول الله على قال: «مَن حفظ عشر آيات من أوّل سورة الكهف عصم من الدجال». وعن أبي الدرداء أنّ رسول الله على قال: «سورة قل هو الله أحد تعدل ثلث القرآن، وعن عقبة بن عامر قال: قال رسول الله علي الله علي الله علي لم ير مثلهن قطُّ : ﴿قُلْ أعوذ بربّ الفلق﴾ [الفلق: ١]، ﴿وقل أعوذ بربّ الناس﴾ [الناس: ١٤٠١٠ هـ المام المامان

They were explored as a second Color Will Dog Commence of the same

Was a grant of the

hope we want to be any high to be to be the first and the first

A 1996 Of the Mark of the profile of the 

Congress of the State of the Congress of the C Part of a planting of the state of the state

the grade of the same of the

For the way to be a few many of

والمراجع وأنحال ومعده والالا

in the second of the second of the second But the state of the state of the state of

The second of the second of the

## المقدمة الثانية: في تفسير معانى اللغات

نذكر في هذه المقدّمة الكلمات التي يكثر دورها في القرآن، أو تقع في موضعين فأكثر من الأسماء والأفعال والحروف، وإنما جمعناها في هذا الباب لثلاثة فوائد: أحدها تفسيرها للحفظ؛ فإنها وقعت في القرآن متفرّقة فجمعها أسهل لحفظها، والثانية ليكون هذا الباب كالأصول الجامعة لمعاني التفسير؛ لما أن تآليف القرآن جمعت فيها الأصول المطردة والكثيرة الدور، والثالثة: الاقتصار فنستغني بذكرها هنا عن ذكرها في مواضعها من القرآن خوف التطويل بتكرارها، وربما نبّهنا على بعضها للحاجة إلى ذلك، ورتبناها في هذا الكتاب على حروف المعجم، فمن لم يجد تفسير كلمة في موضعها من القرآن: فلينظر في هذا الباب، واعتبرنا في هذا الحروف: الحرف الذي يكون فاء الكلمة وهو الأصلي دون الحروف الزائدة في أوّل الكلمات.

حرف الهمزة: (آية) لها معنيان أحدهما علامة وبرهان والثاني آية من القرآن، وهي كلام متصل إلى الفاصلة، والفواصل هي رؤوس الآيات (أتى) بقصر الهمزة معناه جاء، ومضارعه يأتي، ومصدره إتيان، واسم الفاعل منه آت، واسم المفعول منه مأتى، ومنه قوله تعالى آتى بمد الهمزة معناه أعطى، ومضارعه يؤتى، واسم الفاعل مؤت، ومنه والمؤتون الزكاة (أبى) يأبى أي امتنع (أثر) الشيء بقيته وأمارته، وجمعه آثار والأثر أيضًا الحديث، وأثارة من علم بقية، وأثاروا الأرض حرثوها وأثر الرجل الشيء يؤثره فضله (إثم) ذنب، ومنه آثم وأثيم أي مذنب (أجر) ثواب وبمعنى الأجرة، ومنه استأجره وعلى أن تأجرني، وأما استجارك فأجره ويجركم من عذاب أليم، ومن يجيرني من الله، وهو يجير ولا يجار عليه: فذلك كله من الجوار بمعنى التأمين (آمن) إيمانًا أي صدق، والإيمان في اللغة عليه: فذلك كله من الجوار بمعنى التأمين (آمن) إيمانًا أي صدق، والإيمان في اللغة

التصديق مطلقًا، وفي الشرع التصديق بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، والمؤمن في الشرق المصدّق بهذه الأمور، والمؤمن اسم الله تعالى: أي المصدّق لنفسه وقيل إنه من الأمن: أي يؤمن أولياءه من عذابه، وأمن بقصر الهمزة وكسر الميم أمنًا وأمانة: ضدّ الخوف وأمن من الأمانة، وأمّن غيره من التأمين (أليم) مؤلم أي موجع ومنه تألمون (إمام) له أربعة معانٍ: القدوة والكتاب، والطريق، وجمع أمّ أي تابع، وهي للمتّقين إمامًا (أمّة) لها أربعة معاني: الجماعة من الناس، والدين والحين، والإمام أي القدوة (أميّ) لا يقرأ ولا يكتب، ولذلك وصف العرب بالأمّين (أم) لها معنيان الوالدة، والأصل، وأمّ القرى مكة (أخرى) مؤنثة آخر وآخر (آل) له معنيان الأهل، ومنه آل لوط، والأتباع والجنود، ومنه آل فرعون (أمس) اليوم الذي قبل يومك والزمان الماضي (إناه) وقته وجمعه إنا ومنه آناء الليل (أمر) له معنيان: أخدهما طلب القعل على الوجوب أو الندب أو الإباحة، وقد تأتي صفة الأمر لغير الطلب، والتهديد، والتعجيز، والتعجب، والخبر، والثاني بمعنى الشأن والصفة، وقد يراد به العذاب، ومنه جاء أمرنا (إسرائيل) هو يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم عليه السلام وهو والد الأسباط واليهود ذريتهم (إياب) رجوع ومنه مآب أي مرجع، ورجل أوّاب كثير الرجوع إلى الله، والتأويب التسبيح، يا جبال أوبي (إفك) أشد الكذب، والأفاك: الكذاب، وأفك الرجل عن الشيء: أي صرف عنه، ومنه تؤفكون (أوى) الرجل إلى الموضع بالقصر، وآواه غيره بالمدّ، ومنه المأوى (أف) كلمة شر (آلاء الله) نعمه، ومنه آلاء ربكما (أسف) له معنيان: الحزن، والغضب، ومنه فلما آسفونا (أسوة) بكسر الهمزة وضمها قدوة (أسي) الرجل يأسي أسًا: أي حزن، ومنه فلا تأس، وكيف آسي (أذان) بالقصر إعلام بالشيء ومنه الأذان بالصلاة، والآذان بالمد: جمع أذن (إذن الله) بمعنى العلم والإرادة والإباحة، وأذنت بالشيء أعلمت به بكسر الذال، وآذنت به غيري بالمدّ (إصر) له معنيان، الذنب، والعهد (أيد) أي قوّة، ومنه أيّدناه، وبنيناها بأيد، والأيدي جمع يد، فهمزتها زائدة (أكل) بضم الهمزة اسم المأكول، ويجوز فيه ضم الهمزة وإسكانها، والأكل بضم الهمزة المصدر (أيلة) غيضة (أثاث) متاع البيت (أجاج) مرّ (أرائك) أسرة واحدها أريكة (آتية) له معنيان أحدهما جمع إناء، ومنه آنية من فضة، وأشديدة الحر، ومنه عين آنية، ووزن الأولى أفعلة، والثانية فاعلة ومذكرها آن (أحد) له معنيان واحد، ومنه (الله أحد) واسم جنس بمعنى إنسان (أيان) معناه متى (أني) بمعنى كيف ومتى و(أين) للحصر (إن) المكسورة المخفَّفة أربعة أنواع شرطية ونافية وزائدة ومخفَّفة من الثقيلة (أن) المفتوَّحة المخفَّفة أربعتُه أثواع مصدرية ورائدة ومخفّفة من الثقيلة وعبارة عن القول (إنماً) نوعان ظرف زمان مستقبل ومعناها الشرط وقد تحلو عن الشرط ومجانبة (إذا) لها معنيان: ظرف زمّان ماضي وسببية للتقليل (أو) العاطفة لها خمسة معان: الشك، والإبهام، والإباحة، والتخيير، والناصبة

للفعل بمعنى إلى أو إلا (أم) استفهامية وقد يكون فيها معنى الإنكار والإضراب وتكون متصلة للمعادلة بن ما قبلها وما بعدها ومنفصلة مما قبلها (إما) المكسورة المشددة للتنويع، والشك والتخيير، وقد تكون مركبة من إن الشرطية وما الزائدة (إلا) المفتوحة المشددة أداة استثناء وتكون للإيجاب بعد غير الواجب، وتكون مركبة من إن الشرطية ولا النافية (أيّ) المشددة سبعة أنواع: شرطية، واستفهامية وموصولة، ومنادى، وصفة، وظرفية إذا أضيفت إلى ظرف، ومصدرية إذا أضيفت إلى مصدر (إي) المكسورة المخفّفة ومعناها التصديق (إلي) معناه انتهاء الغاية، وقيل تكون بمعنى مع (الهمزة) للاستفهام، والتقرير، والتوبيخ، والتسوية، وللمتكلم وأملية، وزائدة للبناء.

حرف الباء: (باري) خالق، ومنه البرية أي الخلق (بعث) له معنيان بعث الرسل وبعث الموتى من القبور (بسط) الله الرزق وسّعه ومعنى قبض وقدر الرزق: أي ضيّقه، ومن أسماء الله تعالى: القابض والباسط، وبسطة: زيادة (بشر) من البشارة وهي الإعلام بالخير قبل وروده، وقد يكون للشر إذا ذكر معها، ويجوز في الفعل التشديد والتخفيف، ومنه المبشر والبشير، واستبشر بالشيء فرح به (بعد) له معنيان: ضدَّ القرب والفعل منه بعد بضم العين، والهلاك والفعل منه بكسرها ومنه كما بعدت ثمود (بلاء) له معنيان: العذاب، والاختبار منه أيضًا ونبلوكم (برّ) له معنيان: الكرامة ومنه برّ الوالدين و: أن تبرّوهم، والتقرّي، والجمع لخصال الخير ومنه: البرّ من اتقى، ورجل بارّ وبرّ والجمع أبرار والبرّ من أسماء الله تعالى (بات) معروف ومصدره بيات وبيت الأمر دبره بالليل (بغتة) فجأة (بروج) جمع برج وهو الحصن، وبروج السماء منازل الشمس والقمر (بين) ظرف وبين يدي الشيء ما تقدّم قبله، والبين الفراق والاجتماع لأنه من الأضداد (بينات) براهين من المعجزة وغيرها ومبيّنة من البيان (يبيّن) من البيان وله معنيان: بين غير متعد، ومبين لغيره (بدا) يبدو بغير همز: ظهر، وأبديته: أظهرته، والبادي أيضًا من البداية، ومنه بادون في الأعراب (بدأ) بالهمزة من الابتداء ويقال بدأ الخلق وأبدأه، وقد جاء القرآن بالوجهين (بغي) له معنيان: العدوان على الناس، والحسد، والبغا بكسر الباء: الزنا، ومنه امرأة بغيّ أي زانية، وابتغاء الشيء وبغاه: أي طلبه (بث) الحديث وغيره نشره، والمبثوث: المنتشر، ومبثوثة متفرقة، والبث الحزن الشديد، ومنه أشكو بقي (بوّاً) أنزل الرجل ومنه بوّاكم في الأرض، ولنبوَّأنهم، ومبوأ (بوار) هلك، ومنه قومًا بورًا أي هلكي (باء). بالشيء رجع به، وقد يقال بمعنى اعترف (بأساء) الفقر والبؤس والعدّة والمحنة، والبائس: الفقير من البؤس، والبأس: القتال والشجاعة، والمكروه، وبأس الله عذابه وبئس كلمة ذمّ (برزخ) شيء بين شيئين، والبرزخ ما بين الموت والقيامة (بديع) له معنيان جميل، ومبدع أي خالق الشيء ابتداء (بسر) عبس ومنه: باسرة (بصير) من أبصر، يقال: أبصرته وبصرته، والبصائر البراهين جمع يصيرة (بوز) ظهر ومنه: بارزة وبارزون (بطش) أخذ بشدة (بخس) نقص (بعل) له معنيان زوج المرأة وجمعه بعولة، والبعل أيضًا الرب، وقيل اسم صنم، ومنه أتدعون بعلا (بهجة) حسن، وبهيج حسن (مبلسون) جمع مبلس وهو البائس، وقيل الساكت الذي انقطعت حجته، وقيل الحزين النادم منه يبلس ومنه اشتق إبليس (بهت) انقطعت حجته (تبارك) من البركة، وهي الكثرة والنماء، وقيل تقدّس (بلي) جواب يقتضي إثبات الشيء (بل) معناها الإضراب عمّا قبلها (الباء) للإلصاق، ولنقل الفعل في التعدّي، وللقسم، وللتعليل، وللمصاحبة، وللاستعانة، وظرفية وزائدة.

حرف التاء: (تلا) يتلو: له معنيان: قرأ، واتبع (تقوى) مصدر مشتق من الوقاية قالتاء بدل من الوإو: معناه الخوف والتزام طاعة الله وترك معاصيه، فهو جامع لكل خير (تاب) يتوب رجع توبة وتوبا فهو تائب، وتوّاب: كثير التوبة، وتوّاب: اسم إلله تعالى: أي كثير التوبة على عباده، وتاب الله على العبد: ألهمه التوبة وقبل توبته (تباب) خسران، وتب: خسران، وتبين خسران، وتبين خسران، وتبين خسران، وتبين خسر (تبار) هلاك، ومنه متبر (أترفوا) أنعموا، والمترفون: المنعمون في الدنيا،

حرف الثاء: (ثمود) قبيلة من العرب الأقدمين (ثوى) في الموضع أقام فيه ومنه مثوى (ثبور) هلاك، ومنه دعوا هنالك ثبورًا أي صاحوا هلاكًا (ثمر) ما يؤكل مما تنبت الأرض ويقال بالفتح والضم (ثقفوا) أخذوا وظفر بهم، ومنه فإمّا تثقفنهم في الحرب (ثأقب) مضيء (ثم) بالفتح ظرف، وبالضم حرف عطف يقتضي الترتيب والمهلة، وقد يرد لغير الترتيب، كالتأكيد، وترتيب الأحبار.

حرف الجيم: (جعل) له أربعة معان: صير، وألقى، وخلق، وأنشأ يفعل كذا (جناح) الطائر: معروف وجناح الإنسان إبطه، ومنه: اضمم إليه جناحك، ولا جناح: لا إثم فيعناه الإباحة، وجنح للشيء مال إليه (لا جرم) لا بد (اجتبى) اختار (جدال) مخالفة ومخاصمة واحتجاج (تجارون) تصيحون بالدعاء (جواري) جمع جارية وهي السفينة (أجرم) فهو مجرم، له معنيان: الكفر، والعصيان (جنة) الجنون، وقد جاء بمعني الملائكة (جان) له معنيان: الجن والحية الصغيرة (جنة) بالفتح البستان، وبالكسر الجنون، وبالضم الترس وما أشبهه مما يستتر به، ومنه استعير: أيمانهم جنة (جاثية) أي على ركبهم لا يستطيعون مما مم فيه وقوله جثيا جمع جاث (الجزر) الأرض التي لا نبات فيها (جاثيين) باركين على ركبهم (جبار) اسم الله تعالى له معنيان: قهار، ومتكبر، وقد يكون من الجير للكسير وشبهه، والجبار أيضًا الظالم (أجداث) قيور (جزى) له معنيان من الجزاء بالخير والشر وبمعنى أغنى، ومنه: لا تجزي نفس. وأما أجزأ بالهمز فمعناه كفى (جرح) له معنيان من الجروح وبمعنى الكسب والعمل، ومنه جرحتم بالنهار، واجترحوا السيئات، ولذلك سميت

كلاب الصيد جوارح لأنها كواسب لأهلها (جنب) له معنيان من الجنابة وبمعنى البعد ومنه: عن جنب.

حرف الحاء: (حمد) هو الثناء سواء كان جزاء على نعمه أو ابتداء، والشكر إنما يكون جزاء، فالحمد من هذا الوجه أعم، والشكر باللسان والقلب والجوارح، ولا يكون الحمد إلا باللسان، فالشكر من هذا الوجه أعمّ (حميد) اسم الله تعالى أي بمعنى محمود (حكمة) عقل أو علم وقيل في الكتاب والحكمة هي السُّنة (حكيم) اسم الله من الحكمة ومن الحكم بين العباد، أو من إحكام الأمور وإتقانها (حليم) الحلم العقل وقد يقال بمعنى العفو، والأحلام العقول، والحليم من أسماء الله تعالى، قيل الذي لا يعجل بالعقوبة على مَن عصاه، وقيل معناه العفو عن الذنوب، والأحلام ما يرى في النوم (حبط) بطل وأحبطه الله أبطله (حنيف) مسلم وموحد الله، وقيل حاج، وقيل مختتن، والجمع حنفاء (محصنين ومحصنات) الإحصان له أربع معاني: الإسلام والحرّية، والعفاف، والتزوّج. وليحصنكم من بأسكم: بغيكم (حجة) بالضم: دليل وبرهان وحاج فلان فلانًا: جادله، وحجة عليه: بالحجة، والحج بالفتح والكسر: القصد، ومنه أخذ حج البيت، وحجة بالكسر سنة، وجمعها حجج (حطة) أي حط عنّا ذنوبنا وقيل كلمة بالعبرانية تَفسيرها لا إله إلاّ الله (حضر) بالضاد من الحضور، ومنه محضرون، وشرب محتضر، وبالظاء: من المنع، ومنه: وما كانِ عطاء ربك محظورًا، و َ المحتظر، وبالذال من الحذر وهو الخوف، ومنه: إنَّ عذاب ربك كأن محذورًا ١ الله وحفظ الشيء حراسته، والحفيظ: اسم الله تعالى، قيل معناه العليم من المهالك (حاق) بهم أي حلّ بهم رأن وأصله بالحبل المعروف (حسب) (حبل) من الله ومن ال بكسر السين ظن، م بالفتح من العدو ومضارعه بالضم ومنه الحساب والحسباد رَام، واحداها حسبانة (حساب) من الظن E E والعدد وبغير ح رون من المحاسبة أن لا يحاسب عليه ومن التقدير أي بغي الفيّا (حسب) اسم الله تعالى، فيه أربعة أقوال: كافى، وعال لله) أي كافيك (حزن) تأسف على ماض أو حال الخوف ترنض مجلد بكسر الزاي، وحزنه غيره، وأحزنه أيضًا (حصير) مجلس ۱ حبس عنه، وحسير بالسين: كليل (حصيد) هو ما م وحصيد، أي باقِ وزاهد (حميم) له معنيان الصديق، يحصد كسر جر) له أربعة معاني: الحرام، والعقل، ومنازل ثمود، والماء الحار (محيصر وحجر الكعبة (حمل) بكسر اصحه: ما على ظهر الدابة وغيرها، ويستعار للذنوب، وبالفتح ما في بطن المرأة وجمعه أحمال (إحسان) له ثلاث معانٍ: فعل الحسنات، والإنعام على الناس، ومراقبة الله تعالى المشار إليها في قوله على: «الإحسان أن تعبد الله كأنك تراه» (حق) له أربعة معاني: الصدق، والعدل في الحكم، والشيء الثابت، والأمر الواجب والحق: اسم الله تعالى: أي الواجب الوجود (حاصب) أي ريح شديدة سميت بذلك لأنها ترمي بالحصباء أي الحصا، والحاصب أيضًا: الحجارة (حلية) حلي (حرج) ضيق أو مشقة (حول) له معنيان: العام، والحيلة، وجولا بكسر الحاء: انتقالاً (حرث) الأرض مصدر ثم استعمل بمعنى الأرض والزرع والجنات (حس) بغير ألف قتل ومنه: إذ تحسونهم، وأحس من الحس (حرم) بضمتين محرمون بالحج (حقب) بضمتين، وأحقاب جمع حقب، وهو مذة من الدهر يقال إنه ثمانون سنة (حف) الشيء بالشيء أطاف به من جوانبه ومنه حقفناهما بنخل، والملائكة حاقين (حل) بالمكان يحل بالضم والكسر، وحل من إحرامه يحل بالكسر لا غير (حطام) فتات، والحطام ما تحطم من عيون الزرع اليابس.

حرف الخاء: (خلق) له معنيان: من الخلقة ومنه الخالق اسم الله وكذا الخلاق. وخلق الرجل كذب ومنه تخلقون إفكا، واختلاق: أي كذب (خلاق) يصيب (خير) ضد الشر، وله أربعة معان: العمل الصالح والمال، والخيرة، والتفضيل بين شيئين (خلا) له معنيان: من الخلوة، وبمعنى ذهب ومنه: أمّة قد خلت (خطيئة) ذهب، وجمعه خطايا وخطيات، والفعل منه خطىء فهو خاطىء، وأما الخطأ يغير عمد فالفعل منه أخطأ (خاسئين) مطرودين من قولك خسئت الكلب ومنه: اخسؤوا فيها (خلف) يفتح الخاء وإسكان اللام، وله معنيان وراء، ومن خلف خلفه: بشو، فإذا خلفه يخير قيل بفتح اللام (خلاف) له معنيان من المخالفة، وبمعنى بعد، أو دون، ومنه: بمقعدهم خلاف رسول الله وداد، ومنه: لا بيع فيه ولا خلال، وبمعنى يين، وهنه خلاله الديار، وخلالكم (خزا) يخر وداد، ومنه: لا بيع فيه ولا خلال، وبمعنى يين، وهنه خلاله الديار، وخلالكم (خزا) يخر والخطب أيضًا الأمر العظيم. وخطبة النساء بالكسر، وخطبة الخطب بالضم (بخرصون) يكذبون، ومنه: يخرصون والخرص أيضًا التقدير وقيل: يخرصون منه: أي يقولون بالظين من غير تحقيق (خوان) كثير الخيالة (مختال) من الخيلاء (مخبصية) من الخيص وهو الجهج من غير تحقيق (خوان) كثير الخيالة (مختال) من الخيلاء (مخبصية) من الخيلة الخيمة الخيلة الخيمة منه الخيمة الخيم

حرف الدال: (دين) له خمسة معان: الدملة، والعادة، والتجرّاء في والتحرّاء والتحرّاء والتحرّاء والتحرّاء والتحرّاء ودأب) له معنيان: عادة، وجد، وملازمة، ومنة: سبع سنين دأبًا: منتابعة للزراعة من قولك: دأبت على الشيء: دمت عليه (أدنى) له معنيان: أقرب من اللائو، وأقل فهو من الداني الحقير (دار السلام) الجنة (دوائر) صرّوف الدهر، وأحدها دائرة، ومنه دائرة الشوء (دعاء) له خمسة معان: الطلب من الله، والعبادة، ومنه: تدعون من دؤن الله، والتمتين:

ولهم فيها ما يدّعون، والنداء: ادعوا شهداءكم، والدعوة إلى الشيء: ادع إلى سبيل ربك (دابة) كل ما يدبّ فيجمع جميع الحيوان (دحور) إبعاد، ومنه المدحور المطرود (دغ) بتشديد العين، يدع: أي دفع بعنف، ومنه يدع اليتيم، ويدعون إلى نار جهنم دعًا (درأ) دفع، ومنه يدرؤون (مدرارًا) من درّ المطر إذا صب (داخرين) صاغرين (دكت) الأرض: أي دقت حبالها حتى استوت مع وجه الأرض ومنه: جعله دكًا: أي مستويًا مع الأرض.

حرف الذال: (ذكر) له أربعة معان: ضدّ النسيان، وذكر باللسان، والقرآن، ومنه: نزلنا الذكر، والشرف ومذكر مفعل من الذكر (ذنوب) بضم الذال: جمع ذنب، وبالفتح النصيب، ومنه ذنوبًا مثل ذنوب أصحابهم: أي نصيبًا من العذاب، والذنوب أيضًا: الدلو (ذبح) بكسر الذال: المذبوح، وبالفتح المصدر (ذرأ) خلق ونشر (ذلول) مذللة للعمل من الفك ومنه: ذلّلناها لهم، ورجل ذلول: من الذلّ بالضم، وذللت قطوفها أدنيت (أذقان) جمع ذقن.

حرف الراء: (رب) له أربعة معاني: الإله، والسيد، والمالك الشيء، والمصلح للأمر (ريب) شك، ومنه: ارتابوا، ومريب، وريب المنون: حوادث الدهر (رجع) يستعمل متعديًا بمعنى رد وغير متعد، والمرجع اسم مصدر أو زمان أو مكان من الرجوع (رعي) له معنيان: من النظر، ومن رعي الغنم (روح) له أربعة معانِ للنفس التي بها الحياة: يسألونك عن الروح، والوحي: ينزل الملائكة بالروح، وجبريل: نزل به الروح الأمين، وملك عظيم: تنزل الملائكة والروح، وروح بفتح الراء رائحة طيبة، والريحان: الرزق، وقيل الشجر المعروف (ركام) بعضه فوق بعض، ومنه مركوم، ويركمه (رجا) طمع وقد يستعمل في الخوف، ومنه لا يرجون لقاءنا (رجال) جمع رجل، وجمع راجل: أي غير راكب، ومنه: يأتوك رجالاً، ومثله بخيلك ورجلك (رفث) له معنيان: الجماع، والكلام بهذا المعنى (رجز) عذاب. والرجز فاهجر: فهي الأوثان والرجس بالسين: النجس حقيقة، أو مجازًا، وقد يستعمل بمعنى العذاب (رهب) خوف، ومنه: يرهبون (رؤوف) من الرأفة وهي الرحمة إلا أنَّ الرأفة في دفع المكروه، والرحمة في دفع المكروه وفعل الجميل، فهي أعمَّ من الرأفة (مرضاة) مفعلة من الرضا (راسيات) ثابتات، ومنه: قيل للجبال: رواسي، ومنه: مرساها (راغدًا) أي كثيرًا (ربوة) مكان مرتفع (ربًا) هو في اللغة الزيادة، ومنه: ويربي الصدقات، وربت الأرض: انفتحت (أرحام) جمع رحم، وهو فرج المرأة ويستعمل أيضًا في القرابة (أرجئه) أخّره، ومنه: ترجى ويرجون، ويجوز فيه الهمز وتركه (رأى) من رؤية العين يتعدَّى إلى واحد، ومن رؤية القلب بمعنى العلم: يتعدَّى إلى مفعولين (تربص) انتظر (رفات) فتات (أرذل) العمر: الهرم، والأرذلون: من الرذالة (رقى) من الرقية بفتح القاف، ومنه: وقيل من راق، ورقي في السلم بالكسر في الماضي والفتح في المستقبل (أرداكم) الملككم، والردي الهلاك، ومنه: تردين، ويردي (رجفة) زلزلة وشدة في الملككم، والردي الهلاك،

حرف الزاي: (زبر) بصمتين كتب، والزبور كتاب داود عليه السلام (زخرف) زينة والزخرف أيضًا: الذهب (زكاة) له في اللغة معنيان: الزكاة، والطهارة، ثم استعمله الشرع في إعطاء المال، وهو من الزيادة، لأنه يبارك له فيه فيزيد، أو من الطهارة لأنه يطهره من الذنوب، وزكيت الرجل: أثنيت عليه، وزكا هو مخفّفة أي صاد زكيًا (زوج) له ثلاث معان: الرجل، والمرأة، وقد يقال زوجة، والمعنى الصنف والنوع، ومنه: أزواج من نبات، ومن كل زوج كريم (زل) له معنيان: زلّ القدم عن الموضع، وفعل الزلل (زاغ) عن الشيء زيغًا مال عنه وأزاغه غيره: أماله (زلفي) قربي، وأزلفت: قربت، وزلفًا من الليل: ساعات (زعم) أي ادّعي، ولم يوافقه غيره، قال ابن عباس: زعم كناية عن كذب (زعبم) ضامن (تزجي) تسوق (زلزلة) الأرض: اهتزازها، وتستعمل بمعنى الشدة والخوف، ومنه: ولزلوا (زجرة) واحدة: صبحة بمعنى نفخة الصور، والزجرة: الصيحة بشدة وانتهار، وازدجر: من الزجر.

حرف السين: (أسباط) جمع سبط وهم ذرية يعقوب عليه السلام كان له اثني عشر ولدًا ذكرًا فأعقب كل واحد منهم عقبًا، والأسباط في بني إسرائيل كالقبائل في العرب (سبيل) هو الطريق، وجمعه سبل، ثم استعمل في طريق الخير والشر، وسبيل الله: الجهاد وابن السبيل، الضيف وقيل القريب (سوّى) بالتشديد له معنيان: من التسوية بين الأشياء وجعلها سواء، وبمعنى أتقن وأحسن، ومنه فسوّاك فعدلك (سواء) بالفتح والهمز من التسوية بين الأشياء، وسواء الجحيم: وسطها، وسواء الصراط: قصد الطريق (سوى) بالكسر والضم مع ترك الهمزة استثناء، وقد يكون من التسوية (سفهاء) جمع سفيه وهو الناقص العقل، وأصل السفه: الحمق ولذلك قيل لمبذِّر المال سفيه، وللكفُّار والمنافقين: سفهاء (سلوى) طائر يشبه السماني، وكان ينزل على بني إسرائيل مع المن (سأل) له معنيان، طلب الشيء، والاستفهام عنه، وسال بغير همن من المعنيين المذكورين، ومن السيل (سبحان) تنزيه، وسبحان الله: أي نزهته عمّا لا يليق به من الصاحبة والولد والبشركاء والأنداد وصفات الحدوث وجميع العيوب والنقائص (سار) يسين مشي ليلاً أو نهارًا (سرى). يسري مشى ليلاً، ويقال أيضًا: أسرى بألف (سخر) يسخر بالكسر في الماضي والفتح في المضارع: أي استهزأ، وسخر بالتشديد من التسخير (سخريًا) بضم السين من السخرة وهي تكليف الأعمال، وبالكسر من الاستهزاء (سلطان) له معنيان البرهان، والقوّة، ومنه لا ينفذون إلا بسلطان (سام) يسوم أي كلف الأمر وألزمه، ومنه يسومونكم سوء العذاب،

وأصله من سوم السلعة في البيع (ستم) يسأم: أي ملّ، ومنه: وهم لا يسامون (سنة) أي عادة (سلف) الأمر: أي تقدّم، وأسلفه الرجل: أي قدّمه، ومنه هنيئًا بما أسلفتم (سراء) فعلاء من السرور (سارع) إلى الشيء: بادر إليه (سوءة) عورة، والسوء ما يسوء بالفتح والضم، والسوآي فعلاء من السوء، وسيء بهم: فعل بهم السوء (سنة) بفتح السين: عامّ، ولامها محذوفة وجمعها سنون وقد تقال بمعنى الحفظ والجذب (سنة) بكسر السين ابتداء النوم وفاؤها واو محذوفة لأنها من الوسن (سلك) يسلك له معنيان أدخل ومنه اسلك يدك وسلكه ينابيع، ومنه سلوك الطريق (أسفار) جمع سفر بفتحتين، وجمع سفر وهو الكتاب (ساح) يسيح أي سار، ومنه فسيحوا في الأرض. والسائحون الصائمون (سوّل) بتشديد الواو: زين، ومنه: سؤلت لكم أنفسكم أمرًا (سرابيل) جمع سربال وهو القميص (سبأ) قبيلة من العرب (سموم) شدّة الحرّ (سلام) له ثلاثة معاني: التحية، والسلامة، والقول الحسن، ومنه: إذا خاطبهم الجاهلون قالوا سلامًا (سلام) اسم الله تعالى معناه السلامة من كل نقص، فهو من أسماء التنزيه، وقيل سلم العباد من المهالك، وقيل ذو السلام على المؤمنين في الجنة (سلم) بفتحتين: انقياد وإلقاء باليد، وهو أيضًا بيع (سلم) بفتح السين وإسكان اللام صلح ومهادنة (سلم) بكسر السين وإسكان اللام ومعناه الإسلام، وبضم السين وفتح اللام مشدّدة: هو الذي يصعد فيه (أسلم) يسلم له ثلاث معاني: الدخول في الإسلام، والإخلاص لله، والانقياد، ومنه: فلما أسلما (سعى) يسعى، له ثلاث معاني: عمل عملاً، ومنه وأن ليس للإنسان إلا ما سعى، ومشى، ومنه: فاسعوا إلى ذكر الله، وأسرع في مشيه، ومنه: رجل يسعى (سكن) يسكن له معنيان: من السكون ضدّ الحركة، ومن السكني في الموضع (سكينة) وقار وطمأنينة (سائغ) سهل الشرب لا يغص من شربه (سابغات) دروع واسعات (أساطير) الأولين: ما كتبه المتقدّمون (مسيطر) أي مسلط، وأم هم المسيطرون: الأرباب (سندس) وإستبرق: ثياب حرير، قيل السندس: رقيق الديباج، والإستبرق: صفيقه (سحقًا) بعدًا، ومنه مكان سحيق: أي بعيد (سعير) جهنم، وسعرت: أوقدت (سبب) وجمعه أسباب له خمسة معان: الحبل، ومنه فليمدد بسبب إلى السماء، والاستعارة من الحبل في المودّة والقرابة، ومنه، وتقطعت بهم الأسباب، والطريق ومنه: فأتبع سببًا، والباب ومنه: أسباب السماوات، وسبب الأمر: موجبه.

حرف الشين: (شعر) بالأمر يشعر: أي علمه، والشعور: العلم من طريق الحسّ، ومنه: لا يشعرون (شهد) يشهد له معنيان: من الشهادة على الشيء، ومن الحضور، ومن الشهادة في سبيل الله (شكرًا) قد تقدّم في الحمد والشكر، والشكور: اسم الله المجازي لعباده على أعمالهم بجزيل الثواب، وقيل المثنى على العباد (شرى) أي باع، وقد يكون بمعنى اشترى (شقاق) عداوة ومعاندة، ومنه: ومن يشاقق الله (شهاب) كوكب، وقد يطلق

على شعلة النار (شجر) هو كل ما ينبت في الأرض، وشجر بينهم: أي اختلفوا فيه (شنآن) عداوة وشرّ، ويجوز فيه فتح النون وإسكانها (شرع) الله الأمر: أي أمر به، والشريعة والشرعة: الملّة وشرعة الماء: في الدواب، شعائر الله: معالم دينه، واحدها شعيرة أو شعارة (شرك) له معنيان: من الإشراك، وهو أيضًا النصيب، ومنه أم لهم شرك في السماوات (شركاء) جمع شريك (مشجون) أي مملوء.

حرف الصاد: (صراط) هو في اللغة الطريق ثم استعمل في القرآن بمعنى العظريقة الدينية، وأصله بالسين ثم قلبت صادًا لحرف الإطباق بعدها، وفيه ثلاث لغات: بالصاد، وبالسين، وبين الصاد والزاي (صلاة) إذا كانت من الله فمعناها رحمة، وإذا كانت من المخلوق فلها معنيين: الدعاء، والأفعال المعلومة (صوم) أصله في اللغة الإمساك مطلقًا، ثم استعمل شرعًا في الإمساك عن الطعام والشراب، وقد جاء بمعنى الصمت في قوله الإني نذرت للرحمن صومًا، الأنه إمساك عن الكلام (صدقة) يطلق على الزكاة الواجبة، وعلى التطوّع، ومنه إنّ المصدّقين والمصدّقات، وأما ﴿أَنْتُكُ لَمَنَ المَصَدَّقَيْنَ﴾ [المصّافّات: ٢٥] بالتخفيف فهو من التصديق (صدقة) بضم اللذال صداق المرأة، ومنه، وأثوا النساء صدقاتهن نحلة. والصدق في القول: ضد الكذب، والصدق في الفعل صدق النيّة فيه، والصدق في القصد: العزم الصادق (صعد) يصعد: أي ارتفع، وأصعد بالألف يصعد بالضم: أي أبعد في الهروب، ومنه إذ تصعدون، صعيدًا طيبًا: أي ترابًا، والصعيد، وجه الأرض (صَدّ) له معنيان فالمتعدّي بمعنى منع غيره من شيء، ومصدره صدّ، ومضارعه بالضم، وغيره بمعنى أعرض ومصدره صدود (صار) له معنيان، من الانتقال ومنه: تصير الأمور، والجصير، وبمعنى ضم، ومضارعه يصوّر ومنه: فصوّهنّ إليك (صاعقة) له ثلاثة معانية الموَّنتا، وكلّ بلاء يصيب، وقطعة نار تنزل من شدّة الرعد والمطر، وجمعها صوالعق (أصرً) على اللهنب يصر إصرارًا: دام عليه ولم يتب منه (صواع) مكيال وهو السقاية والصَّاع، وسواع بالسين اصم صنم (صابئين) قوم يعبدون الملائكة ويقولون إنها بنات الله ﴿ وَقِيلَ إِنَّهُمْ يُرُونَ ۖ بُأَثْيُر الكواكب. وفيه لغتان الهمز وتركه، من صبأ إلى الشيء: إذا مال إليه (تصطلون) تفتعلون من صبأ بالنار إذا تسخن بها والطاء بدل من الناء (اصطفى) أي اختار، وأصله من المصفى، أي اتخذه صفيًا (صغار) بفتح الصاد ذلَّة. ومنه صاغرون. والصغير صدَّ الكبير (صدف) عن الشيء يصدف. أعرض عنه (صريخ) مغيث ومنه: ما أنا بمصرخكم (صلصال) طين يابس. فإذا مشته النار فهو فخار (صرح) قصر وهو أيضًا البناء العالي.

حرف الضاد: (ضرب) له أربعة معاني: من الضرب باليه وشبهه. ومن ضرب الأمثال. ومن السفر. ومنه ضربت عليهم الذلة. أي ألزموها، وضربنا على آذانهم: أي ألقينا عليهم النوم. و﴿ أَفْنَضِرِبِ عَنْكُمِ الذَكْرِ ﴾

[الزخرف: 0] أي نمسك عنكم التذكير (ضاعف) الشيء: كثره. ويجوز فيه التشديد وضعف الشيء بكسر الضاد. مثلاه، وقيل مثله. والضعف أيضًا العذاب. والضعف بالضم ويجوز فيه الفتح (ضر) بفتح الضاد وضمها بمعنى واحد. وكذلك الضمير بالياء. ومنه لا يضركم كيدهم. والضر ما يصيب من المرض وشبهه (ضحى) أوّل النهار. والفعل منه أضحى. وأما ضحي بكسر الحاء. يضحى في المضارع. فمعناه برز للشمس وأصابه حرّها. ومنه لا تظمأ فيها ولا تضحى (ضيف) يقال للواحد والاثنين والجماعة (ضيق) بكسر الضاد مصدر. وبفتحها مع إسكان الياء: تخفيف من ضيق المشدد: كميت وميت.

حرف الطاء: (طبع) ختم، والخاتم الطابع (طول) بفتح الطاء: فضل أو غنى (طائر) له معنيان: من الطيران ومن الطيرة (طوى) قيل اسم الوادي وقيل معناه مرتين، أي قدس الوادي مرتين (طهارة) له معنيان: الطهارة بالماء، ومنه: جنباً فاطهروا، والماء الطهور وهو الممطهر، والطهارة من القبائح والرذائل، ومنه: أناس يتطهرون. (طيب) له معنيان: اللذيذ، والحلال (طوفان) السيل العظيم (طاغوت) أصنام وشياطين، ويكون مفردًا أو جمعًا، والطاغوت أيضًا: رؤوس النصارى على قول (طباق) بعضها على بعض، وطبقًا عن طبق: حالاً بعد حال (طور) جبل وهو الطور (طفق) يفعل كذا: أي جعل يفعله (طائفين) من الطواف، وطائف من الشيطان لمم وقرىء طيف.

حرف الظاء: (ظهر) الأمر: بدا، وأظهره غيره: أبداه، وظهير: معين (ظاهر) الرجل من امرأته، وتظاهر، وتظهر: أي قال لها: أنت علي كظهر أُمي، وهو الظاهر (ظهر) البيت أعلاه وظهرته أي ارتفعت عليه، ومنه: فما استطاعوا أن يظهروه (ظلم) وقع في القرآن على ثلاثة معاني: الكفر، والمعاصي، وظلم الناس: أي التعدي عليهم (ظنّ) له ثلاثة معاني: التحقيق، وغلبة أحد الاعتقادين، والتهمة (ظمىء) عطش (ظلال) جمع ظل، وظلل بالضم جمع ظلة وهي ما كان من فوقه وظل بالنهار بمنزلة بات بالليل.

حرف العين: (عاذ) بالله يعوذ أي استجار به ليدفع عنه ما يخاف، ويقال أيضًا استعاذ يستعيذ، ومنه عذت بربّي، ومعاذ الله (العالمين) جمع عالم، وهو عند المتكلمين: كل موجود سوى الله تعالى، وقيل العالمين: الإنس والجن والملائكة، فجمعه جمع العقلاء، وقيل الإنس خاصة، لقوله: ﴿ أَتَاتُونَ الذّكرانُ مِن العالمين ﴾ [الشعراء: ١٦٥] (يعمهون) يتحيّرون في ضلالهم، والعمه: الحيرة (عدل) يعدل: ضدّ جار، وعدل عن الحق، عدولاً، وعدلت فلانًا بفلان: سوّيت بينهما، ومنه: أو عدل ذلك صيامًا (عزيز) اسم الله تعالى، معناه: الغالب، وعزّ: غلب، ومنه: وعزني في الخطاب، والغلبة ترجع إلى القوّة والقدرة، ومنه: فعززنا بثالث: أي قوّينا، وقيل العزيز القديم المثل (عفا) له أربعة معانٍ: عفا عن

الذنب: أي صفيح عنه، وعفا: أسقط حقه، ومنه إلا أن يعفون أو يعفو الذي، وعفا القوم: كثروًا، وَمَنْهُ \* حَتَى عَفُولَ، وعَمَّا المِنزُلُ: إذا دُرَّشْ (عَفُو) لَهُ ثلاثُ مَعَانِ، ٱلْعَفُوعَنَ الدُّنْتِ الْ والإسقاط، والسهل من غير كلفة: ومنه: مناذا يتفقون قل العفو (عين) بتكسر العين وإسكان الياء: وهو جمع عيناء (عنت) معناه الهلاك أو المشقة، ومنه: ولو شاء الله لأعنتكم الي أهلككم، أو ضيق عليكم، والعنت أيضًا: الزناء ومنه: ذلك لمَن خشي العنت مُتكم يه وأمَّا عنت الوجوه: فليس من هذا، لأنَّ لامه واو فهو من عنا يعتو إذا خضع (عاقب) له مكنيان: من العقوبة على الذنب، ومن العقبي، ومنه: وإن فاتكم شيء من أزواجكم إلى الكفار فعاقبتم: أي أصبتم عقبًا (أعجاز) نخل: أصولها، أعجز الشيء: إذا فات ولم يقدر عليه، ومنه: وما هم بمعجزين، وما كان الله ليعجزه من شيء، وأما معاجزين بالألف: فمعناه مسابقين (عال) يعيل عيلة: أي افتقر ومنه: ووجدك عائلاً، وعال يعول: عدل عن الحق، وعال يعول أيضًا: كثر عياله، والأشهر أن يقال في هذا المعنى أعال بالألف (عرج) يُعرج بفتح الراء في الماضي، وضمها في المضارع صعد وارتقى ومنه المعارج، وعرج بالكسر في الماضي والفتح في المستقبل: صار أعرج (عتبى) معناه الرضى، ومنه: فما هم من المعتبين، ولا هم يستعتبون، العتاب العدل (أعدً) بالألف يسدُّ الشيء: هيأه، وعدُّ بغير الألف من العدد (عرش) سرير الملك، ومنه: ورفع أبويه على العرش، وأهكذا عرشك، وعرش الله فوق السماء، وتعرشون تبنون، وعلى عروشها سقوفها (عورة) أصل معناه الانكشاف فيما يكره كشفه، ولذلك قبل غورة الإنسان، عورات أي أوقال الكشاف، وبيوتنا عورة: أي خالية معرضة للسراق (عافرًا) له معنيان: المرأة العقيم، واسم فأعل من عقر الحيوان (عبر) يُعبر، له معنيان من عَبَّارة الرؤيا ومنه: إن كنتم فلرؤيا تعبروني، ومن الجواز على الموضع، ومنه: عابر سبيل (عمون) جمع عم، وهو صفة على وزن فعل بكسر العين من العمى في البصر أو في البصيرة (علا) يعلو: تكبر، ومنه قولنا عالين، وعلا في الأرض، والعليّ اسم الله، والمتعالي، والأعلى: من العلق بمعنى الجلال والعظمة، وقيل بمعنى التنزيه عن عمَّا لا يليق به (عزب) الشيء: غاب، ومنه: لا يعزب عن ربك: أي لا يخفى عنه (عصبة) جماعة من العشرة إلى الأربعين (علقة) واحدة العلق: وهو الدم (عاصف) ريح شديدة (عصف) ورق الزرع.

حرف الغين: (عشاوة) غطاء إما حقيقة أو مجاز (غمام) هو السحاب (غلف) حتمع أغلف، وهو كل شيء جعلته في غلاف؛ أي فلوبنا محجوبة (غرقة) بضم الغين لها معنيات المسكن المرتفع، والغرفة من الماء بالضم وبالقتح: المرة الواحدة (غادر) ترك، ومناه للم نغادر (غل) يغل من الغلول، وهو التحيانة والأخذ من المغنم بغير حق، والغل المحقد (أغلان) جمع غل بالضم، وهو ما يجعل في العنق، ومنه مغلولة (غلا) يُغلو من العنلو وهو

مجاوزة الحد والإفراط، ومنه لا تغلوا في دينكم أي لا تجاوزوا الحد (غائط) المكان المنخفض، ثم استعمل في حاجة الإنسان (غشي) الأمر يغشى بالكسر في الماضي والفتح في المضارع معناه غطى حسًا ومعنى، ومنه: والليل إذا يغشى؛ لأنه يغطي بظلامه، وينقل بالهمزة والتشديد، فيقال غشي وأغشى، ومن فوقهم غواش يعني ما يغشاهم من العذاب أو يصيبهم، ومنه: غاشية من عذاب الله، والغاشية أيضًا: القيامة؛ لأنها تغشى الخلق (غير) له معنيان: ذهب وبقي، ومنه عجوزًا في الغابرين: أي في الهالكين أو في الباقين في العذاب (غرور) بضم الغين. وبفتحها: اسم فاعل مبالغة، ويراد به إبليس (غاض) الشيء: نقص، ومنه: وغيض الماء. وتغيض الأرحام. وغاظ بالظاء يغيظ من الغيظ (غور) غاير من غار الماء إذا أذهب (غرام) عذاب ومنه: إنّا لمغرمون، والمغرم: غرم المال ومنه: من مغرم مثقلون.

حرف الفاء: (فرقان) مفرّق بي الحق والباطل. ومنه: يجعل لكم فرقانًا: أي تفرقة. ولذلك سمي القرآن بالفرقان (فئة) جماعة من الناس (فصال) فطام من الرضاع (فضل) له معنيان: الإحسان، والربح في التجارة وغيرها. ومنه: يبتغون من فضل الله (فسق) أصله الخروج وتارة يرد بمعنى الكفر. وتارة بمعنى العصيان (فتنة) لها ثلاثة معاني: الكفر. والاختبار. والتعذيب (فاء) يفيء أي رجع (فلك) بضم الفاء: سفينة. ويستوي فيه المفرد والجمع (فلك) بفتحتين القطب الذي تدور به الكواكب (فزع) له معنيان: الخوف والإسراع. ومنه: إذا فزعوا فلا فوت (فرح) له معنيان: السرور والبطر (فاحشة) وفحشاء: هي كل ما يقبح ذكره من المعاصي (فرض) له معنيان: الوجوب. والتقدير (فتح) له معنيان فتح الأبواب. ومنه فتح البلاد وشبهها. والحكم ومنه: افتح بيننا وبين قومنا. ويقال للقاضي فاتح. واسم الله الفتاح: قيل الحاكم. وقيل خالق الفتح والنصر (انفضوا) تفرقوا (فطره) خلقه ابتداء. ومنه: فاطر السماوات والأرض. وفطرة الله: التي خلق الخلق عليها. وأفطر بالألف من الطعام (فطور) شقوق. ومنه انفطرت أي انشقّت. ويتفطرن (فج) طريق واسع وجمعه فجاج (فار التنور) يقال لكل شيء هاج وعلا حتى فاض. ومنه: وهي تفور. وقولهم فارت القدر (فوج) جماعة من الناس وجمعه أفواج (فاكهين) من التلذُّذ بالفاكهة أو من الفكهة وهي السرور واللهو (فؤاد) هو القلب، وجمعه أفئدة (استفز) يستفز: أي استخف (فقه) فهم. ومنه: لا يفقهون. وما نفقه كثيرًا (في) حرف جر بمعنى الظرفية. وقد تكون للتعليل. وقد تكون بمعنى مع. وقيل بمعنى على (الفاء) لها ثلاثة أنواع: عاطفة. ورابطة. وناصبة للفعل بإضمار أن. ومعناها الترتيب والتعقيب والسبب.

حرف القاف: (قرآن) القرآن العزيز. ومصدره قرأ: أي تلا. ومنه إنّ علينا جمعه وقرانه (قنوت) له خمسة معان: العبادة. والطاعة. والقيام في الصلاة. والدعاء. والسكوت

(قضاء) له سبعة معاني: الحكم، والأمر، والقدر السابق، وفعل الشبيء، والفراغ منه، والموت، والإعلام بالشيء، ومنه: قضينا إليه ذلك الأمر (قدر) له خمسة معاني: من القدرة، ومن التقدير، ومن المقدار، ومن القدر، والقضاء، وبمعنى التضييق نحو: فقدر عليه رزقه، وقد يشدّ الفعل ويخفف. والقدر بفتح الدال وإسكانها القضاء والمقدار وبالفتح لا غير من القضاء (قام) له معنيان: من القيام على الرجلين، ومن القيام بالأمر بتقديره وإصلاحه، ومنه: ﴿الرجال قوّامون على النساء﴾ [النساء: ٣٤]، وقام الأمر: ظهر واستقام، ومنه: الدين القيم دين القيامة (أقام) له ثلاثة معاند: أقام الرجل غيره من القيام، ومن التقويم ومنه: جدارًا يريد أن ينقض فأقامه، وأقام في الموضع: سكن، ومنه مقيم أي دائم (قيوم) اسم الله تعالى وزنه فيعول وهو بناء مبالغة من القيام على الأمور: معناه مدبّر الخلائق في الدنيا وفي الآخرة ومنه: قائم على كل نفس: له معنيان: مصدر قام على اختلاف معانيه، وبمعنى قوام الأمر وملاكه، وقيم بغير ألف: جمع قيمة (قرض) سلف والفعل منه أقرض يقرض (أقسط) بألف: قسطًا: عدلاً في الحكم، ومنه يحب المقسطين، وقسط بغير ألف: جار، ومنه: وأما القاسطون فكانوا لجهنم حطبًا (مقاليد) فيه قولان: خزائن، ومفاتح (قدس) يقدس من التنزيه والطهارة، وقيل من التعظيم، والقدوس: اسم الله تعالى فعول من النزاهة عمّا لا يليق به (قال) يقول من القول، وقد يكون بمعنى الظن ومصدره قول، وقال يقيل: من القايلة، ومنه: أو هم قائلون، وأحسن مقيلاً (قفي) اتبع، وأصله من القفا، يقال أقفوته: إذا حبيت في أثره وقفيته بالتشديد: إذا سُقت شيئًا في أثره، ومنه: وقفينا من بعده بالرّسل (قرن) جماعة من الناس، وجمعه قرون (قواعد) البيت: أساسه، واحدها قاعدة، والقواعد من النساء: واحدة قاعد، وهي العجوز (قربان) ما يتقرّب به إلى الله تعالى من الذبائح وغيرها، وقربان أيضًا من القرابة (قلى) يُقلي: أبغض، ومنه: وما قلى، ولعملكم من القالين (اقترف) اكتسب حسنة أو سيئة (قصص) له معنيان: من الحديث، ومن قص الأثر، ومنه: على آثارهما قصصا، وقصيه (قررت) به عينا، قرر بالكسر في الماضي والفتح في المضارع (قسطاس) ميزان (قتر) وقترة: غبار، وعبارة عن تغير الوجه، وقتور من التقتير (قارعة) داهية وأمر عظيم (قبس) شعلة نار (قنط) يئس من الخير (قرطاس) صحيفة وجمعه قراطيس.

حرف الكاف: (كافر) له معنيان: من الكفر وهو الجحود، وبمعنى الزرع، ومنه: أعجب الكفار نباته أي الزراع، وتكفير الذنوب غفرانها (كرة) رجعة (كبر) بكسر الباء من السنّ يكبر بالفتح في المضارع، وكبر الأمر بالضم في المضارع والماضي، وكبر بضم الكاف وفتح الباء: جمع كبرى، وكبار بالضم والتشديد: كبير مبالغة، والكبر: التكبّر، وكبر الشيء بكسر الكاف وضمها: معظمه، والكبرياء: الملك والعظمة، والمتكبّر: اسم الله

تعالى من الكبرياء، وبمعنى العظمة (كفل) يكفل: أي ضم الصبى وحضنه، وأكفلنيها اجعلني كافلها (كفيل) نصيب (كلالة) هي أن يموت الرجل ولا ولد له ولا والد (كاد) قارب الأمر ولم يفعله فإذا نفي اقتضى الإثبات (كريم) من الكرم وهو الحسب والجلالة والفضل، وكريم: اسم الله تعالى أي محسن (أكنه) أغطيه وأكنان جمع كن، وهو ما وقى من الحرّ والبرد (كهل) هو الذي انتهى شبابه (أكمام) الثمار والنخيل جمع كم وهو ما تكون الثمرة فيه قبل خروجها (أكب) الرجل على وجهه فهو مكب، وكبه غيره بغير ألف (كهف) غار (كيد) هو من المخلوق احتيال، ومن الله مشيئة أمر ينزل بالعبد من حيث لا يشعر (كسفًا) بفتح السين جمع كسفة، وهي القطعة من الشيء وبالسكون كذلك أو مفرد (كبتوا) أي أهلكوا: أي يكبتهم، ثم يهلكهم، أو يخذلهم (أكمه) هو الذي ولد أعمى (كان) على نوعين: تامّة بمعنى حضر أو حدث أو وقع، وهي ترفع الفاعل. وناقضة: ترفع الاسم وتنصب الخبر، وتقتضى ثبوت الخبر للمخبر عنه في زمانها، وقد تأتي بمعنى الدوام في مثل قوله: ﴿وَكَانَ الله غفورًا رحيمًا﴾ [النساء: ٩٦]، ﴿وكان ربك قديرًا﴾ [الفرقان: ٥٤]، وشبه ذلك، وهو كثير في القرآن، ومعناه: لم يزل ولا يزال موصوفًا بذلك الوصف (كأنّ) معناها التشبيه (كي) معناها التعليل (كم) معناها التكثير، وهي خبرية واستفهامية (كأين) بمعنى كم، وهي عند سيبويه كاف التشبيه دخلت على أي (كلا) حرف ردع وزجر، وقيل إنها تكون للنفي: أي ليس الأمر كما ظننت، وقيل إنها استفتاح كلام بمعنى إلا (الكاف) بمعنى التشبيه وبمعنى التعليل، وقيل إنها تكون زائدة.

حرف اللام: (لبس) الأمر أي خلطه بفتح الباء في الماضي وكسرها في المستقبل (ألباب) عقول، وهو جمع لب (لبث) في المكان أقام فيه (لمز) يلمز: أي عاب الشيء (لؤلؤ) جوهر (لغو) الكلام: الباطل منه، والفحش، ولغو اليمين: ما لا يلزم (لها) بفتح الهاء من اللهو، ومضارعه يلهو، ولهى عن الشيء بالكسر والياء يلهى بالفتح. إذا أعرض عنه وألهاه الشيء. إذا أشغله، ومنه لا تلهكم أموالكم (لطيف) اسم الله تعالى، قيل معناه رقيق، وقيل خبير بخفيات الأمور (لدى ولدن) معناها عند (ليت) معناها التمتي (لعل) معناها الترجي في المحبوبات، والتوقع للمكروهات، وأشكل ذلك في حق الله تعالى، فقيل جاءت في القرآن على منهاج كلام العرب وبالنظر إلى المخاطب: أي ذلك مما يرتجى عندكم أي يتوقع، وقد يكون معناها التعليل، أو مقاربة الأمر فلا إشكال (لولا) لها معنيان: النمني، وامتناع شيء لامتناع غيره (لما) لها معنيان: النفي وهي الجازمة ووجود شيء لوجود غيره وأما «لما» بالتخفيف، فهي لام التأكيد دخلت على ما، وقال الكوفيون هي بمعنى إلا الموجبة بعد النفي (لا) ثلاثة أنواع: نافية، وناهية، وزائدة (اللام) خمسة أنواع: بمعنى إلا الموجبة بعد النفي (لا) ثلاثة أنواع: نافية، وناهية، وزائدة (اللام) خمسة أنواع: لام الجر، ولام كي، ولام الأمر، ولام التأكيد في القسم وغيره وهي المفتوحة، ثم إن لام

المجر لها ثلاثة معان. الملك، والاستحقاق، والتعليل. وقد تأتي للتعدّي إذا ضعف العامل، وقد تأتي للتعدّي إذا ضعف العامل، وقد تأتي بمعنى عند، نحو أقم الصلاة لدلوك الشمس، ولام كي معناها التشبيه والتعليل، وقد تأتي بمعنى الصيرورة والعاقبة، نحو فالتقطه آل فرعون ليكون لهم عدوًا. وقد تأتي بمعنى أن المصدرية، ومنه: يريد الله ليبيّن لكم،

حرف الميم: (مرض) الجسد معروف، ومرض القلب: الشك في الإيمان، والبغض في الدين (المنّ) شبه العسل، والسلوى طائرً، والمنّ أيضًا: الإنعام، والمنّ أيضًا: العطية، والمنّ أيضًا: القطع، ومنه أجر غير ممنون (أماني) جمع أمنية ولها ثلاثة معان: أما تتمناه النفس، والتلاوة، والكذب. وكذلك تمني، له هذه المعاني الثلاثة (ملأ) القوم: أشرفهم، وذوو الرأي منهم (مثل) بفتح الميم والمثلثة، لها أربعة معاند: الشبيَّة والنظير ومن المثل المضروب، وأصله من التشبيه، ومثل الشيء حاله وصفته، والمثل الكلام الذي يتمثل به، ومثل الشيء بكسر الميم شبهه (مرية) شك، ومنه: الممترين أي الشاكين، لا تمار: من المراء وهو الجدال (أملي) لهم: أمهلهم وزادهم (مهاد) فراش (مدّ): أي أملي، وقد تكون بمعنى زاد مثل أمد بألف من المداد (مضغة) قطعة لحم (إملاق) فقر (مرد) فهو مارد: من العتق والضلال (مكانة) بمعنى مكان أي من التمكين والعز، ومنه مكين (مواخر) قواعل من المخريقال مخرت السفينة إذا جرت تشق الماء (مجيد) من المجد وهو الكرم والشرف (مقت) هو الذم أو البغض على ما فعل من القبيح (معين) ماء كثير جارٍ وهو من قولك: معن الماء إذا كثر، وقيل: هو مشتق من العين، ووزنه مفعول، فالميم زائدة (مارج) مختلط والمارج لهب النار، من قولك مرج الشيء إذا اضطرب، وقيل من الاختلاط أي خلط نوعين من النار (مرج) البحرين، أي خلّى بينهما، وقيل خلطهما، وقيل فاض أحدهما في الآخر (مهل) فيه قولان: درديّ الزيت، وما أذيب من النحاس (منون) له معنيان: الموت، والدهر (مس) له معنيان: اللمس باليد وغيره، والجنون (من) لها أربعة أنواع: شرطية، وموصولة، واستفهامية، ونكرة موصوفة (ما) إذا كانت اسمًا فلها ستة أنواع: شرطية، وموصولة، واستفهامية، وموصوفة، وصفة، وتعجبية، وإذا كانت حرفًا فلها خمسة أنواع: نافية ومصدرية وزائدة وكافية ومبهمة (من) لها ستة أنواع: لابتداء الغاية، ولجملة الغاية، وللتبعيض، ولبيان الجنس والتعليل، وزائدة (مهما) اسم شرط.

حرف النون: (نظر) له معنيان. من النظر، ومن الانتظار، فإذا كان من الانتظار تعدّى بغير حرف، ومن نظر العين يتعدّى بإلى، ومن نظر القلب يتعدّى في (أنظر) بالألف أخر، ومنه أنظرني، ومن المنظرين ونظرة إلى ميسرة (نضرة) بالضاد من التنعّم، ومنه وجوه يومئذ ناضرة: أي ناعمة، وأمّا إلى ربها ناظرة، فمن النظر (نعمة) بفتح النون من النعيم، وبكسرها من الإنعام (أثعام) هي: الإبل، والبقر، والغنم. دون سائر البهائم ويجوز تذكيرها وتأنيثها،

ويقال لها أيضًا نعم، ونعم كلمة مدح، ويجوز فيها كسر النون وفتحها، وإسكان العين وكسرها (نعم) بفتح العين والنون كلمة تصديق وموافقة على ما قبلها بالنفي أو الإثبات، بخلاف بلي: فإنها للإثبات خاصة، ويجوز في نعم غتح العين وكسرها (ند) هو المضاهي والمماثل والمعانت، وجمعه أنداد (أنذر) أعلم بالمكروه قبل وقوعه، ومنه: نذير، ومنذر، والمنذرين، وكيف كان نذير: أي إنذاري فهو مصدر، ومنه عذابي ونذر، والنذر بغير ألف ومنه نذر، ثم من نذر: فليوفوا نذورهم (نكال) له معنيان: العقوبة، والعبرة (نجي) بتشديد الجيم له معنيان؛ من النجاة ومن النجوة: وهو الموضع المرتفع ومنه ننجيك ببدنك على قول (نجوى) معناه كلام خفي، ومنه: ناجي، وقرّبناه نجيا، وقيل إنه يكون بمعنى الجماعة من الناس في قوله: وإذ هم نجوى، وقد يجمع ذلك على حذف مضاف تقديره وإذ هم أصحاب نجوى (نسيان) له معنيان: الذهول، ومنه إن نسينا أو أخطأنا، والترك ومنه: نسوا الله فنسيهم (نسخ) له معنيان: الكتابة، ومنه نستنسخ ما كنتم تعملون، والإزالة، ومنه: ما ننسخ من آية أو ننسها (نصر) بالصاد المهملة معروف، وبالسين اسم صنم: ويعوق ونسرا، أو اسم طائر أيضًا (نشوز) بالزاي: له معنيان شرّ بين الرجل والمرأة، وارتفاع، ومنه أنشزوا أي قوموا من المكان (نزل) بضمتين رزق، وهو ما يطعم الضيف (نأى) بعد ومنه ينأون عنه (نكص) رجع إلى وراء (نفر) نفورًا عن الشيء ونفر ينفر بضم المضارع، ومنه نفرت الدابّة، ونفر ينفر بكسر المضارع نفيرًا: أتى، أسرع، وجد، ومنه: انفروا في سبيل الله (نبأ) خبر، ومنه اشتق النبيء بالهمز، وترك الهمز تخفيفًا، وقيل إنه عند مَن ترك مشتق من النبوّة، وهي الارتفاع (نطفة) أي نقطة من ماء، ومنه خلقكم من نطفة يعني من المني (أناب) إلى الشيء: رجع ومال إليه، ومنه: منيب (نفذ) ينفذ أي تمّ وانقطع (نهر) بفتح الهاء الوادي، ويجوز الإسكان. ﴿وأمَّا السائل فلا تنهر﴾ [الضحى: ١٠] فهو من الانتهار، وهو الزجر (منير) من النور، وهو الضوء حسًّا أو معنى (نصب) بضمتين وبضم النون وإسكان الصاد وبفتح النون وإسكان الصاد بمعنى واحد، وهو حجر أو صنم كان المشركون يذبحون عنده وجمعه أنصاب (نصب) بفتحتين تعب، ومسّني الشيطان بنصب: أي بلاء وشر (نقم) الشيء ينقمه أي كرهه وعابه (نضيد) أي منصوب بعضه إلى بعض (نكير) إنكار، ويقال نكر الشيء وأنكره (نسل) بمعنى أسرع ومنه: ينسلون، من النسلان وهو الإسراع في المشي مع قرب الخطا.

حرف الهاء: (الهدى) له معنيان: الإرشاد والبيان، ومن البيان: فأما ثمود فهديناهم، والإرشاد قد يكون إلى الطريق، وإلى الدين، وبمعنى التوفيق والإلهام (هدى) بفتح الهاء وإسكان الدال ما يهدى إلى الكعبة من البهائم (هاد) يهود: أي تاب، ومنه هدنا إليك، والذين هادوا: أي تهودوا أي صاروا يهودًا، وأصله من قولهم: هدنا إليك (هود) له

معنيان: اسم نبي عاد عليه السلام وبمعنى اليهود، ومنه كونوا هودًا (هوي) النفس: مقصور وهو ما تحبه وتميل إليه، والفعل منه: بكسر الواو في الماضي وفتحها في المضارع (والهواء) بالمدّ والهمز: ما بين السماء والأرض، وأفتدتهم هواء: أي المتحرّقة لا تعي شيئًا (وهوى) يهوي بالفتح في الماضي والكسر في المضارع: وقع من علو، ويقال أيضًا بمعنى الميل، ومنه: أفئدة من الناس تهوي إليهم (هاجر) خرج من بلاده، ومنه سمّى المهاجرون (هجر) من الهجران، ومنه الهجر أيضًا، وهو فحش الكلام، وقد يقال في هذا هجر بالألف (أهل) لغير الله به أي صبح، والإهلال: الصياح، وفي النيّة أي أريد به غير الله (مهيمن) عليه شاهد، وقيل مؤتمن. اسم الله القائم على خلقه بأعمالهم وآجالهم وأرزاقهم، وقيل الشهيد، وقيل الرقيب (هوان، هون) أي ذل (مهين) بضم الميم أي مفعل مشتق من الهوان: أي مذل، وأما مهين، بفتح الميم فمعناه: ضعيف أو ذليل.

حرف الواو: (وقود) النار بفتح الواو: ما توقد به من الحطب وشبهه، والوقود بالضم المصدر (وجه) له معنيان: الجارحة، والجهة. وأما وجه الله: ففي قولُه ابتغاء وجه الله أي طلب رضاه، وفي قوله: كل شيء هالك إلا وجهه، ويبقى وجه ربك: قيل الوجه الذأت، وقيل صفة كاليدين، وهو من المتشابه (وعد) يعد وعدًا بالخير، وقد يقال في الشر وأوعد بالألف يوعد وعيدًا بالشر لا غير (ود) يود له معنيان من المودة والمحبة، وبمعنى تمنى: ودُّوا لو تكفرون، والودُّ بالضم: المحبة، وودِّ: اسم صنم بضم الواو وفتحها (ودود) اسم الله تعالى أي محبّ لأوليائه وقيل محبوب (ويل) كلمة شر، وقيل إن الويل واد في جهنم (وجب) له معنيان من وجوب الحق بمعنى سقط كقولهم وجب الحائط إذا سقط ومنه وجبت جنوبها (وسط) وأوسط له معنيان من التوسط بين الشيئين، وبمعنى الخيار والأحسن (وسع) يسع سعة: من الاتساع ضد الضيق، والسعة الغني، والواسع اسم الله تعالى: أي واسع العلم والقدرة والغنى والرحمة (واسع) جواد موسع غني أي واسع الحال وهو ضدّ المقتر: وإنا لموسعون قيل أغنياء، وقيل قادرون، وإلا وسعها: طاقتها (ولِّي) له معنيان: أدبر، وجعل واليًا، وتولَّى له ثلاث معاني: أدبر، وأعرض بالبدن أو بالقلب، وصار واليًا، واتخذ وليًّا، ومنه: ومَن يتولَّى الله ورسوله (وليّ) ناصر، والوليّ اسم الله، قيل ناصر، وقيل متولّي أمر الخلائق (مولى) له سبعة معاني: السيد والأعظم، والناصر، والوالي أي القريب، والمالك والمعتق، وبمعنى أولى، ومنه النار مولاكم (وليج) يلج أي دخل، ومنه: ما يلج في الأرض، وأولج: أدخل، ومنه: يولج الليل في النهار (وهن) يهن: ضعف، ومنه: وهن العظم، والوهن: الضعف (ورد) الماء يرده: إذا جاء إليه وأورده غيره، وأرسلوا واردهم، الذي يتقدّمهم إلى الماء فيسقى لهم (أوزعني) أي ألهمني ووفّقني (يوزعون) يدفعون (وليد) صبى والجمع ولدان (وجل) يوجل وجلا: خاف. ومنه: لا

توجل (أوجس) وجد في نفسه وأضمر (وارى) يواري: أي يستر ومنه يواري سوأة أخيه، وما ووري عنهما، وتواروا أي استتروا واستخفوا (وطأ) يطأ. له ثلاث معان: جماع المرأة. ومن الوطىء بالأقدام. ومنه أرضًا لم تطؤها. والإهلاك. ومنه: لم تعلموهم أن تطؤهم (وقر) بفتح الواو وهو الصمم والثقل في الأذن. والوقر بكسر الواو: الحمل. ومنه: فالحاملات وقرًا (ودق) هو المطر (واصب) أي دائم (وكيل) كفيل بالأمر. وقيل: كاف (وزر) بفتحتين أي ملجأ (وزير) أي معين. وأصله من الوزر بمعنى الثقل. لأنّ الوزير يحمل عن الملك أثقاله (وسوس) الشيطان إلى الإنسان: ألقى في نفسه. والوسواس: الشيطان (أوحى) يوحي وحيًا، له ثلاث معان: كلام الملك من الله للأنبياء. ومنه قيل للقرآن وحي. وبمعنى الإلهام، ومنه: أوحى ربك إلى النحل، وبمعنى الإشارة. ومنه: فأوحى إليهم أن سبّحوا: أي أشار (وعى) العلم يعي: حفظه. ومنه: أذن واعية، وأوعى بالألف: يوعى جمع المال في وعاء. ومنه: جمع فأوعى.

حرف الياء: (يمين) له أربعة معان: اليد اليمين، وبمعنى القوّة، وبمعنى الحلف. وأيمن أي إلى الجهة اليمين (يسير) له معنيان قليل، ومنه: كيل يسير، وهين، ومنه: ذلك على الله يسير، واليسر: ضدّ العسر (يئس) أي انقطع رجاؤه، ومنه: لا تيئسوا من روح الله، وإنه ليؤس وأما: أفلم ييئس الذين آمنوا: فمعناه ألم يعلم (يم) هو البحر (ميسر) هو القمار في النرد والشطرنج وغير ذلك. وهو مأخوذ من يسر لي كذا إذا وجب. واليسر بفتح الياء والسين: الرجل الذي يشتغل بالميسر. وجمعه أيسار. وميسر العرب أنهم كانوا لهم عشرة قداح وهم الأزلام لكل واحد منها نصيب معلوم من ناقة ينحرونها. وبعضها لا نصيب له. ويجزؤنها عشرة أجزاء ثم يدخلون الأزلام في خريطة ويضعونها على يد عدل. ثم يدخل يده فيها فيخرج باسم رجل قدحًا. فمن خرج له قدح له نصيب: أخذ ذلك النصيب. ومَن خرج له قدح لا نصيب له: غرم ثمن الناقة كلها (ينبوع) أي عين من ماء والجمع ينابيع.

# الكلام على الاستعادة

n Alberta (1990) The Common American The Common American

في عشرة فوائد: من فنون مختلفة: (الأولى) لفظ التعوَّذ على خمسة أوجه: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم وهو المروي عن النبي صلَّى الله عليه وآله وسُلَّم والمختار عَنْدُ القرّاء. وأعوذ بالله العظيم من الشيطان الرّجيم، وأعوذ بالله القويّ من الشيطان الغويّ. وأعوذ بالله المجيد من الشيطان المريد. وهي محدثة: وأعوذ بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم. وهو مروي عن النبي صلَّى الله عليه وآله وسلم. (الثانية) يؤمر القارىء بالآستعادة قبل القراءة. سواء ابتدأ أوِّل سورة أو جزء سورة على الندب. (الثالثة) يُجهر بالاستَعَادَّة عُندُ الجمهور وهو المختار. ورُوِيَ الإخفاء عن حمزة ونافع. (الرابعة) لا يتعوَّذ في الصَّلاة عند مالك. ويتعود في أوّل ركعة عند الشافعي وأبي حنيفة. وفي كل ركعة عند قوم. فحجة مالك عمل أهل المدينة وحجة قول غيره: قول الله تعالى: ﴿فَإِذَا قُرَأَتُ الْقُرَآنُ فَاسْتَعَذُّ بِالله من الشيطان الرجيم﴾ [النحل: ٩٨] وذلك يعمّ الصلاة وغيرها. (الخامسة) إنما جاء أعوذ بالمضارع دون الماضي؛ لأنّ معنى الاستعاذة لا يتعلق إلاّ بالمستقبل لأنها كالدعاء وإنَّما جاء بهمزة المتكلم وحده مشاكلة للأمر به في قوله: ﴿فاستعذَ﴾ [النحل: ٩٨]. (السادسة) الشيطان: يحتمل أن يراد به الجنس فتكون الاستعاذة من جميع الشياطين، أو العهد فتكون الاستعاذة من إبليس. وهو من شطن إذا بعد؛ فالنون أصلية والياء زائدة. وزنه فيعال. وقيل من شاط إذا هاج؛ فالنون زائدة. والياء أصلية ووزنه فعلان. وإن سمّيت به لم ينصرف على الثاني لزيادة الألف والنون، وانصرف على الأوّل. (السابعة) الرجيم فعيل بمعنى مفعول،

ويحتمل معنيين: أن يكون بمعنى لعين وطريد. وهذا يناسب إبليس لقوله: ﴿وجعلناها رجومًا للشياطين﴾ [الملك: ٥] والأوّل أظهر. (الثامنة) مَن استعاذ بالله صادقًا أعاذه؛

فعليك بالصدق؛ ألا ترى امرأة عمران لما أعاذت مريم وذرّيتها عصمها الله. ففي الحديث الصحيح أن رسول الله صلّى الله عليه وآله وسلم قال: «ما من مولود إلا نخسه الشيطان فيستهلّ صارخًا إلاّ ابن مريم وأمه. (التاسعة) الشيطان عدق. وحذّر الله منه إذ لا مطمع في زوال علّة عداوته. وهو يجري من ابن آدم مجرى الدم. فيأمره أوّلاً بالكفر ويشكّكه في الإيمان؛ فإن قدر عليه؛ وإلاّ أمره بالمعاصي. فإن أطاعه وإلا ثبطه عن الطاعة. فإن سلم من ذلك أفسدها عليه بالرياء والعجب. (العاشرة) القواطع عن الله أربعة: الشيطان، والنفس، والدنيا، والخلق. فعلاج الشيطان: الاستعاذة والمخالفة له، وعلاج النفس: القهر، وعلاج الدنيا: بالزهد، وعلاج الخلق: بالانقباض والعزلة.

# الكلام على البسملة

4 4 5

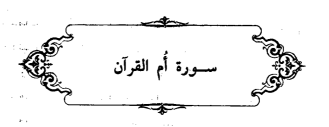
The same of the sa

1. D

And the second section is a second se

فيه عشر فوائد: (الأولى) ليست البسملة عند مالك آية من الفاتحة ولا من غيرها، إلاّ في النمل خاصة، وهي عند الشافعي آية من الفاتحة، وعند ابن عباس آية من أوّل كل سورة، فحجّة مالك ما ورد في الحديث الصحيح: أنّ رسول الله علي قال: "أنزلت عليّ سورة ليس في التوراة ولا في الإنجيل ولا في القرآن مثلها»، ثم قال: «الحمد لله ربّ العالمين» فبدأ بها دون البسملة، وما ورد في الحديث الصحيح «إن الله يقول: قسمت الصلاة بيني وبين عبدي نصفين: يقول العبد الحمد لله ربّ العالمين» فبدأ بها دون البسملة: وحجّة الشافعي ما ورد في الحديث أنّ رسول الله صلّى الله عليه وآله وسلم كان يقرأ "بسم الله الرحمن الرحيم. الحمد لله ربّ العالمين». وحجة ابن عباس ثبوت البسملة مع كل سورة في المصحف. (الثانية) إذا ابتدأت أوّل سورة بسملت؛ إلاّ براءة. وسنذكر علّة سقوطها من براءة في موضعه، وإذا ابتدأت جزء سورة فأنت مخيّر بين البسملة وتركها عند أبي عمرو الداني، وتترك البسملة عند غيره، وإذا أتممت سورة وابتدأت أخرى، فاختلف القرّاء في البسملة وتركها. (الثالثة) لا يبسمل في الصلاة عند مالك، ويبسمل عند الشافعي جهرًا في الجهر، وسرًّا في السرّ، وعند أبي حنيفة سرًّا في الجهر والسرّ فحجة مالك من وجهين: أحدهما أنه ليست عنده آية في الفاتحة حسبما ذكرنا، والآخر ما ورد في الحديث الصحيح عن أنس أنه قال: (صلّيت عند رسول الله صلّى الله عليه وآله وسلم وأبي بكر وعمر وعثمان فكانوا يستفتحون بالحمد لله ربّ العالمين، لا يذكرون بسم الله الرحمن الرحيم في أوَّل الفاتحة ولا في آخرها). وحجة الشافعي من وجهين: أحدهما أنَّ البسملة عنده آية من الفاتحة، والأخرى ما ورد في الحديث من قراءتها حسبما ذكرنا. (الرابعة)

كانوا يكتبون باسمك اللَّهم حتى نزلت بسم الله مجراها فكتبوا بسم الله، حتى نزلت أو ادعوا الرحمن فكتبوا بسم الله الرحمن، حتى نزل إنه من سليمان وإنه بسم الله الرحمن الرحيم فكتبوها، وحذفت الألف في بسم الله لكثرة الاستعمال. (الخامسة) الباء في بسم الله: متعلقة باسم محذوف عند البصريين والتقدير: ابتداء كائن بسم الله؛ فموضعها رفع، وعند الكوفيين تتعلق بفعل تقديره أبدأ أو أتلو فموضعها نصب وينبغي أن يقدّر متأخّرًا لوجهين: أحدهما: إفادة الحصر والاختصاص، والأخرى: تقديم اسم الله اعتناء كما قدّم في بسم الله مجراها. (السادسة) الاسم مشتق من السموّ عند البصريين فلامه واو محذوفة، وعند الكوفيين مشتق من السمة وهي العلامة، ففاؤه محذوفة، ودليل البصريين التصغير والتكبير؛ لأنهما يردّان الكلمات إلى أصولها، وقول الكوفيين أظهر في المعنى، لأنّ الاسم علامة على المسمى. (السابعة) قولك الله اسم مرتجل جامد «والألف واللام فيه لازمة لا للتعريف، وقيل إنه مشتق من التألُّه وهو التعبُّد، وقيل من الولهان: وهي الحيرة لتحير العقول في شأنه، وقيل أصله إله من غير ألف ولام، ثم حذفت الهمزة من أوَّله عِلى غير قياس، ثم أدخلت الألف واللام عليه، وقيل أصله الإله بالألف واللام ثم حذفت الهمزة، ونقلت حركتها إلى اللام كما نقلت إلى الأرض وشبهه، فاجتمع لامان، فأدغمت إحداهما في الأخرى، وفخم للتعظيم؛ إلا إذا كان قبله كسرة. (الثامنة) الرحمن الرحيم صفتان من الرحم ومعناهما الإحسان فهي صفة فعل وقيل إرادة الإحسان، فهي صفة ذات. (التاسعة) الرحمن الرحيم على ما رُوِيَ عن رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلم أنَّ الرحمن في الدنيا والرحيم في الآخرة، وقيل الرحمن عام في رحمة المؤمنين والكافرين لقوله: ﴿وكان بالمؤمنين رحيمًا﴾ [الأحزاب: ٤٣] فالرحمن أعمّ وأبلغ، وقيل الرحمن. أبلغ لوقوعه بعده، على طريقة الارتقاء إلى الأعلى. (العاشرة) إنما قدّم الرحمن لوجهين: اختصاصه بالله، وجريانه مجرى الأسماء التي ليست بصفات. انتهى والله أعلم.



#### بِسُــِ اللهِ النَّهُ النَّالِي النَّامُ النَّالِي النَّالِي النَّامُ النَّالِي النَّامُ النَّالِي النَّامُ النَّالِي النَّامُ النَّالِي النَّالِي النَّامُ النَّالِي النَّامُ النَّالِي النَّامُ الن

يِسْسِمِ اللهِ النَّمْنِ التَّهَابِ التَّهَابِ التَّهَابِ التَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ العَالَمِينَ الْكَالَكِ اللهِ اللهِ يَوْمِ اللهِ إِنَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكُ نَسْتَعِينُ ۞ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكُ نَسْتَعِينُ ۞

## بسم الله الرّحمان الرحيم

وتسمى سورة الحمد لله، وفاتحة الكتاب، والواقية، والشافية، والسبع المثاني. وفيها عشرون فائدة، سوى ما تقدّم في اللغات من تفسير الفاظها، واختلف هل هي مكية أو مدنية؟ ولا خلاف أن الفاتحة سبع آيات إلا أن الشافعي يعدّ البسملة آية منها، والمالكي يسقطها ويعدّ أنعمت عليهم آية. (الفائدة الأولى) قراءة الفاتحة في الصلاة واجبة عند مالك والشافعي، خلافًا لأبي حنيفة وحجتهما قوله صلّى الله عليه وآله وسلم للذي علّمه الصلاة: «اقرأ ما تيسّر من القرآن». (الفائدة الثانية) اختلف هل أوّل الفاتحة على إضمار القول تعليمًا للعباد: أي قولوا الحمد لله، أو هو ابتداء كلام الله، ولا بدّ من إضمار القول في ﴿إياك نَعْبُدُ وما بعده. (الفائدة الثالثة) الحمد أعمّ من الشكر؛ لأنّ الشكر لا يكون إلا جزاء على نعمة، والحمد يكون جزاء كالشكر، ويكون ثناء ابتداء كما أنّ الشكر قد يكون أعمّ من الحمد، لأنّ الحمد باللسان؛ والشكر باللسان والقلب، والجوارح. فإذا فهمت عموم

الحمد: علمت أنّ قولك ﴿الحمدُ لله ﴾ يقتضى الثناء عليه لما هو من الجلال والعظمة والوحدانية والعزّة والإفضال والعلم والمقدرة والحكمة وغير ذلك من الصفات، ويتضمن معانى أسمائه الحسني التسعة والتسعين، ويقتضي شكره والثناء عليه بكل نعمة أعطى ورحمة أولى جميع خلقه في الآخرة والأولى، فيا لها من كلمة جمعت ما تضيق عنه المجلدات، واتفق دون عدّة عقول الخلائق، ويكفيك أنّ الله جعلها أوّل كتابه وآخر دعوى أهل الجنة. (الفائدة الرابعة) الشكر باللسان هو الثناء على المنعم والتحدّث بالنعم، قال رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم: «التحدّث بالنعم شكر» والشكر بالجوارح هو العمل بطاعة الله وترك معاصيه، والشكر بالقلب هو معرفة مقدار النعمة. والعلم بأنها من الله وحده، والعلم بأنها تفضل لا باستحقاق العبد، واعلم أنَّ النعم التي يجب الشكر عليها لا تحصى، ولكنها تنحصر في ثلاثة أقسام: نعم دنيوية: كالعافية، والمال. ونعم دينية: كالعلم والتقوى. ونعم أخروية: وهي جزاؤه بالثواب الكثير على العمل القليل في العمر القصير. والناس في الشكر على مقامين: منهم مَن يشكر على النعم الواصلة إليه خاصة، ومنهم مَن يشكر الله عن جميع خلقه على النعم الواصلة إلى جميعهم، والشكر على ثلاث درجات: فدرجات العوام الشكر على النّعم، ودرجة الخواص الشكر على النعم والنقم وعلى كل حال، ودرجة خواص الخواص أن يغيب عن النعمة بمشاهدة المنعم، قال رجل الإبراهيم بن أدهم (١): الفقراء إذا منعوا شكروا. وإذا أعطوا آثروا. ومن فضيلة الشكر أنه من صفات الحق، ومن صفات الخلق فإنّ من أسماء الله: الشاكر، والشكور، وقد فسّرتهما في اللغة. (الفائدة الخامسة) قولنا: ﴿الحَمْدُ لله ربِّ العالمين﴾ أفضل عند المحققين من لا إله إلا الله لوجهين: أحدهما: ما خرّجه النسائي عن رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم: «مَن قال لا إله إلا الله كتب له عشرون حسنة، ومَن قال: ﴿الْحَمْدُ لله رَبِّ الْعالْمِينَ﴾ كتب له ثلاثون حسنة»، والثاني: أنّ التوحيد الذي يقتضيه لا إله إلاّ الله حاصل في قولك: ﴿رَبّ العالمين ﴾ وزادت بقولك: ﴿الحَمْدُ شه ﴾، وفيه من المعانى ما قدّمنا، وأما قول رسول يقتضيه، وقد شاركتها ﴿الْحَمْدُ للهُ رَبِّ العالمين﴾ وزادت عليها، وهذا المؤمن يقولها لطلب الثواب، وأما لمَن دخل في الإسلام فيتعين عليه لا إله إلاَّ الله. (الفائدة السادسة) الربِّ وزنه فعل بكسر العين ثم أدغم، ومعانيه أربعة: الإله، والسيد، والمالك، والمصلح. وكلُّها في ربّ العالمين، إلا أن الأرجح معنى الإله: لاختصاصه لله تعالى، كما أنّ الأرجح في

<sup>(</sup>١) كذا بالأصل، ولعلّ هنا سقطا تقديره: «من أفضل الناس؟ قال» فتدبّر اهـ مصحّحه.

### أهدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيدَ ﴿ صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلصَّاَ لِينَ

العالمين أن يراد به كل موجود سوى الله تعالى، فيعمّ جميع المحلوقات. (الفائدة السابعة) ﴿ملك ﴾ قراءة الجماعة بغير ألف من الملك، وقرأ عاصم والكسائي بالألف والتقدير على هذا: مالك مجيء يوم الدين، أو مالك الأمر يوم الدين، وقراءة الجماعة أرجح من ثلاثة أوجه. الأول: أنَّ الملك أعظم من المالك إذ قد يوصف كل أحد بالمالك لماله، وأما الملك فهو سيد الناس، والثاني: قوله: ﴿ولَهُ المُلْكُ يومَ يَنْفُحُ فِي الصورِ ﴾ [الأنعام: ٧٣]. والثالث: أنها لا تقتضى حذفًا، والأخرى تقتضيه؛ لأن تقديرها مالك الأمر، أو مالك مجيء يوم الدين، والحذف على خلاف الأصل. وأمّا قراءة الجماعة فإضافة ملك إلى يوم الدين فهي على طريقة الاتساع، وأجرى الظرف مُجرى ألمفعول به، والمعنى على الظرفية: أي الملك في يوم الدين، ويجوز أن يكون المعنى ملك الأمور يوم الدين، فيكون فيه حذف. وقد رويت القراءتان في الحديث عن رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلم وقد قرىء ملك بوجوه كثيرة إلاّ أنها شاذة. (الفائدة الثامنة) الرحمن، الرحيم، مالك: صفات، فإن قيل: كيف جرّ مالك ومالك صفة للمعرفة، وإضافة اسم الفاعل غير محضة. فالجواب إنها تكون غير محضة إذا كان بمعنى الحال أو الاستقبال، وأما هذا فهو مستمر دائمًا فإضافته محضة. (الفائدة التاسعة) هو يوم القيامة ويصلح هنا في معاني الدين والحساب والجزاء والقهر، ومنه إنا لمدينون. (الفائدة العاشرة) ﴿إِياكُ فَي الموضعين مفعول بالفعل الذي بعده، وإنما قدّم ليفيد الحصر فإنّ تقديم المعمولات يقتضى الحصر، فاقتضى قول العبد: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ﴾ أن يعبد الله وحده لا شريك له، واقتضى قوله: ﴿وَإِيَّاكَ نَستَعِينُ﴾ اعترافًا بالعجز والفقر وأنّا لا نستعين إلاّ بالله وحده. (الفائدة الحادية عشرة) ﴿إَيَاكُ نَسْتَعين ﴾: أي نطلب العون منك على العبادة وعلى جميع أمورنا، وفي هذا دليل على بطلان قول القدرية والجبرية، وأنّ الحق بين ذلك. (الفائدة الثانية عشرة) ﴿اهْدِنَا﴾: دعاء بالهدى. فإن قيل كيف يطلب المؤمنون الهدي وهو حاصل لهم؟ فالجواب أنّ ذلك طلب للثبات عليه إلى الموت، أو الزيادة منه فإنّ الارتقاء في المقامات لا نهاية له. (الفائدة الثالثة عشرة) قدّم الحمد والثناء على الدعاء لأنّ تلك السُّنة في الدعاء وشأن الطلب أن يأتي بعد المدح، وذلك أقرب للإجابة. وكذلك قدّم الرحمن على ملك يوم الدين لأن رحمة الله سبقت غضبه، وكذلك قدّم إياك نعبد على إياك نستعين لأن تقديم الوسيلة قبل طلب

الحاجة. (الفائدة الرابعة عشرة) ذكر الله تعالى في أوّل هذه السورة على طريق الغيبة، ثم على الخطاب في إياك نعبد وما بعده، وذلك يسمى الالتفات، وفيه إشارة إلى أن العبد إذا ذكر الله تقرّب منه فصار من أهل الحضور فناداه. (الفائدة الخامسة عشرة) ﴿الصراط﴾ في اللغة الطريق المحسوس الذي يمشي ثم استعير للطريق الذي يكون الإنسان عليها من الخير والشر، ومعنى المستقيم القويم الذي لا عوج فيه، فالصراط المستقيم الإسلام، وقيل القرآن، والمعنيان متقاربان، لأن القرآن يضمن شرائع الإسلام وكلاهما مروي عن النبي صلَّى الله عليه وآله وسلم وقرىء الصراط بالصاد والسين وبين الصاد والزاي، وقد قيل إنه قرىء بزاي خالصة، والأصل فيه السين، وإنما أبدلوا منها صادًا لموافقة الطاء في الاستعلاء والإطباق، وأما الزاي فلموافقة الطاء في الجهر. (الفائدة السادسة عشر) ﴿الذينَ أَنْعَمْتَ عليهم﴾: قال ابن عباس: هم النبيّون والصدّيقون والشهداء والصالحون. وقيل المؤمنون، وقيل الصحابة، وقيل قوم موسى وعيسى قبل أن يغيروا، والأوِّل أرجح لعمومه، ولقوله مع الذين أنعم الله عليهم من النبيّين والصديقين والشهداء والصالحين. (الفائدة السابعة عشرة) إعراب غير المغضوب بدل، ويبعد النعت لأنّ إضافته غير مخصوصة وهو قد جرى عن معرفة وقرىء بالنصب على الاستثناء أو الحال. (الفائدة الثامنة عشرة) إسناد نعمة عليهم إلى الله، والغضب لما لم يُسَمّ فاعله على وجه التأدّب: كقوله: ﴿ وَإِذَا مَرضْتُ فَهُو يَشْفَينَ ﴾ [الشعراء: ٨٠]، وعليهم أوّل في موضع نصب، والثاني في موضع رفع. (الفائدة التاسعة عشرة) المغضوب عليهم اليهود، والضالين: النصاري، قال ابن عباس وابن مسعود وغيرهما، وقد روى ذلك عن النبي ﷺ، وقيل ذلك عام في كل مغضوب عليه، وكل ضال، والأول أرجح لأربعة أوجه: روايته عن النبي ﷺ، وجلالة قائله، وذكر ولا في قوله ولا الضالين دليل على تغاير الطائفتين وأن الغضب صفة اليهود في مواضع من القرآن: كقوله: ﴿فباؤوا بغضب﴾ [البقرة: ٩٠]، والضلال صفة النصاري لاختلاف أقوالهم الفاسدة في عيسى ابن مريم عليه السلام، ولقول الله فيه: ﴿قَدْ صَلُّوا مِن قَبِلُ وَأَصَلُّوا كَثْيُرًا وَصَلُّوا عن سواء السبيل ﴾ [المائدة: ٧٧]. (الفائدة العشرون) هذه السورة جمعت معانى القرآن العظيم كله فكأنها نسخة مختصرة منه فتأملها بعد تحصيل الباب السادس من المقدّمة الأولى تعلم ذلك في الألوهية حاصلاً في قوله: ﴿الحمد لله رب العالمين الرحمن الرحيم﴾، والدار الآخرة: في قوله: ﴿مالك يوم الدين﴾، والعبادات كلها من الاعتقادات والأحكام التي تقتضيها الأوامر والنواهي: في قوله: ﴿إياك نعبد﴾، والشريعة كلها في قوله:

 $\label{eq:continuous_section} \hat{\boldsymbol{x}} = \frac{\mathbf{r}}{2} \left( -\frac{\mathbf{r}}{2} \mathbf{r}_{\mathbf{r}} + \mathbf{r}_{\mathbf{r}} \right) + \frac{\mathbf{r}}{2} \mathbf{r}_{\mathbf{r}} + \mathbf{r}$ 

All through the

payto to compare

Car to a strong

Born Brown and

Partial And I want

1 1 Sec. 1

 $\frac{C_{k}}{C_{k}} = \frac{1}{2} \left( \frac{$ 

In the property of

1. The state of th

The Same Time But the first

State of the state

Transfer Cr

The first in the second

to the second

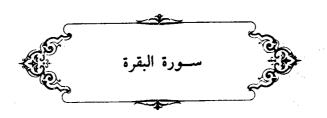
﴿الصراط المستقيم﴾، والأنبياء وغيرهم في قوله الذين ﴿أنعمت عليهم﴾، وذكر طوائف الكفار في قوله: ﴿غير المغضوب عليهم ولا الضالين﴾.

خاتمة: أمر بالتأمين عند خاتمة الفاتحة للدعاء الذي فيها، وقولك آمين اسم فعل معناه اللّهم استجب، وقيل هو من أسماء الله ويجوز فيه مدّ الهمزة وقصرها أو لا يجوز تشديد الميم، وليؤمن في الصلاة. المأموم والفذّ والإمام إذا أسرّ، واختلفوا إذا جهر.

1 of 1

State of the state

and the second of the second of the second



مدنيّة إلاّ آية ٢٨١ فنزلت بمنى في حجة الوداع وآياتها مائتان وست وثمانون وهي أول سورة نزلت بالمدينة

#### ينسب ألله التخن التحسير

الْمَ اللهُ وَاللهُ ٱلْكِئْبُ لَا رَبِّ فِيهِ هُدَى لِلْمُنَقِينَ اللهُ الَّذِينَ يُوْمِنُونَ بُالْعَيْبِ وَيُقِيمُونَ الْمَنَقِينَ اللهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللّ

## بِسْم اللَّهِ الرَّحمَٰن الرّحيم

﴿الم﴾ اختلف فيه وفي سائر حروف الهجاء في أوائل حروف السور، وهي: المص، والر، والمر، وكهيعص، وطه، وطسم، وطس، ويس، وص، وحم، وحم عسق، ون. فقال قوم لا تفسر لأنها من المتشابه الذي لا يعلم تأويله إلا الله، قال أبو بكر الصديق: لله في كل كتاب سرّ، وسرّه في القرآن فواتح السور، وقال قوم تفسر، ثم اختلفوا فيها، فقيل هي أسماء السور، وقيل أسماء الله، وقيل: أشياء أقسم الله بها، وقيل هي حروف مقطعة من كلمات: فالألف من الله، واللام من جبريل، والميم من محمد صلّى الله عليه وآله وسلّم، ومثل ذلك في سائرها، وورد في الحديث أن بني إسرائيل فهموا أنها تدل بحروف أبجد على السنين التي تبقى هذه الأمة، وسمع النبي صلّى الله عليه وآله وسلّم منهم ذلك فلم ينكره، وقد جمع أبو القاسم السهيلي عددها على ذلك بعد أن أسقط المتكرّر فبلغت تسعمائة وثلاثة، وإعراب هذه الحروف يختلف بالاختلاف في معناها فيتصوّر أن تكون في تسعمائة وثلاثة، وإعراب هذه الحروف يختلف بالاختلاف في معناها فيتصوّر أن تكون في

#### التسهيل لعلوم التنزيل/ ج ١/ م ٤

موضع رفع أو نصب أو خفض. فالرفع على أنها مبتدأ أو خبر ابتداء مضمر، والنصب على أنها مفعول بفعل مضمر، والخفض على قول من جعلها مقسمًا بها كقولك: الله لأفعلن ﴿ ذَلِكَ الْكِتَابَ ﴾ هو هنا القرآن، وقيل التوراة والإنجيل، وقيل اللوح المحفوظ وهو الصحيح الذي يدلّ عليه سياق الكلام ويشهد له مواضع من القرآن والمقصود منها إثبات أن القرآن من عند الله كقوله: ﴿تَنْزِيلِ الكِتَابِ لا رَيبَ فيه من ربِّ العَالَمِين ﴾ يعنى القرآن باتفاق، وخبر ذلك: لا ريب فيه، وقيل خبره الكتاب فعلى هذا ﴿ فَلِكَ الْكِتَابَ ﴾ جملة مستقلة فيوقف عليه ﴿لا رَيْبَ فِيهِ ﴾ أي لا شك أنه من عند الله في نفس الأمر في اعتقاد أهل الحق، ولم يعتبر أهل الباطل، وخبر لا ريب: فيه، فيوقف عليه، وقيل خبرها محذوف فيوقف على ﴿لاَ رَيْبَ﴾ والأول أرجح لتعيّنه في قوله: ﴿لاَ رَيْبَ﴾ في مواضع أَخَر، فإن قيل: فهلا قدّم قوله فيه على الريب كقوله: ﴿لا فيها غول﴾؟ فالجواب: أنه إنما قصد نفى الريب عنه. ولو قدّم فيه: لكان إشارة إلى أن ثمّ كتاب آخر فيه ريب، كما أن ﴿لا فِيهَا غول﴾ إشارة إلى أن خمر الدنيا فيها غول، وهذا المعنى يبعد قصده فلا يقدّم الخبر ﴿هُدِّي﴾ هنا بمعنى الإرشاد لتخصيصه بالمتَّقين، ولو كان بمعنى البيان لعمَّ كقوله: ﴿هُدِّي لِلنَّاسِ ﴾ وإعرابه خبر ابتداء أو مبتدأ وخبره فيه، عندما يقف على لا ربيب، أو منصوب على الحال والعامل فيه الإسارة ﴿للمُتَّقِينَ﴾ مفتعلين من التقوى، وقد تقدّم معناه في الكتاب، فنتكلم عن التقوى في ثلاثة فصول.

الفصل الثاني: البواعث على التقوى عشرة: خوف العقاب الأُخروي، وخوف الدنيوي، ورجاء الثواب الدنيوي، ورجاء الثواب الأخروي، وخوف الحساب، والحياء من

# وَبِٱلْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ١ أُولَتِكَ عَلَى هُدَى مِّن رَّيِّهِم ۖ وَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ

نظر الله، وهو مقام المراقبة، والشكر على نعمه بطاعته، والعلم لقوله: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهُ من عِبَادِهِ العلماء﴾ وتعظيم جلال الله، وهو مقام الهيبة، وصدق المحبة لقول القائل:

هذا لعمري في القياس بديع إن المحبّ لمَن يحبّ مطيع تعصى الإله وأنت تظهر حبّه لو كان حبك صادقًا لأطعته ولله درّ القائل:

لله صفه ولا تنقص ولا تزد وقلت قف عن ورود الساء لم يرد قالت وقد سألت عن حال عاشقها فقلت لو كان يظن الموت من ظمإ

الفصل الثالث: درجات التقوى خمس: أن يتقي العبد الكفر، وذلك مقام الإسلام، وأن يتَّقي المعاصي والحرمات وهو مقام التوبة، وأن يتَّقي الشبهات، وهو مقام الورع، وأن يتّقي المباحات وهو مقام الزهد، وأن يتّقي حضور غير الله على قلبه، وهو مقام المشاهدة ﴿الذِّينَ يُؤْمِنُون بالغَيْبِ﴾ فيه قولان يؤمنون بالأمور المغيبات كالآخرة وغيرها فالغيب على هذا بمعنى الغائب إما تسمية بالمصدر كعدل، وإما تخفيفًا في فعيل: كميت، والآخر يؤمنون في حال غيبهم أي باطنًا وظاهرًا، وبالغيب على القول الأوّل: يتعلق بيؤمنون وعلى الثاني في موضع الحال، ويجوز في الذين أن يكون خفضًا على النعت أو نصبًا على إضمار فعل أو رفعًا على أنه خبر مبتدأ ﴿ويُقِيمُونَ الصَّلاةِ ﴾ إقامتها: علمها من قولك: قامت السوق، وشبه ذلك والكمال المحافظة عليها في أوقاتها بالإخلاص لله في فعلها، وترفية شروطها، وأركانها، وفضائلها، وسُننها، وحصور القلب الخشوع فيها، وملازمة الجماعة في الفرائض والإكثار من النوافل ﴿ومِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ﴾ فيه ثلاثة أقوال: الزكاة لاقترانها مع الصلاة، والثاني أنه التطوّع، والثالث العموم، وهو الأرجح؛ لأنه لا دليل على التخصيص، ﴿والَّذِينَ يُؤمِنُونَ ﴾ هل هم المذكورون قبل فيكون من عطف الصفات أو غيرهم وهم من أسلم من أهل الكتاب فيكون عطفًا للمغايرة أو مبتدأ وخبره الجملة بعد ﴿بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ﴾ القرآن ﴿وَمَا أَنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ﴾ التوراة والإنجيل وغيرهما من كتب الله عز وجل ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ فيمن سبق القدر أنه لا يؤمن كأبي جهل، فإن كان الذين للجنس: فلفظها عامّ يراد به الخصوص، وإن كان للعهد فهو إشارة إلى قوم بأعيانهم، وقد اختلف فيهم؛ فقيل المراد من قتل ببدر من كفّار قريش، وقيل المراد حيي بن أخطب وكعب بن كَفَرُواْ سَوَآءُ عَلَيْهِ مَ ءَأَنَذَ دَتَهُمْ أَمْ لَمْ لَنْ فِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ خَتَمَ اللّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهُمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهُمْ وَعَلَى سَمْعِهُمْ وَعَلَى سَمْعِهُمْ وَمَا يَشْعُهُمُ وَمَا يَشْعُهُمُ وَمَا يَشْعُومُ وَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ

الأشرف اليهوديان ﴿سَوَاءٌ ﴾ خبر إن و﴿أَنْذَرْتَهم ﴾ فاعل به لأنه في تقدير المصدري وسواء مبتدأ، وأنذرتهم خبره أو العكس وهو أحسن، و﴿لا يُؤْمِنُونَ﴾ على هذه الوجوه: استئنافًا للبيان، أو للتأكيد، أو خبر بعد خبر أو تكون الجملة اعتراضًا، ولا يؤمنون الخبر، والهمزة في ءأنذرتهم لمعنى التسوية قد انسلخت من معنى الاستفهام ﴿خَتَمَ ﴾ الآية تعليل لعدم إيمانهم، وهو عبارة عن إضلالهم، فهو مجاز وقيل حقيقة وأن القلب كالكفّ ينقبض مع زيادة الضلال أصبعًا أصبعًا حتى يختم عليه، والأوِّل أبرع، و﴿عَلَى سَمْعِهِمْ﴾ معطوف على قلوبهم، فيوقف عليه، وقيل الوقف على قلوبهم، والسمع راجع إلى ما بعده، والأوّل أرجح لقوله: ﴿وَخَتَمَ على سَمْعِهِ وقَلْبِهِ ﴿ غَشَاوَةٌ ﴾ مجاز باتفاق، وفيه دليل على وقوع المجاز في القرآن خلافًا لمَن منعه، ووحّد السمع لأنه مصدر في الأصل، والمصادر لا تجمع ﴿ ومِنَ النَّاسِ ﴾ أصل الناس أناس لأنه مشتق من الإنس وهو اسم جمع وحذفت الهمزة مع لام التعريف تخفيفًا ﴿مَنْ يَقُولُ ﴾ إن كان اللام في الناس للجنس فمن موصوفة وإن جعلتها للعهد فمن موصولة وأفرد الضمير في يقول رعيًا للفظ ومن ﴿ومَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ﴾ هم المنافقين وكانوا جماعة من الأوس والخزرج رأسهم عبد الله بن أبي ابن سلول يُظهِرون الإسلام ويسرّون الكفر، ويسمى الآن من كذلك: زنديقًا، وهم فِيُّ الآخرة مخلَّدون في النار، وأما في الدنيا إن لم تقم عليهم بيِّنة فحكمهم كالمسلمين في دمائهم وأموالهم وإن شهد على معتقدهم شاهدان عدلان، فمذهب مالك: القتل، دون الاستتابة، ومذهب الشافعي الاستتابة وترك القتل، فإن قيل: كيف جاء قولهم: ﴿آمَنَّا﴾ جملة فعلية ﴿ وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ جملة اسمية فهلا طابقتها؟ فالجواب: أن قولهم ﴿ وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ أَبِلُغُ وَآكِدُ فِي نَفِي الْإِيمَانُ عَنْهُمْ مَنْ لُو قَالَ مَا آمَنُوا، فَإِنْ قَيلٌ: لِمَ جَاءِ قُولُهُم آمَنَّا مُقَيِّدًا بِالله واليوم الآخر، وما هم بمؤمنين مطلقًا؟ فالجواب أنه يحتمل وجهين: التقييد؛ فتركه لدلالة الأوّل عليه، والإطلاق، وهو أعمّ في سلبهم من الإيمان.

﴿ يُخادعون ﴾ أي يفعلون فعل المخادع، ويرومون الخدع بإظهار خلاف ما يسرون، وقيل معناه يخدعون رسول الله صلى الله عليه وآله وسلّم، والأول أظهر ﴿ وما يَخْدَعُونَ إِلاّ أَنْفُسَهُم ﴾ أي وبال فعلهم راجع عليهم، وقرىء وما يخدعون بفتح الياء من غير الفه هن

قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَذَا دَهُمُ اللَّهُ مَرَضًا ۚ وَلَهُمْ عَذَابُ اَلِيمُ بِمَا كَانُواْ يَكْذِبُونَ ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا لَفُسِدُوا فِي الْأَرْضِ قَالُواْ إِنَّمَا خَنُ مُصْلِحُونَ ﴿ اللَّا إِنَّهُمْ هُمُ المُفْسِدُونَ وَلَكِن لَا يَشْعُهُونَ ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُواْ كَمَا ءَامَنَ السَّفَهَا أَوْ اللَّهُ مَهُمُ الشَّفَهَا أَوْ اللَّهُ الْمُلْلَالَةُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللِّلْ اللللللِي الللل

خدع وهو أبلغ في المعنى، لأنه يقال خادع إذا رام الخداع، وخدع إذا تم له ﴿وَمَا يَشْعُرُونَ﴾ حذف معموله أي لا يشعرون أنهم يخدعون أنفسهم.

﴿ فَي قُلُوبِهِم مُّرَضٌ ﴾ يحتمل أن يكون حقيقة، وهو الألم الذي يجدونه من الخوف وغيره، وأن يكون مجازًا بمعنى الشك أو الحسد ﴿ فَرَادَهُمُ ﴾ يحتمل الدعاء والخبر ﴿ يَكُذِبُونَ ﴾ بالتشديد أي يكذبون الرسول صلّى الله عليه وآله وسلم وقرىء بالتخفيف أي يكذبون في قولهم آمنًا ﴿ لاَ تُفْسِلُوا ﴾ أي بالكفر والنميمة وإيقاع الشرّ وغير ذلك ﴿ إنما نَحْنُ مُضلِحُونَ ﴾ يحتمل أن يكون جحود الكفر لقولهم آمنًا، أو اعتقاد أمنهم على إصلاح ﴿ كَمَا المناسُ ﴾ أصحاب النبي صلّى الله عليه وآله وسلّم، والكاف يحتمل أن تكون للتشبيه أو للتعليل وما يحتمل أن تكون كافة كما هي وربما أن تكون مصدرية ﴿ أَنَوْمِنُ ﴾ إنكار منهم وتقبيح ﴿ هُمُ السُفَهَاءُ ﴾ ردّ عليهم عليهم وإناطة السّفه بهم، وكذلك هم المفسدون، وجاء بالألف واللام ليفيد حصر السّفه والفساد فيهم، وأكده بإن وبألاّ التي تقتضي الاستثناف وتنبيه المخاطب ﴿ قَالُوا آمَنًا ﴾ كذبوا خوفًا من المؤمنين ﴿ خَلُوا إلى شَيَاطِينِهِم ﴾ هم رؤساء الكفر، وقيل شياطين الجن، وهو بعيد وتعدّى خلا بإلى ضمن معنى مشوا وذهبوا أو ركنوا، وقيل شياطين الجن، وهو بعيد وتعدّى خلا بإلى ضمن معنى مشوا وذهبوا أو ركنوا، وقيل إلى بمعنى مع ، أو بمعنى الباء وجه قولهم ﴿ إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا تَحْنُ مُسْتَهْزِءُون ﴾ بجملة اسمية مبالغة وتأكيد بخلاف قولهم آمنًا فإنه جاء بالفعل لضعف إيمانهم.

﴿اللَّهُ يَسْتَهْزِىءُ بِهِمْ فِيه ثلاثة أقوال: تسمية للعقوبة باسم الذنب: كقوله: ﴿ومكروا ومكر الله ﴾ [آل عمران: ٥٤] وقيل يملي لهم بدليل قوله: ﴿ويمدّهم ﴾ وقبل يفعل بهم في الآخرة ما يظهر لهم أنه استهزأ بهم كما جاء في سورة الحديد ﴿ارجعوا وراءكم فالتمسوا نورا ﴾ [الحديد: ١٣] الآية ﴿ويمدُهُمْ ﴾ يزيدهم، وقيل يملي لهم، وقد ذكروا يعمهون ﴿السّروا الضلالة ﴾ عبارة عن تركهم الهدى مع تمكّنهم منه ووقوعهم في الضلالة فهو مجاز

اَسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَّهُمْ فِى ظُلْمَنتِ لَا لِلْبَصِرُونَ ﴿ صُمَّمُ بَكُمُ عُمْمُ بَكُمُ عُمْمُ اللَّهُ عَمْدُ فَ السَّمَاءِ فِيهِ ظُلْمَنتُ وَرَعْدٌ وَبَرْقُ يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ فِيَ

بديع ﴿فَمَا رَبِحَت تِجَارَتُهُمْ ترشيح للمجاز، لما ذكر الشر ذكر ما يتبعه من الربح والخسران وإسناد عدم الربح إلى التجارة مجاز أيضًا لأن الرابح أو الخاسر هو التاجر ﴿وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ ﴾ في هذا الشراء أو على الإطلاق وقال الزمخشري نفي الربح في قوله: فما ربحت، ونفى سلامة رأس المال في قوله: وما كانوا مهتدين ﴿مَثَّلُهُمْ كُمُّثُلُ﴾ إن كان المثل هنا بمعنى حالهم وصفتهم فالكاف للتشبيه وإن كان المثل بمعنى التشبيه فالكاف زائدة ﴿اسْتَوْقَدَ﴾ أي أوقد وقيل طلب الوقود على الأصل في استفعل ﴿فَلَمَّا أَضَاءَتْ ﴾ إن تعدّي فما حوله مفعول به، وإن لم يتعدّ فما زائدة أو ظرفية ﴿ذَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهِمْ﴾ أي أذهبه، وهذه الجملة جواب لما محذوف تقديره طفيت النار وذهب الله بنورهم: جملة مستأنفة والضمير عائد على المنافقين، فعلى هذا يكون ﴿الَّذِي﴾ على بابه من الإفراد، والأرجح أنه أُعيد ضمير الجماعة لأنه لم يقصد بالذي: واحد بعينه إنما المقصود التشبيه بمن استوقد نارًا سواء كان واحدًا أو جماعة، ثم أُعيد بالجمع ليطابق المشبه، لأنهم جماعة، فإن قيل: ما وجه تشبيه المنافقين بصاحب النار التي أضاءت ثم أظلمت؟ فالجواب من ثلاثة أوجه: أحدها: أن منفعتهم في الدنيا بدعوى الإيمان شبيه بالنور، وعذابهم في الآخرة شبيه بالظلمة بعده، والثاني: أن استخفاء كفرهم كالنور، وفضيحتهم كالظلمة، والثالث: أن ذلك فيمن آمن منهم ثم كفر، فإيمانه نور، وكفره بعده ظلمة، ويرجح هذا قوله: ﴿ذَلَكُ بِأَنَّهُم آمَنُوا ثُم كَفَرُوا ﴾ فإن قيل: لِمَ قال: ﴿ فَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهم ﴾ ولم يقل: أذهب الله نورهم، مشاكلة لقوله: ﴿فَلَمَّا أَضَاءَتْ ﴾ فالجواب: أن إذهاب النور أبلغ لأنه إذهاب للقليل والكثير، بخلاف الضوء فإنه يطلق على الكثير ﴿صُمَّ بُكُمْ عُمْيٌ ﴾ يحتمل أن يراد به المنافقون، والمستوقد المشبه بهم، وهذه الأوصاف مجاز عبارة عن عدم انتفاعهم بسمعهم وأبصارهم وكلامهم، وليس المراد فقد الحواس ﴿فَهُمْ لا يَرْجِعُونَ﴾ إن أُريد به المنافقون: فمعناه لا يرجعون إلى الهدى، وإن أريد به أصحاب النار: فمعناه أنهم متحيرون في الظلمة لا يرجعون ولا يهتدون إلى الطريق ﴿أُو كَصَيْبٍ ﴾ عطف على الذي استوقد، والتقدير: أو كصاحب صيّب أو للتنويع لأن هذا مثل آخر ضربه الله للمنافقين، والصيب: المطرُّ، وَأَصَّلُه صيوب، ووزنه فعيل، وهو مشتق من قولك صاب يصوب، وفي قوله: ﴿مِنَ السَّمَّاءِ﴾ إشارة إلى قوته وشدة انصبابه، قال ابن مسعود: إن رجلين من المنافقين هربا إلى

ءَاذَانِهِم مِّنَ ٱلصَّوَعِقِ حَذَرَ ٱلْمَوْتَ وَٱللَّهُ مُحِيطٌ بِٱلْكَنفِرِينَ ﴿ يَكَادُ ٱلْبَرَّقُ يَخْطَفُ أَبْصَنَرُهُمُ كُلَّمَا أَضَاءَ لَهُم مَّشَوًا فِيهِ وَإِذَا أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُواْ وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَئرِهِمْ إِنَ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ

المشركين، فأصابهما هذا المطر وأيقنا بالهلاك، فعزما على الإيمان ورجعا إلى النبي صلَّى الله عليه وآله وسلّم وحسن إسلامهما فضرب الله ما أنزل فيهما مثلاً للمنافقين، وقيل المعنى تشبيه المنافقين في حيرتهم في الدين وفي خوفهم على أنفسهم بمَن أصابه مطر فيه ظلمات ورعد وبرق، فضلّ عن الطريق وخاف الهلاك على نفسه، وهذا التشبيه على الجملة، وقيل: إن التشبيه على التفصيل، فالمطر مثل للقرآن أو الإسلام والظلمات مثل لما فيه من الإشكال على المنافقين والرعد مثل لما فيه من الوعيد والزجر لهم والبرق مثل لما فيه من البراهين الواضحة، فإن قيل: لِمَ قال رعد وبرق بالإفراد ولم يجمعه كما جمع ظلمات؟ فالجواب أن الرعد والبرق مصدران والمصدر لا يجمع، ويحتمل أن يكونا اسمين وجمعهما لأنهما في الأصل مصدران ﴿يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ فِي آذَانِهِم مِنَ الصَّوَاعِقِ﴾ أي من أجل الصواعق قال ابن مسعود: كانوا يجعلون أصابعهم في آذانهم لئلا يسمعوا القرآن في مجلس النبي صلَّى الله عليه وآله وسلَّم. فهو على هذا حقيقة في المنافقين، والصواعق على هذا ما يكرهون من القرآن والموت هو ما يتخوّفونه فهما مجازان وقيل لأنه راجع لأصحاب المطر المشبّه بهم فهو حقيقة فيهم والصواعق على هذا حقيقة وهي التي تكون من المطر من شدّة الرعد ونزول قطعة نار والموت أيضًا حقيقة وقيل إنه راجع للمنافقين على وجه التشبيه لهم في خوفهم بمَن جعل أصابعه في آذانه من شدّة الخوف من المطر والرعد، فإن قيل: لِمَ قال أصابعهم ولم يقل أناملهم والأنامل هي التي تجعل في الآذان؟ فالجواب أن ذكر الأصابع أبلغ لأنها أعظم من الأنامل ولذلك جمعها مع أن الذي يجعل في الآذان السبّابة خاصة ﴿وَاللَّهُ مُحِيظٌ بِالْكَافِرِينَ﴾ أي لا يفوتونه بل هم تحت قهره وهو قادر على عقابهم ﴿يَخْطَفُ أَنْصَارَهُمْ ﴾ إن رجع إلى أصحاب المطر وهم الذين شبّه بهم المنافقين: فهو بيّن في المعنى، وإن رجع إلى المنافقين: فهو تشبيه بمَن أصابه البرق على وجهين: أحدهما: تكاد براهين القرآن تلوح لهم كما يضيء البرق، وهذا مناسب لتمثيل البراهين بالبرق حسبما تقدّم، والآخر: يكاد زجر القرآن ووعيده يأخذهم كما يكاد البرق يخطف أبصار أصحاب المطر المشبه بهم.

﴿ كُلَّمَا أَضَاءَ لَهُم مَّشُوا فِنهِ ﴾ إن رجع إلى أصحاب المطر فالمعنى أنهم يمشون بضوء البرق إذا لاح لهم، وإن رجع إلى المنافقين فالمعنى أنه يلوح لهم من الحق ما يقربون به من

الإيمان ﴿ وإذا أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُوا ﴾ إن رجع إلى أصحاب المطر فالمعنى أنهم إذا زال عنهم الضوء وقفوا متحيرين لا يعرفون الطريق، وإن رجع إلى المنافقين. قالمعنى أنه إذا ذهب عنهم ما لاح لهم من الإيمان: ثبتوا على كفرهم، وقيل إن المعنى كلما صلحت أحوالهم في الدنيا قالوا هذا دين مبارك؛ فهذا مثل الضوء، وإذا أصابتهم شدَّة أو مصيبة عابوا الدين وسخطوا: فهذا مثل الظلمة، فإن قيل: لِمَ قال مع الإضاءة كلما، ومع الظلام إذا؟ فالجواب أنهم لما كانوا حراصًا على المشي ذكر معه كلما، لأنها تقتضي التكرار والكُثرة ﴿ وَلُو شَاءَ اللَّهُ ﴾ الآية: إن رجع إلى أصحاب المطر: قالمعنى لو شاء الله لأذهب سمعهم بالرعد وأبصارهم بالبرق، وإن رجع إلى المنافقين: فالمعنى لو شاء الله الأوقع بهم العداب والفضيحة، وجاءت العبارة عن ذلك بإذهاب سمعهم وأبصارهم والباء للتعديُّه كمَّا هي فيُّ قوله تعالى: ﴿ ذَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهِم ﴾ [البقرة: ١٢] ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ ﴾ الآية لما قدّم اختلاف الناس في الدين وذكر ثلاث طوائف: المؤمنين، والكافرين والمنافقين: أتبع ذلك بدعوة الخلق إلى عبادة الله وجاء بالدعوة عامّة للجميع لأنّ النبي صلّى الله عليه وآله وسلّم بعث إلى جميع الناس ﴿اعْبُدُوا رَبُّكُمُ ﴾ يدخل فيه الإيمان به سبخانه وتوحيده وطاعته ، فالأمر بالإيمان به لمَنْ كان جاحدًا، والأمر بالتوحيد لمن كان مشركًا، والأمر بالطاعة لمَّن كان مؤمنًا ﴿لَعَلَّكُمْ﴾ يتعلق بخلقكم: أي خلقكم لتتّقوه كقوله: ﴿وما خلقت الجنّ والإنسّ إلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الذاريات: ٥٦] أو بفعل مقدّر من معنى الكلام أي دعوتكم إلى عبادة الله لعلّكم تتَّقُونٌ، وهذا أحسن. وقيل يتعلق بقوله: ﴿اعْبُدُوا﴾ وهذا ضعيف، وإن كانت لعل للترجّي فتأويله أنه في حق المخلوقين جريًا على عادة كلام العرب، وإن كانت للمقاربة أو للتعليل فلا إشكال، والأظهر فيها أنها لمقاربة الأمر نحو عسى، فإذا قالها الله: فمعناها أطباع العباد، وهكذا القول فيها حيث ما وردت في كلام الله تعالى ﴿الأَرْضَ فِرَاشًا﴾ تمثيل لما كانوا يقعدون وينامون عليها كالفراش فهو مجاز وكذلك السماء بناء ﴿مِنَ الثَّمَرَاتِ ﴾ من للتبعيض أو لبيان الجنس، لأنَّ الثمرات هو المأكول من الفواكه وغيرها والباء في به سببية، أو كقولك كتبت بالقلم لأنّ الماء سبب في خروج الثمرات بقدرة الله تبيالي ﴿ فَلا تَجْعَلُوا ﴾ لإ ناهية أو نافية، وانتصب الفعل بإضمار أن بعد الفاء في جواب اعبدول والأولد أظهرا

﴿اَنْدَادَا﴾ يراد به هنا الشركاء المعبودون مع الله جلّ وعلا ﴿وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ حذف مفعوله مبالغة وبلاغة أي وأنتم تعلمون وحدانيته بما ذكر لكم من البراهين، وفي ذلك بيان لقبح كفرهم بعد معرفتهم بالحق، ويتعلق قوله بلا تجعلوا بما تقدّم من البراهين، ويحتمل أن يتعلق بقوله: ﴿اغْبُدُوا﴾ والأوّل أظهر.

#### فوائد ثلاث:

الأولى: هذه الآية ضمنت دعوة الخلق إلى عبادة الله بطريقين «أحدهما» إقامة البراهين بخلقتهم وخلقة السماوات والأرض والمطر والسماوات «والآخر» ملاطفة جميلة بذكر ما لله عليهم من الحقوق ومن الإنعام فذكر أوّلاً ربوبيته لهم، ثم ذكر خلقته لهم وآبائهم لأنّ الخالق يستحق أن يُعبَد، ثم ذكر ما أنعم الله به عليهم من جعل الأرض فراشًا والسماء بناء، ومن إنزال المطر، وإخراج الثمرات، لأنّ المنعم يستحق أن يُعبَد ويُشكر، وانظر قوله: جعل لكم. ورزقًا لكم: يدلّك على ذلك لتخصيصه ذلك بهم في ملاطفة وخطاب بديع.

الثانية: المقصود الأعظم من هذه الآية: الأمر بتوحيد الله وترك ما عبد من دونه لقوله في آخرها: ﴿فَلاَ تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا﴾، وذلك هو الذي يترجم عنه بقولنا: لا إله إلاَّ الله، فيقتضى ذلك الأمر بالدخول في دين الإسلام الذي قاعدته التوحيد، وقول لا إله إلاَّ الله تكون في القرآن ذكر المخلوقات، والتنبيه على الاعتبار في الأرض والسموات والحيوان والنبات والرياح والأمطار والشمس والقمر والليل والنهار، وذلك أنها تدلُّ بالعقل على عشرة أمور: وهي: أنَّ الله موجود، لأنَّ الصنعة دليل على الصانع لا محالة، وأنه واحد لا شريك له، لأنه لا خالق إلاّ هو ﴿أَفَمَنْ يَحْلَق كَمَن لا يَخْلَق﴾ [النحل: ١٧] وأنه حيّ قدير عالم مُريد، لأنّ هذه الصفات الأربع من شروط الصانع، إذ لا تصدر صنعة عمّن عدم صفة منها، وأنه قديم لأنه صانع للمحدثات، فيستحيل أن يكون مثلها في الحدوث، وأنه باقي لأنّ ما ثبت قدمه استحال عدمه، وأنه حكيم، لأنّ آثار حكمته ظاهرة في إتقانه للمخلوقات وتدبيره للملكوت، وأنه رحيم، لأن في كل ما خلق منافع لبني آدم سخّر لهم ما في السماوات وما في الأرض وأكثر ما يأتي ذكر المخلوقات في القرآن في معرض الاستدلال على وجوده تعالى وعلى وحدانيته، فإن قيل لِمَ قصر الخطاب بقوله: ﴿لعلَّكُم تَتَّقُونَ﴾ على المخاطبين دون الذين من قبلهم، مع أنه أمر الجميع بالتقوى؟ فالجواب: أنه لم يقصره عليهم ولكنه غلب المخاطبين على الغائبين في اللفظ، والمراد الجميع، فإن قيل: هلا قال لعلكم تعبدون مناسبة لقوله اعبدوا؟ فالجواب أنّ التقوى غاية العبادة وكمالها فكان قوله

هِمُورَةٍ مِن مِّشْلِهِ، وَأَدْعُواْ شُهَدَآءَكُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ فَإِن لَمْ تَفْعَلُواْ وَلَنْ تَفْعَلُواْ فَاتَقُواْ ٱلنَّارَ ٱلَّتِي وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِدَّتْ لِلْكَفِرِينَ ۞ وَبَثِيْرِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا

لعلكم تتقون أبلغ وأوقع في النفوس ﴿ وإن كُنتُم في رَيْبِ ﴾ الآية إثبات لنبوّة محمد صلّى الله عليه وآله وسلّم بإقامة الدليل على أنّ القرآن جاء به من عند الله فلما قدّم إثبات الألوهية أعقبها بإثبات النبوّة، فإن قيل: كيف قال: ﴿ إِن كُنتُم في رَيْبٍ ﴾ ، ومعلوم أنهم كأنوا في ريب وفي تكذيب؟ فالجواب أنه ذكر حرف إن إشارة إلى أن الريب بعيد عند العقلاء في مثل هذا الأمر الساطع البرهان، فلذلك وضع حرف التوقّع والاحتمال في الأمر الواقع ليعد وقوع الريب وقبحه عند العقلاء وكما قال تعالى: ﴿ لا رَيْب فِيه ﴾ ﴿ على عَبْدِنا ﴾ هو النبي صلّى الله عليه وآله وسلّم، والعبودية على وجهين: عامّة، وهي التي بمعنى الملك، وخاصة وهي التي يراد بها التشريف والتخصيص، وهي من أوصاف أشراف العباد ولله درّ القائل:

#### لا تدعني إلا بيا عبدها فإنه أشرف أسمائي

وفاتوا بسورة المريداد به التعجيز وبين مِثلِه الضمير عائد على ما أنزلنا وهو القرآن، ومن لبيان الجنس، وقيل يعود على النبي صلّى الله عليه وآله وسلّم، فمن على هذا: لابتداء الغاية من بشر مثله، والأول أرجح لتعيينه في يونس وهود، وبمعنى مثله في فصاحته وفيما تضمنه من العلوم والحِكم العجيبة والبراهين الواضحة وشهكاء كُم الهتكم أو أعوانكم أو من يشهد لكم ومن مُرف الله إلى غير الله، وقيل هو من الدين الحقير فهو مقلوب اللفظ وولن تفعلوا اعتراض بين الشرط وجوابه فيه مبالغة وبلاغة، وهو إخبار ظهير مصداقه في الوجود إن لم يقدر أحد أن يأتي بمثل القرآن مع فصاحة العرب في زمان نزوله وتصرفهم في الكلام وحرصهم على التكذيب، وفي الإخبار بذلك معجزة أخرى وقد اختلف في عجز الخلق عنه على قولين: أحدهما أنه ليس في قدرتهم الإتيان بمثله وهو الصحيح، والثاني أنه كان في قدرتهم وصرفوا عنه، والإعجاز حاصل على الوجهين وقد بينا سائر وجوه إعجازه في المقدمة وفاتقوا الثارك أي فآمنوا لتنجوا من النار، وعبر باللازم عن ملازمه لأن ذكر النار أبلغ في التفخيم والتهويل والتخويف ووقودها حطبها عن ملازمه لأن ذكر النار أبلغ في التفخيم والتهويل والتخويف ووقودها حطبها والحجازة كال ابن مسعود: هي حجارة الكبريت لسرعة اتقادها وشدة حرها وقبح والتحا، وقيل الحجارة على الإطلاق وأعدت ديل على أنها قد خلقت، وهو مذهب الجماعة وأهل السُنة، خلاقًا لمن قال إنها تخلق يوم القيامة، وكذلك خلقت، وهو مذهب الجماعة وأهل السُنة، خلاقًا لمن قال إنها تخلق يوم القيامة، وكذلك

وَعَكِمِلُواْ الصَّنلِحَتِ أَنَّ لَهُمْ جَنَّتِ تَجْرِى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَا رُّ كُلَما رُزِقُواْ مِنْهَا مِن ثَمَرَةٍ رِّزْقَالًا قَالُواْ هَنذَا ٱلَّذِى رُزِقْنَا مِن قَبْلُ وَأُتُواْ بِهِ، مُتَشَلِّهَا وَلَهُمْ فِيهَا أَزْوَجُ مُّطَهَّرَةً وَهُمْ فِيهَا فَلُواْ هَنذَا ٱلَّذِى رُزِقْنَا مِن قَبْلُ وَأُتُواْ بِهِ، مُتَشَلِّهَا وَلَهُمْ فِيهَا أَزْوَجُ مُّطَهَّرَةً وَهُمْ فِيهَا خَلِدُونَ فَي اللهَ لا يَسْتَحِيءَ أَن يَضْرِبَ مَثَلًا مَّا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا فَأَمَّا ٱلَّذِينَ خَلِدُونَ فَي فَوْلُونَ مَاذَا أَرَادَ اللهُ بِهَنذَا ءَامَنُواْ فَيَعُولُونَ مَاذَا أَرَادَ اللهُ بِهَنذَا

الجنة ﴿وبَشُر﴾ يحتمل أن تكون خطابًا للنبي صلّى الله عليه وآله وسلّم أو خطابًا لكل أحد ورجّح الزمخشري هذا لأنه أفخم ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ﴾ دليل على أن الإيمان خلاف العمل لعطفه عليه خلافًا لمَن قال: الإيمان اعتقاد، وقول، وعمل، وفيه دليل على أن السعادة بالإيمان مع الأعمال خلافًا للمرجئة ﴿تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنّهَارُ﴾ أي تحت أشجارها وتحت مبانيها، وهي أنهار الماء واللبن والخمر والعسل وهكذا تفسيره وقع، ورُوي أن أنهار الجنة تجري في غير أُخدود ﴿مِنْهَا مِن ثَمْرَةٍ رُزْقًا﴾ من الأولى للغاية أو للتبعيض أو لبيان الجنس ومن الثانية لبيان الجنس ﴿مِن قَبْلُ﴾ أي في الدنيا بدليل قولهم: ﴿إِنّا كنا قَبْلُ في أهْلِنَا مُشفِقِين﴾ [الطور: ٢٦] في الدنيا فإن ثمر الجنة أجناس ثمر الدنيا وإن كانت خيرًا منها في المطعم والمنظر ﴿وأَتُوا بِهِ مُتَشَابِها﴾ أي يشبه ثمر الدنيا في جنسه، وقيل يشبه بعضه بعضًا في المنظر ويختلف في المطعم، والضمير المجرور يعود على وقيل يشبه بعضه بعضًا في المنظر ويختلف في المطعم، والضمير المجرور يعود على المرزوق الذي يدلّ عليه المعنى ﴿مُطَهّرةَ﴾ من الحيض وأقذار النساء وسائر الأقذار التي تختصّ بالنساء كالبول وغيره، ويحتمل أن يريد طهارة الطيب وطيب الأخلاق.

﴿ لا يَسْتَحْي ﴾ تأول قوم: أن معناه لا يترك لأنهم زعموا أنّ الحياء مستحيل على الله لأنه عندهم انكسار يمنع من الوقوع في أمر، وليس كذلك وإنما هو كرم وفضيلة تمنع من الوقوع فيما يُعاب، ويرد عليهم قوله صلى الله عليه وآله وسلم: "إنّ الله حيي كريم يستحي من العبد إذا رفع إليه يديه أن يردهما صُفرًا ﴾ ﴿ أَن يَضْرِبَ ﴾ سبب الآية أنه لما ذكر في القرآن الذباب والنمل والعنكبوت عاب الكفّار على ذلك، وقيل المثلين المتقدّمين في المنافقين تكلموا في ذلك فنزلت الآية ردًا عليهم ﴿ مَثَلاً مّا بَعُوضَة ﴾ إعراب بعوضة مفعول بيضرب، ومثلاً حال، أو مثلاً مفعول وبعوضة بدل منه أو عطف بيان، أو هما مفعولان بيضرب لأنها على هذا المعنى تتعدّى إلى مفعولين، وما صفة للنكرة أو زائدة ﴿ فَمَا فَوْقَهَا ﴾ في الكبر، وقيل في الصغر، والأول أصح ﴿ فَيَعْلَمُونَ أَنّهُ الْحَقّ ﴾ لأنه لا يستحيل على الله أن يذكر ما وقيل في الصغر، والأول أصح ﴿ فَيَعْلَمُونَ أَنّهُ الْحَقّ ﴾ لأنه لا يستحيل على الله أن يذكر ما شاء ولأن ذكر تلك الأشياء فيه حكمة: وضرب أمثال، وبيان للناس، ولأنّ الصادق جاء بها من عند الله ﴿ مَاذَا أَرَادَ اللّه ﴾ لفظه الاستفهام، ومعناه الاستبعاد والاستهزاء والتكذيب، وفي

مَثَلاً يُضِلُ بِهِ عَثِيرًا وَيَهْدِى بِهِ كَثِيرًا وَمَا يُضِلُ بِهِ إِلَّا ٱلْفَسِقِينَ اللَّهُ الْفِينَ يَنْ اللَّهُ بِهِ اللَّهُ وَمَا يُضِلُ بِهِ إِلَّا ٱلْفَسِقِينَ اللَّهُ الْفَرْفَ اللَّهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ اللَّهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ اللَّهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ اللَّهُ وَكُنتُم أَمُونَا فَأَحْيَاكُم أَنْ اللَّهِ وَكُنتُم أَمُونَا فَأَحْيَاكُم أَنْ اللّهِ وَكُنتُم أَمُونَا فَأَحْيَاكُم أَنْ اللَّهِ مَلَا اللَّهِ مِن اللَّهِ وَكُنتُهُم أَمُ الْخَرْضِ جَهِيعًا أَمُم اللَّهُ اللَّهُ مَا فِي ٱلْأَرْضِ جَهِيعًا أَمْم اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهِ مَا اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللل

إعراب ماذا وجهان: أن تكون ما مبتدأ وذا خبره وهي موصولة، وأن تكون كلمة مركبة في موضع نصب على المفعول بأراد، ومثلاً منصوب على الحال أو التمييز ﴿ يُضِلُ بِهِ مَن كلام الله جوابًا للذين قالوا ماذا أراد الله بهذا مثلاً، وهو أيضًا تفسير لما أراد الله يضرب الممثل من الهدى والضلال ﴿ عَهْدَ اللّهِ مطلق في العهود وكذلك ما بعده من القطع والفساد، ويحتمل أن يُشار بنقض عهد الله إلى اليهود لأنهم نقضوا العهد الذي أخذ الله عليه في الإيمان بمحمد صلّى الله عليه وآله وسلّم ويشار بقطع ما أمر الله به بأن يوصل إلى قريش لأنهم قطعوا الأرحام التي بينهم وبين المؤمنين، ويشار بالفساد في الأرض إلى المنافقين لأن الفساد من أفعالهم حسبما تقدّم في وصفهم ﴿ مِينَاقِهِ ﴾ الضمير للعهد أو لله تعالى ﴿ كَيْفَ تَكَفُرُونَ ﴾ موضعها الاستفهام، ومعناها هنا الإنكار والتوبيخ ﴿ و كُنْتُمُ أَمُواتًا ﴾ أي معدومين أي في أصلاب الآباء أو نطفًا في الأرحام ﴿ فَأَخْيَاكُمُ ﴾ أي أخرجكم إلى الدنيا أي معدومين أي في أصلاب الآباء أو نطفًا في الأرحام ﴿ فَأَخْيَاكُمُ ﴾ أي أخرجكم إلى الدنيا الحياة الأولى حين أخرجهم من صلب آدم لأخذ العهد، وقيل في الحياة الثانية إنها في الحياة الأولى حين أخرجهم من صلب آدم لأخذ العهد، وقيل في الحياة الثانية إنها في القبور، والراجح القول الأول لتعيينة في قوله: ﴿ وَهُو الّذِي أَخْيَاكُم ثُمّ يُمينكُم ثُمّ يُمينكُم ثُمّ يُمينكُم ثُمّ يُمينكُم ثُمّ يُمينكُم ثُمّ يُمينكُم أَم مُن عَلَى الله والله المورد المادة المورد والراجح القول الأول لتعيينة في قوله: ﴿ وَهُو الّذِي أَخْيَاكُم ثُمّ يُمينكُم ثُمّ يُمينكُم أَم أَم يُمينكُم أَم الله الله الله المورد المادة المعلم المورد الله المورد الله المورد المؤمن المورد المؤمن المورد المور

فوائد ثلاثة: الأولى: هذه الآية في معرض الردّ على الكفّار وإقامة البرهان على بطلان قولهم، فإن قيل إنما يصحّ الاحتجاج عليهم بما يعترفون به، فكيف يحتجّ عليهم بالبعث وهم منكرون له؟ فالجواب أنهم ألزموا من ثبوت ما اعترفوا به من الحياة والموت ثبوت البعث، لأن القدرة صالحة لذلك كله. الثانية: قوله: ﴿وَكُنْتُمْ أَمُواتًا﴾ في موضع الحال، فإن قيل: كيف جاز ترك قد وهي لازمة مع الفعل الماضي إذا كان في موضع الحال فالجواب أنه قد جاء بعد الماضي مستقبل والمراد مجموع الكلام كأنه يقول وحالهم هذه فلذك لم تلزم قد. الثالثة: عطف ﴿فَأَحْيَاكُمْ﴾ بالفاء لأنّ الحياة أثر العدم ولا تراخي بينهما، وعطف ﴿فَمُ يُحِيدُمُ و ﴿فَمَ يُحِيدُم ﴾ بثم للتراخي الذي بينهما ﴿خَلَقَ لَكُم مًا في بينهما، وعطف ﴿فَمَ يُحِيدُم ﴾ بثم للتراخي الذي بينهما ﴿خَلَقَ لَكُم مًا في

ٱسْتَوَىٰ إِلَى ٱلسَّمَاءِ فَسَوَّ لَهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتِ وَهُوَ بِكُلِّ شَىْءٍ عَلِيمٌ ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَةِ كَمَةِ اللَّهِ مَاءَ وَخَنُ لُسَبِّحُ إِلِي جَاعِلُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَاءَ وَخَنُ لُسَبِّحُ إِلِي جَاعِلُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَاءَ وَخَنُ لُسَبِّحُ عِمَدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكُ قَالَ إِنِي آعُلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴿ وَعَلَمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَاءَ كُلَهَا ثُمَّ عَرَضُهُمْ عَلَى الْمَلَةِ كَا وَفُقَالَ ٱلْبِحُونِي بِأَسْمَاءِ هَلَوُلاَءِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ قَالُواْ سُبْحَلنَكَ لَا عِلْمَ لَذَا إِلَّا مَا الْمَلَةِ كَا فَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا لَا عَلْمُ مَا لَا كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ وَعَلَمَ الْوَالسُبْحَلنَكَ لَا عِلْمَ لَذَا إِلَّا مَا

الأَرْضِ اللَّهُ وَلَيْلُ عَلَى إِبَاحَةُ الانتفاع بِمَا فِي الأَرْضِ ﴿ثُمَّ اسْتَوَى ﴾ أي قصد لها والسماء هنا جنس ولأجل ذلك أعاد عليها بعد ضمير الجماعة ﴿فَسَوَّاهنَّ ﴾ أي أتقن خلقهن : كقوله: ﴿فَسَوَّاكَ فَعَدَلَكَ ﴾ [الانفطار: ٧]، وقيل جعلهنّ سواء.

فائدة: هذه الآية تقتضى أنه خلق السماء بعد الأرض، وقوله: ﴿والأرض بعد ذلك دحّاها﴾ [النازعات: ٣٠] ظاهره خلاف ذلك، والجواب من وجهين: أحدهما أنّ الأرض خلقت قبل السماء، ودحيت بعد ذلك فلا تعارض، والآخر تكون ثم لترتيب الأخبار ﴿للمَلاَتِكَةِ﴾ جمع ملك واختلف في وزنه فقيل فعل فالميم أصلية، ووزن ملائكة على هذا مفاعلة وقيل هي من الألوكة وهي الرسالة فوزنه مفعل ووزنه مألك ثم حذفت الهمزة ووزن ملائكة على هذا مفاعلة، ثم قلبت وأخّرت الهمزة فصار مفاعلة وذلك بعد ﴿خَلِيفَةٌ﴾ هو آدم عليه السلام: لأن الله استخلفه في الأرض، وقيل ذرّيته لأنّ بعضهم يخلف بعضًا، والأول أرجع، ولو أراد الثاني لقال خلفاء ﴿ أَتَجْعَلُ فِيهَا ﴾ الآية: سؤال محض لأنهم استبعدوا أن يستخلف الله من يعصيه وليس فيه اعتراض؛ لأن الملائكة مُنزّهون عنه وإنما علموا أنّ بني آدم يفسدون بإعلام الله إياهم بذلك، وقيل كان في الأرض جنّ فأفسدوا، فبعث الله إليهم ملائكة فقتلتهم، فقاس الملائكة بني آدم عليهم ﴿ونَحْنُ نُسَبِّحُ ﴾ اعتراف والتزام للتسبيح لا افتخار ﴿بِحَمْدِكَ﴾ أي حامدين لك والتقدير نسبّح متلبّسين بحمدك، فهو في موضع الحال ﴿ونُقَدُّسُ لَكَ ﴾ يحتمل أن تكون الكاف مفعولاً ودخلت عليها اللام كقولك ضربت لزيدًا، وأن يكون المفعول محذوفًا أي نقدّسك على معنى ننزّهك أو نعظَّمك، وتكون اللام في لك للتعليل أي لأجلك، أو يكون لتقدير نقدِّس أنفسنا أي نطهرها لك ﴿مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ أي ما يكون في بني آدم س الأنبياء والأولياء وغير ذلك من المصالح والحكمة ﴿الأسْمَاءَ كُلُّهَا﴾ أي أسماء بني آدم وأسماء أجناس الأشياء لتشمية القمر والشجر وغير ذلك ﴿ ثُمَّ عَرَضَهُم ﴾ أي عرض المسمّيات، وبين أشخاص بني آدم وأجناس الأشياء ﴿أَنْبِتُونِي﴾ أمر على وجه التعجيز ﴿إِن كُنْتُمْ صَادِقِينَ﴾ أي في قولكم إن الخليفة

يفسد في الأرض ويسفك الدماء وقيل إن كنتم صادقين في جواب السؤال والمعرفة بالأسماء ﴿لاَ عِلْمَ لَنَا﴾ اعتراف.

﴿أَنْبِنْهُم فِأَسْمَائِهِم ﴾ أي أنبىء الملائكة بأسماء ذريّتك أو بأسماء أجناس الأشياء ﴿اسْجُدُوا لاَدَم ﴾ السجود على وجه التحية وقيل عبادة للله ، وآدم كالقبلة ﴿فَسَجَدُوا رُوِيَ أَنْ مِن أَوّل مَن سجد إسرافيل، ولذلك جازاء الله بولاية اللوح المحفوظ ﴿إلاّ إبليسَ ﴾ استثناء متصل عند من قال إنه كان ملكًا، ومنقطع عند من قال كان من الجن ﴿اسْتَكُيْرَ ﴾ القوله أنا خير منه ﴿وكَانَ مِنَ الكَافِرِينَ ﴾ قيل كفر بإبايته من السجود وذلك بناء على أن المعصية كفو والأظهر أنه كفر باعتراضه على الله وتسفيهه له في أمره بالسجود لآدم، وليس كفره كفر ححود لاعترافه بالربوبية ﴿ورَوْجُكَ ﴾ هي حوّاء خلقها الله من ضلع آدم، ويقال زوجة، وزوج هنا أفصح ﴿الْجَنَّة ﴾ هي جنة الخلد عند الجماعة وعند أهل السُّنة، خلافًا لمَن قال هي غيرها ﴿لاَ تَقْرَبًا ﴾ النهي عن القرب سدًا للذريعة فهذا أصل في سدّ الذرائع ﴿الشَّجَرَة ﴾ قيل هي شجرة وإنما نهى عن القرب سدًا للذريعة فهذا أصل في سدّ الذرائع ﴿الشَّجَرَة ﴾ قيل هي شجرة العنب، وقيل شجرة التين، وقيل الحنطة، وذلك مفتقر إلى نقل صحيح واللفظ مبهم ﴿فَتَكُونَا ﴾ عطف على تقربا، أو نصب بإضمار أن بعد الفاء في جواب النهي ﴿فَأَزَلُهُمَا ﴾ مُتعدً من أزل القدم، وأزالهما بالألف من الزوال ﴿عَنْهَا ﴾ الضمير عائد على الجنة، أو على الشجرة فتكون عن سبية على هذا.

فائدة: اختلفوا في أكل آدم من الشجرة فالأظهر أنه كان على وجه النسيان؛ لقوله تعالى: ﴿فَنَسِيَ ولم نَجِد لَهُ عَزْمًا﴾ [طله: ١١٥] وقيل سكر من خمر الجنة فحينتذ أكل منها، وهذا باطل لأن خمر الجنة لا تُسْكِر وقيل أكل عمدًا وهي معضية صغرى، وهذا عند من أجاز على الأنبياء الصغائر وقيل تأول آدم أن النهي كان عن شجرة معينة فأكل من غيرها من جنسها، وقيل لما حلف له إبليس صدّقه لأنه ظن أنه لا يحلف أحد كذبًا ﴿الهَبِطُوا﴾

إِلى حِينِ ﷺ فَنَلَقَّى ءَادَمُ مِن رَبِّهِ عَلِمَتٍ فَنَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُوَ النَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﷺ قَلْنَا ٱهْبِطُواْ مِنْهَا جَمِيعًا فَإِمَّا يَأْتِينَكُمْ مِنِّى هُدَى فَمَن تَبِعَ هُدَاى فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ۞ وَالَذِينَ كَفُرُواْ وَكَذَّبُواْ بِعَايَنتِنَا أَوْلَنَيْكَ أَصْحَبُ النَّارِ هُمْ فِبَهَا خَلِدُونَ ۞ يَبَنِى إِسْرَةِ يِلَ ٱذْكُرُواْ نِعْمَتِى ٱلَّتِي آنَعَمْتُ عَلَيْكُرُ

خطاب لآدم وزَوجُه وإبليس بدليل بعضكم لبعض عدة ﴿ مُسْتَقَرُ ﴾ موضع استقرار وهو في مدّة الحياة، وقيل في بطن الأرض بعد الموت ﴿ وَمَتَاعُ ﴾ ما يتمتع به ﴿ إِلَى حِينٍ ﴾ إلى الموت ﴿ فَتَلَعُ هَا يتمتع به ﴿ إِلَى حِينٍ ﴾ إلى الموت ﴿ فَتَلَقَّى ﴾ أي أخذ وقيل على قراءة الجماعة، وقرأ ابن كثير بنصب آدم ورفع الكلمات، فتلقى على هذا من اللقاء ﴿ كَلِمَاتِ ﴾ هي قوله: ﴿ رَبّنا ظَلَمْنَا أَنفُسَنا وإن لَم تَغفِر لَنَا وتَرْحَمنا لَنكونَن من الخاسرين ﴾ [الأعراف: ٢٣]، بدليل ورودها في الأعراف، وقيل غير ذلك ﴿ الهبِطُوا ﴾ كرّر ليُناط به ما بعده، ويحتمل أن يكون أحد الهبوطين من السماء ، والآخر من الجنة ، وأن يكون هذا الثاني لذرّيّة آدم لقوله : ﴿ فَإِمّا يَأْتِيَنَّكُم ﴾ إن شرطية وما زائدة للتأكيد، والهدى هنا: يراد به كتاب الله ورسالته ﴿ فَمَن تَبِعَ ﴾ شرط، وهو جواب الشرط الأوّل، وقيل فلا خوف جواب الشرطين .

 وَأَوْفُواْ بِهَهْدِىٓ أُوفِ بِعَهْدِكُمْ وَإِيِّنَى فَأَرْهَبُونِ ۞ وَ َامِنُواْ بِمَاۤ أَنسَزَلْتُ مُصَدِّقًا لِلَمَا مَعَكُمْ وَلَا تَتَكُونُواْ أَوَّلَ كَافِرٍ بَقِدْ وَلَا تَشْتَرُواْ بِعَابَتِى ثَمَنَا قَلِيلًا وَإِيْنَى فَأَتَّقُونِ ۞ وَلَا تَلْبِسُوا ٱلْحَقَّ فِالْبَلِيلِ وَتَكْمُنُهُواْ

وهذا كله جزاء لآبائهم المتقدّمين، وخوطب المعاصرون لمحمد صلَّى الله عليه وآله وسلَّم لأنهم مُتّبعون لهم راضون بأحوالهم وقد وبّخ المعاندين صلّى الله عليه وآله وسلّم بتوبيخات أَخْر، وهي: كتمانهم أمر محمد صلَّى الله عليه وآله وسلَّم مع معرفتهم به، ﴿ويُحَرِّفُونَ الكَلِمَ﴾، ﴿ويقولونَ هُوَ مِن عِنْدِ اللَّهِ﴾، ﴿وتَقْتُلُونَ أَنْفُسَكُم﴾، ﴿وتُخْرِجُونَ فَرِيقًا منكم من دِياركم ﴾، وحِرصهم على الحياة وعداوتهم لجبريل واتباعهم للسحر، وقولهم نحن أبناء الله، وقولهم يد الله مغلولة ﴿نِعْمَتَي﴾ اسم جنس فهي مفردة بمعنى الجمع، ومعناه عامّ في جميع النّعم التي على بني إسرائيل مما اشترك فيه معهم غيرهم أو اختصهم يه كالمنّ والسلوى، وللمفسّرين فيه أقوال تحمل على أنها أمثلة، واللفظ يعمّ النَّعِم جميعًا ﴿ بِعَهْدِي ﴾ مطلق في كل ما أخذ عليهم من العهود وقيل الإيمان بمحمد صلَّى الله عليه وآله وسلَّم، وذلك قوي لأنه مقصود الكلام ﴿ بِعَهْدِكُم ﴾ دخول الجنة ﴿ وَإِيَّايَ ﴾ مفعول بفعل مضمر مؤخر لانفصال الضمير، وليفيد الحصر يفسّره فارهبون، ولا يصحّ أن يعمل فيه فارهبون؛ لأنه قد أخذ معموله، وكذلك إياي فاتقون ﴿ بِهَمَا أَنْزَلْتُ ﴾ يعني القرآن ﴿ مُصَدِّقًا لَّمَا مَعَكُمْ ﴾ أي مصدّقًا للتوراة، وتصديق القرآن للتوراة وغيرها، وتصديق محمد صلّى الله عليه وآله وسلّم للأنبياء والمتقدمين له ثلاث معان: أحدها أنهم أخبروا به ثم ظهر كما قالوا فتبين صدقهم في الإخبار به، والآخر أنه صلَّى الله عليه وآله وسلَّم أخبر أنهم أنبياء وأنزل عليهم الكتب، فهو مصدق لهم أي شاهد بصدقهم، والثالث أنه وافقهم فيما في كتبهم من التوحيد وذكر الدار الآخرة وغير ذلك من عقائد الشرائع فهو مصدق لهم لاتفاقهم في الإيمان بذلك ﴿ وَلاَ تَكُونُوا أَوَّلَ كَافِرٍ بِهِ ﴾ الضمير عائد على القرآن وهذا نهي عن المسابقة إلى الكفر به، ولا يقتضي إباحة الكفر في ثاني حال؛ لأن هذا مفهوم معطل؛ بل يقتضي الأمر بمباهرتهم إلى الإيمان به لما يجدون من ذكره، ولما يعرفون من علامته، ولا تشتروا بآياتي ثمتًا قليلاً: الاشتراء هنا استعارة في الاستبدال: كقوله: ﴿ اشْتَروا الضَّلالَةُ بِالهُدَى ﴾ ، والآيات هنا هي الإيمان بمحمد صلَّى الله عليه وآله وسلَّم، والثمن القليل ما ينتفعون به في الدُّنيا لمن بقاء رياستهم وأخذ الرشا على تغيير أمر محمد صلّى الله عليه وآله وسلّم وغير ذلك، وقيل كانوا يعلمون دينهم بالأجرة فنهوا عن ذلك، واحتج الحنفية بهذه الآية على منع الإجارة على تعليم القرآن ﴿ الحَقُّ بِالْبَاطِلِ ﴾ الحق هنا يراد به نبوّة محمد صلَّى الله عليه وآله وسلَّم

الْحَقَّ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ وَأَقِيمُواْ الصَّلَوْةَ وَءَاتُواْ الرَّكُوةَ وَأَرْكَعُواْ مَعَ الرَّكِعِينَ ﴿ وَالْصَلَوْةً وَإِنّهَا فِالْعِرِ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ لَتُلُونَ الْكِئبُ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴿ وَالْسَلَوْقُ وَإِنّهَا لَكِيدَةً إِلّا عَلَى الْخَيْشِينُ وَالصَّلَوَةُ وَإِنّهَا لَكَمِيرَةً إِلّا عَلَى الْخَيْشِينَ ﴿ اللّهِ يَنْ يَظُنُّونَ أَنَهُم مُّلَقُواْ رَبِّهِمْ وَأَنَهُمْ إِلَيْهِ رَجِعُونَ ﴿ يَكُنتُمُ وَالْيَ فَاللّهُ اللّهُ مَلْ الْعَلَمِينَ ﴿ وَالْتَعْتُ عَلَيْكُمْ وَأَنِي فَضَلْتُكُمْ عَلَى الْعَلَمِينَ ﴿ وَالْتَقُواْ يَوْمًا لَا تَعْرِى نَفْسُ عَن نَفْسِ شَيْعًا الْعُلَمِينَ ﴿ وَالْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمِينَ اللّهِ وَالْتَعْمَ عَلَى الْعَلْمَ عَلَى الْعَلَمِينَ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى الْعَلْمُ عَلَى الْعَلَمِينَ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمِينَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَيْهُمْ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى اللّهُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلْمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلَى الْعَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الْعَلْمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلْمُ عَلَى الْعَلْمُ عَلَى الْعَلْمُ عَلَى الْعَلْمُ عَلَى الْعَلْمُ عَلَى الْعَلْمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلْمُ عَلَى الْعَلْمُ عَلَى الْعَلْمُ عَلَى الْعَلْمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ عَلَى الْعَلَمُ اللّهُ الْعَلَمُ اللّهُ الْعَلَمُ اللّهُ الْعَلَمُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَالِمُ اللّهُ الْعَلَمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ الْعَلَمُ اللّهُ الْعَلَمُ اللّهُ الْعَلَمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

والباطل الكفر به، وقيل الحق التوراة، والباطل ما زادوا فيها ﴿وتَكْتُمُوا﴾ معطوف على النهي، أو منصوب بإضمار أن في جواب النهي، والواو بمعنى الجمع، والأوّل أرجح، لأنّ العطف يقتضي النهي عن كل واحد من الفعلين، بخلاف النصب بالواو، فإنه إنما يقتضي النهي عن الجمع بين الشيئين لا النهي عن كل واحد على انفراده ﴿وأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ أي تعلمون أنه حق ﴿الصَّلاة وآثوا الزّكَاة﴾ يراد بها صلاة المسلمين وزكاتهم فهو يقتضي الأمر بالدخول في الإسلام ﴿وازكَعُوا﴾ خصص الركوع بعد ذكر الصلاة لأنّ صلاة اليهود بلا ركوع فكأنه أمر بصلاة المسلمين التي فيها الركوع، وقيل اركعوا للخضوع والانقياد ﴿مَعَ الرّاكِعِينَ﴾ مع المسلمين فيقتضي ذلك الأمر بالدخول في دينهم، وقيل الأمر بالصلاة مع الرّاكِعِينَ عن مع المسلمين فيقتضي ذلك الأمر بالدخول في انواعه؛ فوبخهم على أمر الناس الجماعة ﴿أَتَأْمُرُونَ﴾ تقريع وتوبيخ لليهود ﴿بِالْبِرِّ﴾ عامّ في أنواعه؛ فوبخهم على أمر الناس وتركهم له، وقيل كان الأحبار يأمرون مَن نصحوه في السرّ باتباع محمد صلّى الله عليه وآله وسلّم، ولا يتبعونه، وقال ابن عباس: بل كانوا يأمرون باتباع التوراة، ويخالفون في جحدهم منها صفة محمد صلّى الله عليه وآله وسلّم ﴿تَنسَوْنَ﴾ أي تتركون، وهذا تقريع جحدهم منها صفة محمد صلّى الله عليه وآله وسلّم ﴿تَنسَوْنَ﴾ أي تتركون، وهذا تقريع ﴿تَنلُونَ الْكِتَابَ ﴾ حجة عليهم ﴿أَفَلاً تَعْقِلُونَ ﴾ توبيخ.

﴿واسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ والصَّلاةِ ﴾ قبل معناه استعينوا بها على مصائب الدنيا، وقد رُوِيَ أَنَّ رسول الله صلّى الله عليه وآله وسلّم كان إذا حزّ به أمر فزع إلى الصلاة ونعى إلى ابن عباس أخوه فقام إلى الصلاة فصلّى ركعتين وقرأ الآية، وقيل استعينوا بهما على طلب الآخرة، وقيل الصبر هنا الصوم، وقيل الصلاة هنا الدعاء ﴿وإِنّها ﴾ الضمير عائد على العبادة التي تضمنها الصبر والصلاة أو على الاستعانة أو على الصلاة ﴿لَكَبِيرَةٌ ﴾ أي شاقة صعبة ﴿يَظُنُونَ ﴾ هنا يتيقنون ﴿عَلَى العَالَمِينَ ﴾ أي أهل زمانهم وقيل تفضيل من وجه ما هو كثرة الأنبياء وغير ذلك ﴿لاَ تَجْزِي ﴾ لا تُعني وشيئا مفعول به أو صفة لمصدر محذوف، والجملة في موضع الصفة، وحذف الضمير أي فيه ﴿وَلاَ يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةٌ ﴾ ليس نفي الشفاعة مطلقًا

يَسُومُونَكُمُ سُوٓءَ ٱلْعَذَابِ يُذَبِّحُونَ أَبْنَآءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَآءَكُمْ وَفِى ذَلِكُم بَكَآءٌ مِن رَبَعِكُمْ

فإنّ مذهب أهل الحق ثبوت الشفاعة لسيّدنا محمد صلّى الله عليه وآله وسلّم، وشفاعة الملائكة والأنبياء والمؤمنين، وإنما المراد أنه لا يشفع أحد إلاّ بعد أن يأذن الله له لقوله تعالى: ﴿مَن ذَا الّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إلاّ بِإِذْبِهِ [البقرة: ٢٥٥]، ولقوله: ﴿مَا مِن شَفِيعِ إلاّ مِن بَعد إذنِه ﴾ [يونس: ٣]، ولقوله: ﴿وَلاَ تَنفَع الشَّفَاعَةُ إلاّ لَمَن أَذِنَ لَه ﴾ [عبباً: ٢٣]، وانظر ما ورد أن رسول الله صلّى الله عليه وآله وسلّم يستأذن في الشفاعة فيقال له: الشفع تشفع فكلّ ما ورد في القرآن من نفي الشفاعة مطلقًا يحمل على هذا لأنّ المطلق يحمل على المقيد، فليس في هذه الآيات المطلقة دليل للمعتزلة على نفي الشفاعة ﴿مَدْنُ ﴾ منا فدية ﴿وَلاَ هُمْ يُنْصَرُونَ جمع لأن النفس المذكورة يراد بها نفوس ﴿وَإِنْ نَجْيناكُم ﴾ تقديره وسلّم منهم لانهم ذريتهم وعلى دينهم ومتبعون لهم، فحكمهم كحكمهم وكذلك فيما بعد المون بها ﴿مُنْ آلِ فِرْعَوْنَ ﴾ المراد من فرعون وآله، وحذف لدلالة المعنى، وآل فرعون راضون بها ﴿مُنْ آلِ فِرْعَوْنَ ﴾ المراد من فرعون وآله، وحذف لدلالة المعنى، وآل فرعون وأبدل من جنوده وأشياعه وآل دينه لا قرابته خاصة، ويقال إنّ اسمه الوليد بن مصعب، فهو من ذرية عمليق، ويقال فرعون لكل من ولِيَ مصر، وأصل آل: أهل، ثم أبدلت من الهاء فعيرة وأبدل من الهمة قالف.

<sup>(</sup>۱) كذا بالأصل ولعل هنا سقطة وهي: «أنه رأى في منامه كأن نارًا أقبلت من بيت المقدس وأحاطت بمصر وأحرقت كل قبطي بها ولم تتعرض لبني إسرائيل فهاله ذلك وسأل الكهنة عن رؤياه فقالوا يولد في بني في بني إسرائيل غلام يكون على يده هلاكك وزوال ملكك فأمر فرعون بقتل كل غلام يولد في بني إسرائيل» ـ كما في تفسير الخطيب اهم مصححه

﴿ فَرَقْنَا بِكُمُ البِّحْرَ ﴾ فصلناه وجعلناه فرقًا اثنى عشر طريقًا على عدد الأسباط والباء سببية أو للمصاحبة، والبحر المذكور هنا: هو بحر القلزم ﴿وإِذْ وَعَدْنَا مُوسَى أَرْبَعِينَ لَيْلَةً﴾ هي شهر ذي القعدة وعشر ذي الحجة وإنما خصّ الليالي بالذكر لأنّ العام بها والأيام تابعة لها، والمراد أربعين ليلة بأيامها ﴿اتَّخَذْتُمُ العِجْلَ﴾ اتخذتموه إلهًا، فحذف لدلالة المعنى ﴿مِنْ بَعْدِهِ ﴾ أي بعد غيبته في الطور ﴿الكِتَابَ ﴾ هنا التوراة ﴿والفُرْقَانَ ﴾ أي المفرّق بين الحق والباطل، وهو صفة للتوراة، عطف عليها لاختلاف اللفظ، وقيل الفرقان هنا فرق البحر، وقيل آتينا موسى التوراة وآتينا محمدًا الفرقان. وهذا بعيد لما فيه من الحذف من غير دليل عليه ﴿فَاقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ ﴾ أي يقتل بعضكم بعضًا كقوله: ﴿سَلَمُوا عَلَى أَنْفُسِكُم ﴾ [النور: ٦١]، ورُوِيَ أنَّ مَن لم يعبد العجل قتل من غده ورُوِيَ أنَّ الظلام ألقى عليهم فقتل بعضهم بعضًا حتى بلغ القتلى سبعون ألفًا فعفى الله عنهم وإنما خصّ هنا اسم البلد لأن فيه توبيخًا للذين عبدوا العجل كأنه يقول كيف عبدتم غير الذي براكم، ومعنى الباري: الخالق ﴿فَتَابَ عَلَيْكُم﴾ قبله محذوف لدلالة الكلام عليه، وهو فحوى الخطاب أي ففعلتم ما أمرتم به من القتل فتاب عليكم ﴿ لَنْ نُؤْمِنَ لَكَ ﴾ تعدّى باللام لأنه تضمن معنى الانقياد ﴿جَهْرَةَ ﴾ عيانًا ﴿الصَّاعِقَةُ﴾ الموت وكانوا سبعين وهم الذين اختارهم موسى وحملهم إلى الطور فسمعوا كلام الله ثم طلبوا الرؤية فعوقبوا لسوء أدبهم، وجراءتهم على الله، ﴿وظَلَّلْنَا﴾ أي جعلنا الغمام فوقهم كالظلُّه يقيهم حرّ الشمس، وكان ذلك في التَّيه، وكذا أنزل عليه فيه المنّ والسلوى تقدّم في اللغات.

﴿كُلُوا﴾ معمول لقول محذوف ﴿هَلْهِ القَرْيَةَ﴾ بيت المقدس، وأقيل أريحاء، وقيل قريب من بيت المقدس ﴿فَكُلُوا﴾ جاء هنا بالفاء التي للترتيب، لأن الأكل بعد الدخول، وجاء في الأعراف بالواو بعد قوله اسكنوا، لأنّ الدخول لا يتأتّى معه السجود، وقيل متواضعين ﴿حِطَّةُ ﴾ تقدّم في اللغات ﴿وسَنَزِيدُ ﴾ أي نزيدهم أَجْرًا إلى المغفرة ﴿فَبَدُّلَ ﴾ رُوِيَ أَنْهُ قَالُوا: حَنْطَةً، وَرُوِيَ: حَبَّةً في شَعْرَةً ﴿الَّذِينَ ظَلَّمُوا﴾ يعني المذكورين، وضع الظاهر موضع المضمر لقصد ذمّهم بالظلم، وكرّره زيادة في تقبيح أمرهم ﴿ رِجْزًا ﴾ رُويَ أنهم أصابهم الطاعون فمات منهم سبعون ألفًا ﴿اسْتَسْقَى﴾ طلب السقيا لما عطشوا في التيه ﴿الحَجَرَ﴾ كان مربعًا ذراعًا في ذراع: تفجر من كل جهة ثلاث عيون أَ ورُوِيَ أَنَّ آدم كان أهبطه من الجنة، وقيل هو جنس غير معين، وذلك أبلغ في الإعجاز ﴿فَانْفَجَرَتُ﴾ قبله محذوف تقديره: فضربه قانفجرت ﴿مشربهم﴾ أي موضع شربهم وكانوا اثني عشر سبطًا لكل سبط عين ﴿ كُلُوا ﴾ أي من المنّ والسلوى، واشربوا من الماء المذكور ﴿ فُومِهَا ﴾ هي الثوم، وقيل الحنطة ﴿أَذْنَى﴾ من الدنيء الحقير وقيل أصله أدون، ثم قلب بتأخير عينه وتقديم لامه ﴿مِصْرًا﴾ قيل البلد المعروف وصرف لسكون وسطه، وقيل هو غير معين فهو نكرة لما رُوِيَ أَنهم نزلوا بالشام. والأول أرجح لقوله تعالى: ﴿وَأُورَثْنَاهَا بَنِي إِسْرَائِيلَ﴾ [الشعراء: ٥٩] يعني مصر ﴿ضُرِبَتْ﴾ أي قضى عليهم بها، وألزموها وجعله الزّمخشري استعارة من ضرب القبّة لأنها تعلو الإنسان وتحيط به ﴿الْمَسْكَنَةُ﴾ الناقة، وقيل الجزيّة ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ ﴾ الإشارة إلى ضرب الذلَّة والمسكنة والغضب، والباء للتعليل ﴿ بِآيَاتِ اللَّهِ ﴾

الآيات المتلوات أو العلامات ﴿بِغَيْرِ الحَقِّ﴾ معلوم أنه لا يقتل نبي إلا بغير حق، وذلك أفصح.

فائدة: قال هنا بغير الحق بالتعريف باللام للعهد، لأنه قد تقررت الموجبات لقتل النفس، وقال في الموضع الآخر من آل عمران: ﴿بِغَيْرِ حَقُّ بِالتَّنكِيرِ لاستغراق النَّفي. لأن تلك نزلت في المعاصرين لمحمد صلَّى الله عليه وآله وسلَّم ﴿ ذَٰلِكَ بِمَا عَصُوا ﴾ يحتمل أن يكون تأكيدًا للأول، وتكون الإشارة بذلك إلى القتل والكفر، والباء للتعليل. أي اجترؤا على الكفر وقتل الأنبياء لما انهمكوا في العصيان والعدوان ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا﴾ الآية. قال ابن عباس نسختها ﴿ومَن يَبْتَع غير الإسلام دينًا فَلَن يقبل منه ﴾ [آل عمران: ٨٥] وقيل معناها أن هؤلاء الطوائف من آمن منهم إيمانًا صحيحًا فله أجره، فيكون في حق المؤمنين الثبات إلى الموت، وفي حق غيرهم الدخول في الإسلام، فلا نسخ، وقيل إنها فيمن كان قبل بعث النبي صلَّى الله عليه وآله وسلَّم فلا نسخ ﴿مَن آمَنَ﴾ مبتدأ خبره فِلهم أُجْرِهم والجملة خبر إن أُومن آمن بدل، ﴿فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ ﴾ خبر إن ﴿وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ الطُّورَ﴾ لما جاء موسى بالتوراة أبوا أن يقبلوها فرفع الجبل فوقهم وقيل لهم إن لم تأخذوها وقع عليكم ﴿ بِقُوِّةٍ ﴾ جد في العلم بالتوراة أو العمل بها ﴿ اعْتَدَوْا مِنكُمْ في السُّبْتِ ﴾ اصطادوا فيه الحوت وكان محرّمًا عليهم ﴿كُونُوا قِرَدَةً﴾ عبارة عن مسخهم وخاسئين صفة أو خبر ثانٍ، ومعناه مبعدين كما يخسأ الكلب ﴿فَجَعَلْنَاهَا ﴾ الضمير للفعلة وهي المسخ ﴿نَكَالاً﴾ أي عقوبة لما تقدّم من ذنوبهم وما تأخر، وقيل عبرة لمَن تقدّم ومَن تأخّر ﴿أَن تَذْبَحُوا بَقَرَةً﴾ قصتها أن رجلاً من بني إسرائيل قتل قريبه ليرثه وادّعى على قوم أنهم قتلوه يَأْمُرُكُمْ أَن تَذَبِعُواْ بَقَرَةٌ قَالُوٓا أَنتَخِذُنَا هُرُوَّا قَالَ أَعُودُ بِاللّهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ الجَهِلِينَ فَيَ قَالُواْ أَنعُ لَنَا مَا هِئَ قَالَ إِنّهُ يَقُولُ إِنّهَا بَقَرَةٌ لَا فَارِضٌ وَلَا بِكُرُ عَوَانُ بَيْنَ ذَلِكٌ فَافْصَلُواْ مَا تُومُ وَلَا يَكُرُ عَوَانُ بَيْنِ ذَلِكٌ فَافْصَلُواْ مَا تُومُ لَيْ اللّهُ مُرور فَي قَالُوا أَدْعُ لَنَا رَبّكَ يُبَيِّنِ لَنَا مَا هِى إِنَّ الْبَقَرَ تَشَهَدَ عَلَيْنَا وَإِنَّ إِن بُشَاهَ لَوْنُهُا تَشُرُ النَّظِرِينَ فَي قَالُوا آدَعُ لَنَا رَبّكَ يُبَيِّنِ لَنَا مَا هِى إِنَّ الْبَقَر تَشَهُم عَلَيْنَا وَإِنَّ إِن بُشَاهُ لَوْنُهُم اللّهُ لَكُولُ اللّهُ لِللّهُ مِنْ اللّهُ لَلْمُ يَقُولُ إِنّهَا بَقَرَةٌ لَا ذَلُولُ ثَنِيرُ الْأَرْضَ وَلَا تَسْفِى الْحَرْثُ مُسَلّمَةٌ لَا شِينَةً اللّهُ لَمُ يَعُولُ إِنّهَا بَقَرَةٌ لَا ذَلُولُ ثَنِيرُ الْأَرْضَ وَلَا تَسْفِى الْحَرْثُ مُسَلّمَةٌ لَا شِينَةً فَي اللّهُ لَلْمُ فَي اللّهُ لَلْمُ يَشَعُلُوكَ فَي وَيُرِيكُمُ مَا اللّهُ عَلَيْ اللّهُ لَكُولُ اللّهُ لِلّهُ اللّهُ الْمُؤْوِلُ وَيَهُمُ مَا كُذَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

﴿فَارِضٌ ﴾ مُسِنَّة ﴿بِكُرِّ ﴾ صغيرة ﴿عَوَانٌ ﴾ متوسطة ﴿بَيْنَ ذَلِكَ ﴾ أي بين ما ذكر ولذلك قال ذلك مع الإشارة إلى شيئين ﴿صَفْرَاءُ﴾ من الصفرة المفروقة، وقيل سؤلهاء وهو بعيد والظاهر صفراء وكلها وقيل القرن والظلف فقط، وهو بعيد ﴿فَاقِعُ﴾ شديد الصغرة ﴿ تَسُرُ النَّاظِرِينَ ﴾ لحُسن لونها، وقيل لسمنها ومنظرها كله ﴿ لا قُلُولٌ ﴾ غير مذلَّلة للعمل ﴿ تُثِيرُ الْأَرْضَ ﴾ أي تحرثها وهو داخل تحت النفي على الأصح ﴿ ولا تَسْقِي الْحَرْثُ ﴾ لا يسقى عليها ﴿مُسَلَّمَةٌ ﴾ من العمل أو من العيوب ﴿لأَشِيَّةَ ﴾ لا لمعة غير الصفرة، وهو من وشي ففاؤه واو محذوفة كعدة ﴿الآنَ جِئْتَ بِالْحَقِّ﴾ العامل في الضرب جثت بالحق، وقيل العامل فيه مضمر تقديره الآن تذبحوها، والأول أظهر فإن كان قولهم؛ ﴿ أَتَتَّخِذُنَا هُزُوا ﴾ : هكذا؛ فهذا تصديق وإن كان غير ذلك فالمعنى الحق المبين ﴿ وَمَا كَادُوا ﴾ لعصيانهم وكثرة سؤالهم أو لغلاء البقرة فقد جاء بأنها كانت ليتيم وأنهم اشتروها بوزنها ذهبًا أو لقلّة وجود تلك الصفة، فقد رُوِيَ أنهم لو ذبحوا أدنى بقرة أجزأت عنهم، ولكنهم شدّدوا فشدّد عليهم ﴿وإِذْ قَتَلْتُمْ نَفْسًا﴾ هو أوّل قصة البقرة فمرتبته التقديم ﴿إِن اللَّهَ يَأْمُركُم ﴾ قال الزمخشري ا إنما أخر لتعدّد توبيخهم لقصتين وهما ترك المسارعة إلى الأمر، وقتل النفس ولو قدّم لكان قصة واحدة بتوبيخ واحد ﴿فَادَارَأْتُمْ ﴾ أي اختلفتم وهو من المدارأة أي المدافعة ﴿مَّا كُنْتُمْ تَكْتُمُونَ ﴾ من أمر القتيل ومن قتلة ﴿اضرِبُوهُ القتيل أو قريبه ﴿بِبَعْضِهَا ﴾ مطلقًا، وقيل الفخذ وقيل اللسان، وقيل الذنب ﴿كذلك﴾ إشارة إلى حياة القتيل واستدلال بها على الإحياء للبعث، وقبله محذوف لا بدّ منه تقديره ففعلوا ذلك فقام القتيل.

لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ مُنَّ قَسَتْ قُلُوبُكُمْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِى كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ فَسُوةً وَإِنَّ مِنَ الْحِجَارَةِ لَوْ أَشَدُّ فَسُوةً وَإِنَّ مِنَ الْحِجَارَةِ لَوْ أَشَدُّ وَإِنَّ مِنْ الْمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ لَمَا يَنْ فَرِيقُ مِنْهُ الْمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ وَمَا اللَّهُ بِعَنفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ وَمَا اللَّهُ بِعَنفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ وَالْمَا يَشْعُونَ أَن يُؤْمِنُواْ لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقُ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ وَمَا اللَّهُ بِعَنفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ وَهُمْ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ وَعَدْ كَانَ فَرِيقُ مِنْ اللَّهُ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ وَمَا يَعْمَلُونَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا يَعْلَمُونَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ لِيكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ لِيحُومُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ لِيكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُعْمَلُونَ اللَّهُ الْمَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ لِي اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمَعْلُونَ اللَّهُ الْمُعْلِي اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللَّهُ الللْمُ الللْمُ

فائدة: استدلَّ المالكية بهذه القصة على قبول قول المقتول فلان قتلني، وهو ضعيف لأن هذا المقتول قام بعد موته ومعاينة الآخرة، وقصته معجزة للنبي صلَّى الله عليه وآله وسلَّم، فلا يتأتَّى أن يكذب المقتول، بخلاف غيره، واستدلُّوا أيضًا بها على أن القاتل لا يرث ولا دليل فيها على ذلك ﴿قَسَتْ قُلُويُكُم﴾ خطابًا لبني إسرائيل ﴿مِّنْ بَعْدِ ذَلِكَ﴾ أي بعد إحياء القتيل وما جرى في القصة من العجائب، وذلك بيان لقبح قسوة قلوبهم بعدما رأوا تلك الآيات ﴿أُو أَشَدُ ﴾ عطف على موضع الكاف أو خبر ابتداء أي هي أشد، وأوهنّا إما للإيهام أو للتخيير: كأن مَن عَلِم حالها مخيّر بين أن يشبهها بالحجارة، أو بما هو أشدّ قسوة كالحديد، أو التفضيل أي فهم أقسى مع أن فعل القسوة ينبني منه أفعل لكون أشدّ أدلّ على فرط القسوة ﴿ وَإِنَّ مِنَ الْحِجَارَةِ ﴾ الآية: تفضيل الحجارة على قلوبهم ﴿ يهبط ﴾ أي يتردّى من علو إلى أسفل والخشية عبارة عن انقيادها، وقيل حقيقة وأن كل حجر يهبط فمن خشية الله ﴿أَفَتَطْمَعُونَ﴾ خطاب للمؤمنين ﴿أَن يُؤْمِنُوا﴾ يعني اليهود وتعدّى باللام لما تضمن معنى الانقياد ﴿فَرِيقٌ مُّنْهُمْ﴾ السبعون الذي يسمع كلام الله على الطور ثم حرّفوه، وقيل بنو إسرائيل حرّفوا التوراة ﴿مِن بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾ بيان لقبح حالهم ﴿قَالُوا آمَنّا﴾ قالها رجل ادّعي الإسلام من اليهود وقيل قالوها ليدخلوا إلى المؤمنين ويسمعوا إلى أخبارهم ﴿أَتُحَدُّثُونَهُم﴾ توبيخ ﴿بِمَا فَتَحَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ﴾ فيه ثلاثة أوجه بما حكم عليهم من العقوبات وبما في كتبهم من ذكر محمد صلَّى الله عليه وآله وسلَّم وبما فتح الله عليهم من الفتح والإنعام، وكل وجه حجة عليهم، ولذلك قالوا: ﴿لِيُحَاجُّوكُم بِهِ عِندَ رَبُّكُمْ ﴾ قيل في الآخرة وقيل أي في حكم ربكم وما أنزل في كتابه، فعنده بمعنى حكمه ﴿أَفَلاَ تَعْقِلُونَ﴾ من بقية كلامهم توبيخًا لقولهم: ﴿ أُولا يَعْلَمُونَ ﴾ الآية من كلام الله ردًّا عليهم وفضيحة لهم ﴿ وَمِنْهُمْ أُمُّيُونَ ﴾ أي الذين لا يقرؤون ولا يكتبون فهم ﴿ لا يَعْلَمُونَ الكِتَابَ ﴾ والمراد قوم

يَعْلَمُونَ الْكِنَا إِلاَّ أَمَانِ وَإِنْ هُمْ إِلَا يَظُنُونَ فَي فَوَيْلُ لِلَّذِينَ يَكُنُبُونَ أَلْكِنَا إِلَاَ أَمَانِ وَانْ هُمْ إِلَا يَظُنُونَ فَي فَوَيْلُ لَهُم مِّمَا كَنَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَهْ لُ لَهُم مِّمَا كَنَبَتُ أَيْدِيهِمْ وَوَهُ لُ لَهُ مَعْدُهُ وَاللَّهُ عَهْدًا فَلَن يَعْلَمُ اللّهِ عَهْدًا فَلَن يَعْلَمُون فَي وَقُولُوا لِنَا مِن مُسَاكِ اللّهُ عَهْدًا فَلَن اللّهُ عَهْدًا فَلَن اللّهُ عَلْمُون فَي اللّهُ وَلَوْن عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْكُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ اللللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُو

من اليهود وقيل من المجوس وهذا غير صحيح، لأنّ الكلام كله من اليهود ﴿إلاّ أَمَانِيّ ﴾ تلاوة بغير فهم، أو أكاذيب، وما تتمناه النفوس ﴿بِأَيْدِيهِم ﴾ تحقيق لافترائهم ﴿تُمَنّا قَلِيلا ﴾ عرض الدنيا من الرياسة والرشوة وغير ذلك يكسبون من الدنيا أو هي الذنوب ﴿أَيَّامًا مَعْدُودَة ﴾ أربعين يومًا عدد عبادتهم العجل وقيل سبعة أيام ﴿أَتَّخَذْتُم ﴾ الآية: تقرير يقتضي إبطال ﴿بَلَى ﴾ تحقيق لطول مكثهم في النار ولقولهم ما لا يعلمون ﴿مَن كُسَبَ سَيّئة ﴾ الآية: في الكفّار لأنها ردّ على اليهود، ولقوله بعدها: ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا ﴾ فلا حجة نيها لمَن قال بتخليد العصاة في النار.

ولا تعبدون إلا اللّه جواب لقسم يدل عليه الميثاق، وقيل خبر بمعنى النهي، ويرجّحه قراءة لا يعبدون وقيل الأصل بأن لا تعبدوا ثم حذفت الباء وأن ﴿وَبِالْوَالِلَيْنِ ﴾ يتعلق بإحسان، أو بمحذوف تقديره أحسنوا، ووكد بإحسانا ﴿وَذِي الْقُرْبَى ﴾ القرابة ﴿الْيَتَامَى ﴾ جمع يتيم: وهو مَن فقد والده قبل البلوغ، واليتيم من سائر الحيوان. مَن فقد أمّه، وجاء الترتيب في هذه الآية بتقديم الأهم، فقدم الوالدين لحقهما الأعظم، ثم القرابة لأن فيها أُجر الإحسان وصلة الرحم، ثم اليتامى لقلة حيلتهم، ثم المساكين ﴿لاَ تَسْفِكُونَ وَمَاءَكُم ﴾ لا يسفك بعضكم دم بعض، وإعرابه مثل لا تعبدون ﴿وَلاَ تُخْرِجُونَ أَنْفُسَكُم ﴾ لا يخرج بعضكم بعضا ﴿ثُمَّ أَفْرَرْتُم ﴾ بالميثاق واعترفتم بلزومه ﴿وَأَنتُمْ تَشْهَدُونَ ﴾ بأخذ الميثاق عليكم ﴿هَوُلاء مبتدأ وخبره أنتم عليكم ﴿هَوُلاء مبتدأ وخبره أنتم

تَشْهَدُونَ فِي ثُمَّ أَنتُمْ هَنُولاً قَ تَقْنُلُونَ أَنفُسكُمْ وَتُخْرِجُونَ فَرِيقًا مِّنكُمْ مِّن دِيكِهِمَ تَظَاهَرُونَ عَلَيْهِم بِالْلَهِمْ وَالْعُدُونِ وَإِن يَأْتُوكُمْ أُسكرَى تُفَلدُوهُمْ وَهُو مُحَرَّمُ عَلَيْكُمْ الْعَكرَا بُعُضَ الْحَكَمُ الْحَكَلَٰ وَتَكَفُّرُونَ بِبَغْضِ فَمَا جَزَآءُ مَن يَفْعَلُ ذَلِكَ إِخْرَاجُهُمْ أَفَتَوْمِنُونَ بِبَغْضِ الْحَكَلْ وَتَكفُرُونَ بِبَغْضِ فَمَا جَزَآءُ مَن يَفْعَلُ ذَلِك مِنصَكُمْ إِلَا خِزْيُ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ الْقِيكمَةِ يُرَدُّونَ إِلَى أَشَدِ الْعَذَابُ وَمَا اللهُ بِغَنْفِلِ عَمَّا مِن مَعْمَ الْمَكرانُ فَي أَوْلَتُهِكَ اللّذِينَ اشْتَرَوا الْحَيَوْةَ الدُّنْيَا بِالْآخِرَةِ فَلَا يُخْفَقُ عَنْهُمُ الْمَكذَابُ وَلا هُمْ تَعْمُونَ فَي وَلَا هُمُ الْمُكرانُ وَلا هُمْ الْمُحَدُونَ اللّهُ الْمَعْمُ وَاللّهُ الْمَكرانُ مَن الْمُولِي اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّه

وتقتلون حالاً لازمة تمّ بها المعنى ﴿تَقْتُلُونَ أَنْفُسَكُمْ﴾ كانت قريظة حلفاء الأوس، والنضير: حلفاء الخزرج، وكان كل فريق يقاتل الآخر مع حلفائه، ويتَّقيه من موضعه إذا ظفر به ﴿تَظَاهَرُونَ ﴾ أي تتفاوتون ﴿تُفَادُوهُمْ قرىء بالألف وحذفها والمعنى واحد. وكذلك أسارى بالألف وحذفها جمع أسير ﴿وَهُوَ مُحَرَّمٌ ﴾ الضمير للإخراج من ديارهم وهو مبتدأ وخبره محرّم ﴿وَإِخْرَاجُهُمْ ﴾ بدل والضمير للأمر والشأن، وإخراجهم: مبتدأ، ومحرّم خبره، والجملة خبر الضمير ﴿أَفَتُؤْمِنُونَ بِبَعْضِ الْكِتَابِ﴾ فداؤهم الأساري موافقة لما في كتبهم ﴿وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضِ﴾ القتل والإخراج من الديار مخالفة لما في كتبهم ﴿خِزْيٌ﴾ الجزية أو الهزيمة لقريظة والنصير وغيرهم، أو مطلق ﴿وَقَفَّيْنَا مِن بَعْدِهِ بِالرُّسُلِ﴾ أي جئنا من بعده بالرُّسُل، وهو مأخوذ من القفا أي جاء بالثاني في قفا الأول ﴿الْبَيْنَاتِ﴾ المعجزات من إحياء الموتى وغير ذلك ﴿ روح القدس ﴾ جبريل، وقيل الإنجيل، وقيل الاسم الذي يكنّى به الموتى، والأول أرجح لقوله: ﴿قُلْ نزَّله رُوحُ القُدس﴾ ولقوله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم لحسّان: اللّهم أيّده بروح القدس ﴿تَقْتُلُونَ﴾ جاء مضارعًا مبالغة لأنه أيّد استحضاره في النفوس أو لأنهم حاولوا قتل محمد على لولا أنّ الله عصمه ﴿ غُلْفٌ ﴾ جمع أغلف: أي عليها غلاف وهو الغشاء فلا تفقهه ﴿ بَلْ لَّعَنَّهُمُ اللَّهُ ﴾ ردًّا عليهم، وبيان أن عدم فقههم بسبب كفرهم ﴿فَقَلِيلا﴾ أي إيمانًا قليلاً ﴿مَّا يُؤْمِنُونَ ﴾ ما زائدة، ويجوز أن تكون القلّة بمعنى العدم أو على أصلها لأن من دخل منهم في الإسلام قليل، أو لأنهم آمنوا ببعض الرُّسُل وكفروا ببعض.

﴿ كِتَابٌ مِّنْ عِندِ اللَّهِ ﴾ هو القرآن ﴿مُصَدِّقٌ ﴾ تقدّم أن له ثلاثة معانَ ﴿ يَسْتَفْتِحُونَ ﴾ أي ينتصرون على المشركين، إذا قاتلوهم قالوا اللُّهمُّ انصرنا بالنبي المبعوث في آخر الزمان، ويقولون لأعدائهم المشركين قد أظلّ زمان نبي يخرج فنقتلكم معه قتل عاد وإرم، وقيل يستفتحون: أي يعرفون الناس النبي صلَّى الله عليه وآله وسلَّم، والسين على هذا للمبالغة كما في استعجب واستسخر، وعلى الأول للطلب ﴿فَلَمَّا جَاءَهُم مَّا عَرَفُوا﴾ القرآن والإسلام ومحمد صلَّى الله عليه وآله وسلَّم، قال المبرَّد: كفروا جوابًا لما الأولَى والثانية، وأُعيلات الثانية لطول الكلام، ولقصد التأكيد، وقال الوَّجَّاج: كَفَرُوا جَوَابًا لَمَا الثَّانيَّة، وحَذَفَ جَوَاب الأولى للاستغناء عنه لذلك، وقال الفرّاء جواب لما الأولى فلما، وجواب الثانية كفر ﴿عَلَى الكَافِرِينَ ﴾ أي عليهم يعني اليهود، ووضع الظاهر موضع المضمر ليدل أن اللعنة بسبب كفرهم، واللام للعهد أو للجنس، فيدخلون فيها مع غيرهم من الكفّار ﴿ بِنسما ﴾ فاعل ليس مضمر وما مفسّرة له وإن يكفروا هو المذموم وقال الفرّاء: بئسما مركب كحبك وقال الكاسي ما مصدرية أي اشتراكهم فهي فاعله ﴿اشْتَرَوْا﴾ هنا بمعنى باعوا ﴿أَن يَكُفُرُوا﴾ في موضع خبر ابتداء أو مبتدأ كاسم المذموم في بئس أو مفعول من أجلة أو بدل من الضمير في به ﴿بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ ﴾ القرآن أو التوراة لأنهم كفروا بما فيها من ذكر محمد صلَّى الله عليه وآله وسلَّم ﴿أَن يُنَزُّلُ ﴾ في موضع مفعول من أجله ﴿مِن فَضْلِهِ ﴾ القرآن والرسالة ﴿مَن يَشَاءُ ﴾ يعني محمد صلَّى الله عليه وآله وسلَّم، والمعنى أنهم إنما كفروا حسدًا لمحمد صلَّى الله عليه وآله وسلّم لما تفضّل الله عليه بالرسالة ﴿بِغَضَبِ عَلَى غَضَبِ ۗ لَعبادتهم العجل، أو لقولهم عزير ابن الله، أو لغير ذلك من قبائحهم ﴿ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ ﴾ القرآن ﴿ بِمَا وَرَّاءَهُ أَي بما بعده وهو القرآن ﴿ فَلِمَ تَقْتُلُونَ ﴾ ردًا عليهم فيما ادّعوا من الإيمان بالتوراة، وتكنايب لهم، وذكر الماضي بلفظ المستقبل إشارة إلى ثبوته فكأنه دائم لما رضي هؤلاء به ﴿إِنْ كُنْتُم

الْعِجْلَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَنتُمْ ظَلِمُونَ ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَكُمْ وَرَفَعْنَا فَوقَكُمُ الطُّورَ خُدُواْ مِنْ بَعْدِهِ وَأَنتُمْ ظَلِمُونَ ﴿ وَاسْمَعُواْ قَالُواْ سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا وَأَشْرِبُواْ فِي قُلُوبِهِمُ الْعِجْلَ خُدُواْ مَا ءَاتَيْنَاكُمُ فِي قُلُوبِهِمُ الْعِجْلَ بِحَثُ فَرْهِمِمُ قُلُ إِن كَانَتْ بِحَثُ فَرْهِمِمُ قُلُ إِن كَانَتْ بِحَثُ فَرْهِمِمُ الْعَجْلَ اللهِ عَالِمَا كُمْ إِن كُنتُم مُّوْمِنِينَ ﴿ قُلُ إِن كَانَتُ لِمِكَمُ اللهِ عَالِمَ اللهِ عَالِمَ اللهِ عَالِمَ اللهِ عَالِمَ اللهِ عَالِمَ اللهِ عَالِمَ اللهِ عَالَمُ اللهِ عَلَيْمُ وَاللّهُ عَلِيمٌ وَالنّهُ عَلِيمٌ وَالنّالِمِينَ ﴿ وَلَنْ اللّهِ مَا أَمْرَكُمُ اللّهُ عَلِيمٌ وَالنّالِمِينَ ﴿ وَلَنْ اللّهِ وَلَنْ اللّهِ عَالِمُ اللّهُ عَلِيمٌ وَالنّهُ عَلِيمٌ وَالنّالِمِينَ ﴿ وَلَنْ وَلَنْ مِنْ اللّهُ عَلَيْمُ وَاللّهُ عَلِيمٌ وَالنّا اللهِ اللّهُ وَلَنْ مِنْ اللّهُ عَلَيمٌ وَالنّا وَاللّهُ عَلِيمٌ وَالنّا وَاللّهُ عَلَيمٌ وَالنّا وَاللّهُ عَلَيمٌ وَاللّهُ عَلَيمٌ وَاللّهُ عَلَيمٌ وَاللّهُ عَلِيمٌ وَاللّهُ عَلَيمٌ وَاللّهُ عَلَيمُ وَاللّهُ عَلَيمُ وَاللّهُ عَلَيمٌ وَلَا اللّهُ عَلَيمُ وَلَا اللّهُ عَلَيمُ وَلَا اللّهُ عَلَيمٌ وَاللّهُ عَلَيمُ وَاللّهُ عَلَيمُ وَاللّهُ عَلَيمُ وَاللّهُ عَلَيمٌ وَاللّهُ عَلَيمٌ وَاللّهُ عَلَيمُ وَاللّهُ عَلَيمُ وَاللّهُ عَلَيمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيمُ وَاللّهُ عَلَيمُ وَلَا اللّهُ عَلَيمُ وَاللّهُ عَلَيمُ وَاللّهُ عَلَيمُ وَاللّهُ عَلَيمُ وَلِيمُ وَلِنَا عَلَيْهُ وَلِنْ مِنْ وَاللّهُ عَلَيمُ وَاللّهُ عَلَيمُ وَلِيمُ وَلِهُ عَلَيمُ وَلِيمُ وَلِهُ وَلِيمُ وَلِهُ وَلِهُ عِلْمُ اللّهُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِهُ وَاللّهُ وَلِيمُ وَلِهُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِمُ وَاللّهُ وَلِمُ عَلَيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِمُ عَلَيمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَمْ عَلَيمُ وَلِهُ وَاللّه

مُؤمنين شرطية بمعنى القدح في إيمانهم وجوابها يدلّ عليه ما قبل، أو نافية فيوقف قبلها والأوّل أظهر ﴿بالبَيْنَات ﴾ يعني المعجزات: كالعصا، وفلق البحر، وغير ذلك ﴿اتَّخَذْتُمُ العِجْلَ ﴾ ذكر هنا على وجه ألزم لهم، والإبطال بقولهم: نؤمن بما أنزل علينا، وكذلك رفع الطور، وذكر قبل هذا على وجه تعداد النّعَم لقوله: ﴿ثُمْ عَفَوْنَا عَنْكُم ﴾، ﴿ولَوْلاً فَصْلُ اللّهِ عَلَيْكُم ورَحْمَتِه ﴾ وعطفه بثم في الموضعين إشارة إلى قبح ما فعلوه من ذلك ﴿مِن بَعْدِه الضمير لموسى عليه السلام: أي من بعد غيبته في مناجاة الله على جبل الطور ﴿سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا ﴾ أي سمعنا قولك وعصينا أمرك، ويحتمل أن يكونوا قالوه بلسان المقال، أو بلسان الماء الحال ﴿وأَشْرِبُوا ﴾ عبارة عن تمكّن حب العجل من قلوبهم، فهو مجاز تشبيها بشرب الماء أو بشرب الصبخ في الصواب وفي الكلام محذوف أي أشربوا حبّ العجل وقبل إن موسى برد العجل بالمِبرَد ورمى برادته في الكام محذوف أي أشربوا حبّ العجل وقبل إن موسى في قلوبهم ﴿يِكُفْرِهِم ﴾ الباء سببية للتعليل، أو بمعنى المصاحبة ﴿يَأْمُرُكُم ﴾ إسناد الأمر إلى في قلوبهم، فهو مجاز على وجه التهكم، فهو كقولك أصلاتك تأمرك كذلك إضافة الإيمان إيهم ﴿إن كُنتُم ﴾ شرط أو نفى.

﴿فتمنّوا الموت﴾ بالقلب أو اللسان أو باللسان خاصة، وهذا أمر على وجه التعجيز والتبكيت، لأنه مَن علم أنه من أهل الجنة اشتاق إليها ورُوِيَ أنهم لو تمنّوا الموت لماتوا، وقيل إن ذلك معجزة للنبي صلّى الله عليه وآله وسلّم دامت طول حياته ﴿وَلَن يَتَمَنّوهُ﴾ إن قيل: لِمَ قال في هذه السورة: ﴿وَلَن يَتَمَنّوهُ﴾، وفي سورة الجمعة: ﴿ولا يَتَمَنّونَهُ قيل: لِمَ قال في هذه السورة: ﴿وَلَن يَتَمَنّوهُ ﴾، وفي سورة الجمعة: ﴿ولا يَتَمَنّونَهُ الله وسلّم قال أستاذنا الشيخ أبو جعفر بن الزبير، الجواب أنه لما كان الشرط في المغفرة مستقبلاً وهو قوله إن كانت لكم الدار الآخرة خالصة جاءت جوابه بلن التي تخلص الفعل للاستقبال، ولما كان الشرط في الجمعة حالاً، وهو قوله: ﴿إن زَعَمْتُم أَنّكم أُولِيَاء للله﴾ [الجمعة: ٦] جاء جوابه بلا: التي تدخل على الحال، قوله: ﴿إن زَعَمْتُم أَنّكم أُولِيَاء لله﴾ [الجمعة: ٦] جاء جوابه بلا: التي تدخل على الحال،

النَّاسِ عَلَىٰ حَيَوْةٍ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُواْ يَوَدُ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلْفَ سَنَةٍ وَمَا هُو بِمُزَخْرِجِهِ مِنَ الْعَدَابِ أَن يُعَمَّرُ وَاللّهُ بَصِيرُ بِمَا يَعْمَلُونَ ﴿ قَالُ مَن كَانَ عَدُوَّا لِجِهْرِيلَ فَإِنَّهُ مَنَ كَانَ عَدُوَّا لِللّهُ عَدُوَّا لِللّهُ عَدُوَّا لِللّهُ عَدُوَّ لِللّهِ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَهُدَى وَبُشْرَىٰ لِلمُؤْمِنِينَ ﴿ مَن كَانَ عَدُوَّا لِللّهِ عِلَا لِلمُؤْمِنِينَ ﴿ مَن كَانَ عَدُوَّا لِللّهِ وَمَلَيْهِ وَهُدَى وَبُشْرَىٰ لِللّهُ عَدُوَّ لِللّهُ مَن كَانَ عَدُوَّا لِللّهِ وَمَلِيمَ عَلَيْهِ وَمُلْكُمْ لَا يُوْمِنُونَ ﴿ مَن كَانَ عَدُولًا لِللّهُ عَدُولُ لِللّهُ عَدُولُ لِللّهُ عَدُولُ لِللّهُ عَدُولًا عَهْدُا نَبَذَهُ وَرِيقٌ مِنْ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَدُولًا عَهْدُا نَبَذَهُ وَرِيقٌ مِنْ عَلَيْكُ عَلَيْ اللّهُ مُصَدِقًا لِللّهُ الْفُلْسِقُونَ ﴿ وَهُ لَكُولُ مِنْ عِنْ لِللّهُ مُصَدِقً لِلْمُ لِمَا يَكُفُرُ بِهِمَ إِلّا الْفُلْسِقُونَ ﴿ فَي اللّهُ مُصَدِقًا عَهْدُوا عَهْدُا نَبَدَهُ وَرِيقٌ مِنْ عَلَيْ مَا يَكُفُرُ وَمِن كَانَ عَلَيْ اللّهُ مُعَالِمُ اللّهُ مُعَلّمُ لَا يُؤْمِنُونَ كَنْ وَكُلّمُ لَا يُولِي مُعَدِقًا لِلللّهُ مُصَدِقًا لِمَا مَعَهُمْ بَدَا وَلِيلًا اللّهُ مُنْ عِنْ عِنْ لِي اللّهُ مُصَدِقً لِي لِيلًا اللّهُ مُنْ عَلَى اللّهُ مُصَدِقً لِي اللّهُ مُعَلّمُ لَا يُؤْمِنُونَ اللّهُ وَلِيقًا عَلَا مُعَلّمُ اللّهُ مُعَدَا لَلْهُ مُعَلّمُ اللّهُ اللّهُ مُعَلّمُ اللّهُ مُعَلّمُ اللّهُ الْمُؤْمِنُ لَا يُولِيلُ اللّهُ الْمُعَلَّمُ لَلْهُ اللّهُ الْمُؤْمِنُ لِلللّهُ مُعَلِيلًا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ الللللللللللّهُ اللللللللّ

أو تدخل على المستقبل ﴿ بَمَا قَدَّمَتْ ﴾ أي لسبب ذنوبهم وكفرهم ﴿ عَلِيمٌ بِالظَّالِمِينَ ﴾ تهديد لهم ﴿ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا ﴾ فيه وجهان: أحدهما: أن يكون عطفًا على ما قبله فيوصل به، والمعنى أن اليهود أحرص على الحياة من الناس ومن الذين أشركوا، فحمل على المعنى كأنه قال أحرص من الناس ومن الذين أشركوا وخصّ الذين أشركوا بالذكر بعد دخولهم في عموم الناس لأنهم لا يؤمنون بالآخرة بإفراط حبّهم للحياة الدنيا، والآخر أن يكون من الذين أشركوا ابتداء كلام فيوقف على ما قبله، والمعنى: من الذين أشركوا قوم ﴿يُودُ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلْفَ سَنَةٍ ﴾ فحذف الموصوف، وقيل أراد به المجوس، الأنهم يقولون لملوكهم عش ألف سنة، والأوّل أظهر؛ لأنّ الكلام إنما هو في اليهود، وعلى الثاني يخرج الكلام عنهم ﴿ وَمَا هُوَ بِمُزَحْرِجِهِ ﴾ الآية: فيها وجهان: أحدهما أن يكون هو عائد على أحدهم، وأن يعمر فاعل لمزحزحه، والآخر أن يكون هو للتعمير وأن يعمر بدل ﴿مَنْ كَانَ عَدُوًا لجبريل الآية: سببها أنّ اليهود قالوا للنبي صلّى الله عليه وآله وسلّم، جبريل عدونا لأنه ملك الشدائد والعذاب. فلذلك لا نؤمن به، ولو جاءك ميكائيل لآمنًا بك؛ لأنه ملك الأمطار والرحمة ﴿فَإِنَّهُ نَزَّلَهُ ﴾ فيه وجهان: الأوَّل فإنَّ الله نزل جبريل، والآخر فإنَّ جبريل نزل القرآن، وهذا أظهر، لأنّ قوله ﴿مصدّقًا لما بين يديه﴾: من أوصاف القرآن والمعنى الردّ على اليهود بأحد وجهين: أحدهما من كان عدوًا لجبريل فلا ينبغي له أن يعاديه لأنه نزله على قلبك فهو مستحق للمحبة، ويؤكد هذا قوله: ﴿وهدِّي وبشرى﴾، والثاني مَن كان عدوًا لجبريل فإنما عاداه لأنه نزله على قلبك، فكان هذا تعليل لعداوتهم لجبريل ﴿وجِبْريلَ ومِيكَاثِيلَ﴾ ذكرا بعد الملائكة تجديدًا للتشريف والتعظيم ﴿أَوَ كُلَّمَا﴾ الواو للعطف، قال الأخفش زائدة ﴿نَّبَذَهُ فَرِيقٌ مِّنْهُم﴾ نزلت في مالك بن الصيف اليهودي وكان قد قال: والله ما أخذ علينا عهد أن نؤمن بمحمد رسول يعني محمدًا صلَّى الله عليه وآله وسلَّم.

مِنَ الّذِينَ أُوثُواْ الْكِنْبَ كِتَبَ اللّهِ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ كَانَهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴿ وَالْعَلِمُونَ النّاسَ الشَّيَطِينَ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنَ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَنُ وَلَكِنَ الشَّيَطِينَ كَفَرُوايُعُلِمُونَ النّاسَ الشَّيَطِينَ كَفَرُوايُعُلِمُونَ النّاسَ الشَّيَطِينَ كَفَرُوايُعُلِمُونَ النّاسَ السِّخرَ وَمَا أَنْزِلَ عَلَى الْمَلَكَيْنِ بِبَالِلْ هَلُرُوتَ وَمَرُوتَ وَمَرُوتَ وَمَا يُعَلِمُونِ مِنْ الْمَلْكَيْنِ بِبَالِلْ هَلْرُوتَ وَمَرُوتَ وَمَرُوتَ وَمَا يُعَلِمُونَ مِنْ الْمَلْكَيْنِ بِيهِ مِن الْمَلْكِ الْمَلْكَيْنِ بِيهِ مِن الْمَلْوَى الْمَلْكَالُونَ مِنْ الْمَلْمُونَ مِنْ الْمَلْكَيْنِ بِيهِ مِن الْمَلْمُونَ مِنْ الْمَلْمُونَ مِنْ الْمَلْمُونَ مِنْ الْمَلْمُونَ مِنْ الْمَلْمُونَ مِنْ الْمَلْمُونَ مِنْ الْمَلْمُونَ مَا يَضُمُ رُهُمْ وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَلَقَدْ عَلِمُوا لَمَنِ الشَّرَيْلُهُ مَا لَهُ فِي الْمَلْوَا لِمَا اللّهِ وَيَنْعَلَمُونَ مَا يَضُمُ رُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفُونَ مَا يَضُمُ رُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفُونَ الْمَنْ الْمُونِ اللّهِ وَيَنْعَلَمُونَ مَا يَصُمُ رُهُمْ وَلَا يَنفُعُهُمْ وَلَا اللّهُ وَيَعْلَمُونَ الْمَالُولُونَ مَا يَصُمُ رُهُمُ وَلَا يَنفُعُهُمْ وَلَا اللّهُ وَيَعْلَمُونَ الْمَالُولُولُ الْمَالُولُولُ الْمُولِي اللّهُ وَلَا لَمُنُونَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الْمَثُونَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الْمَثُونَ اللّهُ ولَا الْمَثُونَ اللّهُ وَلَا الْمُولِي اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُولِي الْمُعُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُعُونَ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ وَلَا الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْم

﴿ كِتَابَ الله ﴾ يعني القرآن أو التوراة لما فيها من ذكر محمد صلَّى الله عليه وآله وسلَّم أو المتقدّمين ﴿مَا تَتْلُو﴾ هو من القراءة أو الاتباع ﴿عَلَى مُلْكِ﴾ أي في ملك أو عهد ملك سليمان ﴿ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَانُ ﴾ تبرئة له مما نسبوه إليه، وذلك أنّ سليمان عليه السلام دفن السحر ليذهبه فأخرجوه بعد موته، ونسبوه إليه، وقالت اليهود إنما كان سليمان ساحرًا، وقيل إنّ الشياطين استرقّوا السّمع وألقوه إلى الكهّان، فجمع سليمان ما كتبوا من ذلك ودفنه، فلما مات قالوا ذلك علم سليمان ﴿ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَانُ ﴾ بتعليم السحر وبالعمل به أو بنسبته إلى سليمان عليه السلام ﴿وَمَا أُنزِلَ ﴾ نفى أو عطف على السحر عليهما، إلا أنّ ذلك يردّه آخر الآية، وإن كانت معطوفة بمعنى الذي فالمعنى أنهما أنزل عليهما ضرب من السحر ابتلاء من الله لعباده أو ليعرف فيحذر، وقرىء الملكين «بكسر اللام» وقال الحسن: هما علجان، فعلى هذا يتعين أن تكون ما غير نافية ﴿بِبَابِلَ﴾ موضع معروف ﴿هَارُوتَ وَمَارُوتَ﴾ اسمان علمان بدل من الملكين أو عطف بيان ﴿إِنَّمَا نَحْنُ فِتْنَةٌ﴾ أي محنة، وذلك تحذير من السحر ﴿فَلاَ تَكْفُرُ﴾ أي بتعليم السحر، ومن هنا أخذ مالك أنّ الساحر يقتل كفرًا ﴿ يُفَرِّقُونَ ﴾ زوال العصمة أو المنع من الوطء ﴿ يَضُرُّهُمْ ﴾ أي في الآخرة ﴿ عَلِمُوا ﴾ أن اليهود والشياطين: أي اشتغلوا به، وذكر الشرى، لأنهم كانوا يعطون الأجرة عليه ﴿شَرَوا ﴾ هنا بمعنى باعوا ﴿لَمَثُوبَةٌ ﴾ من الثواب وهو جواب لو أنهم وإنما جاء جوابها بجملة اسمية وعدل عن الفعلية لما في ذلك من الدلالة على إثبات الثواب واستقراره وقيل الجواب محذوف أي لأثيبوا ﴿لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ﴾ في الموضعين نفي لعلمهم ﴿لاَ تَقُولُوا رَاعِنَا﴾ كان المسلمون يقولون للنبي صلَّى الله عليه وآله وسلَّم يا رسول الله راعنا، وذلك من المراعاة

أي راقبنا وأَنظِرنا، فكان اليهود يقولونها ويعنون بها معنى الرعونة على وجه الإذاية للنبي صلَّى الله عليه وآله وسلَّم، وربما كانوا يقولونها على معنى النداء، فنهى الله المسلمين أن يقولوا هذه الكلمة لاشتراك معناها بين ما قصده المسلمون وقصده اليهود، فالنهي سدًّا للذريعة، وأمروا أن يقولوا انظرنا لخلوه عن ذلك الاحتمال المذموم، فهو من النظر والانتظار، وقيل: إنما نهى الله المسلمين عنها لما فيها من الجفاء وقلَّةُ التوقير ﴿واسْمَعُوا﴾ عطف على قولوا لا على معمولها والمعنى الأمر بالطاعة والانقياد ﴿مَا يُودُ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ جنس يعمّ نوعين أهل الكتاب والمشركين من العرب، ولذلك فسَّره بهمًا، ومعنى الآية أنهم لا يحبون أن ينزل الله حَيرًا على المسلمين ﴿مُن خَيْرٍ ﴾ من للتبعيض، وقيل زائدة لتقدُّم النفي في قوله ما يودُّ ﴿بِرَحْمَتِهِ﴾ قيل القرآن وقيل النبوَّة وللعموم أولى، ومعنى الآية: الرَّدُّ على مَن كُره الخير للمسلمين ﴿مَا نُنْسَخُ ﴾ نزل حكمه ولفظه أو أحدهما، وقرىء بضم النون: أي نأمر بنسخه ﴿أُو نُنسِهَا﴾ من النسيان، وهو ضدّ الذكر: أي ينساها النبي صلَّى الله عليه وآله وسلّم بإذن الله كقوله: ﴿سَنُقرِتُكَ فَلا تَنْسَى إِلاَّ مَا شَاءَ الله ﴾ [الأعلى: ٦] أُو بمعنى الترك: أي نتركها غير منزلة: أي غير منسوخة، وقرىء بالهمز بمعنى التأخير: أي نؤخر إنزالها أو نسخها ﴿بِخَيْرِ ﴾ في خفّة العمل، أو في الثواب ﴿قَدِيرٌ ﴾ استدلال على جواز النسخ لأنه من المقدورات، خلافًا لليهود لعنهم الله فإنهم أحالوه على الله، وهو جائز عقلاً، وواقع شُرعًا فكما نسخت شريعتهم ما قبلها، نسخها ما بعدها ﴿تَسْأَلُوا رَسُولَكُمْ ﴾ أي تطلبوا الآيات، ويحتمل السؤال عن العلم، والأوّل أرجح لما بعده، فإنه شبّه بسؤالهم موسى، وهو قولهم له: أرِّنا الله جهرة.

﴿ وَدَّ كَثِيرٌ مِّنْ أَهْلِ الْكِتَابِ ﴾ أي تمنّوا، ونزلت الآية في حيي بن أخطب وأُمية بن ياسر وأشباههما من اليهود الذين كانوا يحرصون على فتنة المسلمين، ويطمعون أن يردّوهم

عن الإسلام ﴿حَسَدًا﴾ مفعول من أجله، أو مصدر في موضع الحال، والعامل فيه ما قبله، فيجب وصله معه، وقيل هو مصدر، والعامل فيه محذوف تقديره يحسدونكم حسدًا، فعلى هذا يوقف على ما قبله، والأوّل أظهر وأرجح ﴿مِّنْ عِنْدِ أَنْفُسِهِم﴾ يتعلق بحسدًا وقيل بيوة ﴿فَاغَفُوا﴾ منسوخ بالسيف ﴿بِأَمْرِهِ﴾ يعني إباحة قتالهم أو وصول آجالهم ﴿وَقَالُوا لَن يَدْخُلَ الجنّة ﴾ الآية: أي قالت اليهود لن يدخل الجنة: إلاّ مَن كان يهوديًا، وقالت النصارى لن يدخل الجنة إلاّ مَن كان يهوديًا، وقالت النصارى لن يدخل الجنة إلاّ مَن كان نصرانيًا ﴿هُودًا﴾ يعني اليهود وهذه الكلمة جمع هايد أو مصدر وصف به وقال الفرّاء: حذفت منه يا هودًا على غير قياس ﴿أَمَانِيُهُمْ ﴾ أكاذيبهم أو ما يتمنونه ﴿هَاتُوا﴾ أمر على وجه التعجيز، والردّ عليهم، وهو من: هاتي، يهاتي، ولم ينطق به، وقيل أصله: آتوا، وأبدل من الهمزة هاء ﴿بَلَىٰ ﴾ إيجاب لما نفوا: أي يدخلها مَن ليس يهوديًا، ولا نصرانيًا.

﴿مَن أَسْلَمَ وَجُهَهُ لِلَّهِ أَي دخل في الإسلام وأخلص، وذكر الوجه لشرفه والمراد جملة الإنسان ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ ﴾ الآية: سببها: اجتماع نصارى نجران مع يهود المدينة قدمت كل طائفة الأخرى ﴿وَهُمْ يَتْلُونَ ﴾ تقبيح لقولهم مع تلاوتهم الكتاب ﴿الَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ المشركون من العرب لأنهم لا كتاب لهم ﴿مَّنَعَ مَسَاجِدَ اللَّهِ ﴾ لفظه الاستفهام ومعناه: لا أحد أظلم منه حيث وقع: قريش منعت الكعبة، أو النصارى منعوا بيت المقدس أو على العموم ﴿خَائِفِينَ ﴾ في حق قريش، لقوله صلى الله عليه وآله وسلم: «لا يحج بعد هذا العام مشرك»، وفي حق النصارى ضربهم عند بيت المقدس أو الجزية ﴿خِزيّ ﴾ في

الدُّنيَ اخِزَى وَلَهُمْ فِي الْآخِرَةِ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴿ وَلَا اللَّهُ وَالْمَغْرِبُ ۚ فَا يَنْمَا تُولُواْ فَثَمَّ وَجَهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمَثْرِقُ وَالْمَغْرِبُ ۚ فَا يَسْمَا تُولُواْ فَثَمَّ وَجَهُ اللَّهُ وَلَدَّ اللَّهُ وَلَدَّ اللَّهُ وَلَدَّ اللَّهُ مَا نِهُ اللَّهُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضُ وَلَدَا اللَّهُ وَلَدَّ اللَّهُ مَا يَهُ وَلَ لَهُ كُن فَيَكُونَ وَالْأَرْضُ وَلِذَا قَضَى آمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ شَهُوقَالَ كُلُ لَهُ عَلَى السَّمَوَتِ وَالْأَرْضُ وَإِذَا قَضَى آمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ شَهُوقَالَ اللّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَا لَعْلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُولُ اللّهُ عَلَا اللّهُ الللّهُ عَا

حق قريش غلبتهم وفتح مكة، وفي حق النصارى: فتح بيت المقدس أو الجزية ﴿ فَأَيْنَمَا تُولُوا﴾ في الحديث الصحيح أنهم صلّوا ليلة في سفر إلى غير القِبلة بسبب الظلمة فنزلت، وقيل هي في نفل المسافر حيث ما توجهت به دابّته، وقيل هي راجعة إلى ما قبلها: أي إن منعتم من مساجد الله فصلّوا حيث كنتم، وقيل إنها احتجاج على مَن أَنكر تحويل القِبلة، فهي كقوله بعد هذا: ﴿ قُلُ لِلّهِ المشرق والمغرب﴾ [البقرة: ١٤٢] الآية. والقول الأول هو الصحيح، ويؤخذ منه أن مَن أخطأ القِبلة، فلا تجب عليه الإعادة وهو مذهب مالك ﴿ وَجُهُ الله ﴾ المراد به هنا رضاه كقوله: ﴿ ابْتِعَاء وَجُهَ الله ﴾ [البقرة: ٢٧٢] أي رضاه، وقيل معناه الجهة التي وجّهه إليها، وأما قوله: ﴿ كُلُ شيءِ هالِكِ إلاّ وجهه ﴾ [القصص: ٨٨] ﴿ ويبقى علمه إلى الله، وقال الأصوليين: هو عبارة عن الذات أو عن الوجود، وقال بعضهم، هو علمه إلى الله، وقال الأصوليين: هو عبارة عن الذات أو عن الوجود، وقال بعضهم، هو صفة ثابتة بالسمع ﴿ وقَالُوا اتّخذَ ﴾ قالت اليهود عزير ابن الله، وقالت النصارى المسيح ابن الله، وقالت النصارى المسيح ابن الله، وقالت النصارى المسيح ابن الله، وقالت النام عن قولهم، في فيل لَهُ الله الله و العبودية تنافي النبوة ﴿ قَانِتُون ﴾ أي طائعون مناه دون.

﴿بَدِيعُ السَّمَاواتِ﴾ أي مخترعها وخالقها ابتداء ﴿وَإِذَا قَضَى أَمْرًا﴾ أي قدّره وأمضاه، قال ابن عطية يتّحد في الآية المعنيان، فعلى مذهب أهل السُّنة قدر في الأزل وأمضى فيه، وعلى مذهب المعتزلة أمضى عند الخلق والإيجاد، قلت: لا يكون قضى هنا بمعنى قدّر، لأن القدر قديم، وإذا تقتضي الحدوث والاستقبال وذلك يناقض القدم، وإنما قضى هنا بمعنى أمضى أو فعل أو وجد كقوله: ﴿فقضاهنَّ سبع سماوات﴾ [فصّلت: ١٢]، وقد قيل إنه بمعنى حتم الأمر، وبمعنى حكم، والأمر هنا بمعنى الشيء، وهو واحد الأمور، وليس بمصدر أمر يأمر ﴿فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ﴾ قال الأصوليون: هذا عبارة عن تعوّم قدرة الله تعالى وليس بقول حقيقي لأنه إن كان قول كن خطابًا للشيء في حال عدمه لم يصح، لأن المعدوم لم يخاطب وإن كان خطابًا في حال وجوده لأنه قد كان، وتحصيل الحاصل غير

ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَوَلَا يُكَلِّمُنَا ٱللَّهُ أَوْ تَأْتِينَا ٓ ءَايَةٌ كَذَالِكَ قَالَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِّشْلَ قَوْلِهِمْ تَشَنْبَهَتْ قُلُوبُهُمْ قَدْ بَيَّنَا ٱلْآيَاتِ لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ۚ فَيَ إِنَّاۤ أَرْسَلْنَكَ بِٱلْحَقِّ بَشِيرًا وَنَذِيرًا وَلَا تُشْتَلُ عَنْ أَضْحَابِ ٱلجَحِيمِ شَ وَلَن تَرْضَىٰ عَنكَ ٱلْيَهُودُ وَلَا ٱلنَّصَارَىٰ حَتَى تَنَيِّعَ مِلْتَهُمْ قُلْ

مطلوب وحمله المفسّرون على حقيقته، وأجابوا عن ذلك بأربعة أجوبة: أحدها: أن الشيء الذي يقول له كن فيكون هو موجود في علم الله وإنما يقول له كن ليخرجه إلى العيان لنا، والثاني: أن قوله كن لا يتقدّم على وجود الشيء ولا يتأخر عنه قاله الطبري، والثالث: أنّ ذلك خطابًا لمَن كان موجودًا على حاله فيأمر بأن يكون على حالة أخرى: كإحياء الموتى، ومسخ الكفّار وهذا ضعيف لأنه تخصيص من غير مخصّص والرابع: أن معنى يقول له: يقول من أجله، فلا يلزم خطابه: والأوّل أحسن هذه الأجوبة، وقال ابن عطية تلخيص المعتقد في هذه الآية: أن الله عزّ وجلّ لم يزل آمرًا للمعدومات بشرط وجودها، فكلّ ما في الآية مما يقتضي الاستقبال، فهو بحسب المأمورات إذ المحدثات تجيء بعد أن لم تكن، فيكون رفع على الاستثناء، قال سيبويه: معناه فهو يكون، قال غيره: يكون عطف على يقول، واختاره الطبري، وقال ابن عطية: وهو فاسد من جهة المعنى، ويقتضى أن القول مع التكوين والوجود، وفي هذا نظر ﴿وَقَالَ الَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونِ﴾ هم هنا وفي الموضع الأول كفّار العرب على الأصح، وقيل هم اليهود والنصاري ﴿لَوْلاَ يُكَلِّمُنَا اللَّهُ ﴾ لولا هنا عرض، والمعنى أنهم قالوا: لن نؤمن حتى يكلمنا الله ﴿ أُو تَأْتِينَا آيَةٌ ﴾ أي دلالة من المعجزات كقولهم لن نؤمن لك حتى تفجر لنا من الأرض ينبوعًا وما بعده ﴿كَذَلِكَ قَالَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهم ﴾ يعنى اليهود والنصاري على القول بأن الذين لا يعلمون كفّار العرب، وأما على القول بأن الذين لا يعلمون اليهود والنصاري، فالذين من قبلهم هم أمم الأنبياء المتقدمين ﴿تَشَابَهَتْ قُلُوبُهُمْ ﴾ الضمير للذين لا يعلمون، وللذين من قبلهم، وتشابه قلوبهم في الكفر أو في طلب ما لا يصح أن يطلب، وهو كقولهم لولا يكلمنا الله ﴿قد بَيَّنَّا الآياتِ ﴾ أخبر تعالى أنه قد بين الآيات لعنادهم ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ بِالْحَقِّ ﴾ خطابًا للنبي عَلَيْ ، والمراد بالحق التوحيد، وكل ما جاءت به الشريعة ﴿بَشِيرًا ونَذِيرًا﴾ تبشّر المؤمنين بالجنة، وتنذر الكافرين بالنار، وهذا معنى حديث وقع ﴿وَلاَ تَسْأُلُ اللَّجْزِم نهي، وسيبها أن النبي ﷺ سأل عن حال آبائه في الآخرة فنزلت، وقيل إن ذلك على معنى التهويل كقولك: لا تسأل عن فلان لشدّة حاله، وقرأ غير نافع بضم التاء واللام: أي لا تسأل في القيامة عن ذنوبهم.

ومِلّتهم فَكُرها مفردة وإن كانت ملتين؛ لأنهما متفقتان في الكفر، فكأنهما ملة واحدة وقُلْ إِنَّ هُدَى اللّهِ هُوَ الْهُدَى لا ما عليه اليهود والنصارى، والمعنى: أن الذي أنت عليه يا محمد هو الهدى الحقيقي لأنه هدى من عند الله بخلاف ما يدّعيه اليهود والنصاري وولَيْنِ اتّبَعْتَ أَهْوَاءَهُم جمع هوى، ويعني به ما هم عليه من الأديان القاسدة والأقوال المضلة؛ لأنهم اتبعوها بغير حجة بل بهوى النفوس والضمير لليهود والنصارى، والخطاب لمحمد ومن علم الله أنه لا يتبع أهواءهم، ولكن قال ذلك على وجه التهديد لو وقع للك، فهو على معنى الفرض والتقدير، ويحتمل أن يكون خطابًا له والمراد غيره والدين آتيناهُم الكِتَاب على هذا التوراة، ويحتمل العموم، ويكون الكتاب اسم جنس من بني إسرائيل، والكتاب على هذا التوراة، ويحتمل العموم، ويكون الكتاب اسم جنس ويتألونه حق يقبل معناه يتبعونه حق القراءة، وبمعنى الاتباع فإنه أظهر في معنى القراءة لا سيما إذا كانت تلاؤة الكتاب، القراءة، وبمعنى الاتباع فإنه أظهر في معنى القراءة لا سيما إذا كانت تلاؤة الكتاب، ويحتمل أن تكون هذه الجملة في موضع الحال، ويكون الخبر أولئك يومنون، وهذا أرجح، لأن مقصود الكلام الثناء عليهم بالإيمان، أو إقامة الحجة بإيمانهم على غيرهم ممن أرجح، لأن مقصود الكلام الثناء عليهم بالإيمان، أو إقامة الحجة بإيمانهم على غيرهم ممن

﴿ يَا بَنِي إِسْرَاثِيلَ ﴾ الآية: تقدّم الكلام على نظيرتها ﴿ وإذ ابْتَلَى ﴾ أي اختبر، فالعامل في إذ فعل مضمر تقديره اذكر، وقوله ﴿ بِكَلِمَاتٍ ﴾ قيل: مناسك الحج، وقيل: خصال الفطرة العشرة، وهي: المضمضة، والاستنشاق، والسّواك، وقصّ الشارب، وإعفاء اللحية، وقصّ الأظافر، ونتف الإبطين، وحلق العانة، والختان، والاستنجاء، وقيل هي ثلاثون خصلة: عشرة ذكرت في براءة من قوله: ﴿ التّائِبُون العَابِدُون ﴾ [التوبة: ١١٢]، وعشرة في وعشرة في الأحزاب من قوله: ﴿ إِنّ المُسْلِمين والمُسْلِمَات ﴾ [الأحزاب: ٣٥]، وعشرة في

المعارج من قوله: ﴿ إِلاَّ المُصَلِّينِ ﴾ [المعارج: ٢٢] ﴿ فَأَتَّمَّهُنَّ ﴾ أي عمل بهن ﴿ ومِن ذُرِّيِّتي ﴾ استفهام أو رغبة ﴿عَهْدِي﴾ الإمامة ﴿البَيْتَ﴾ الكعبة ﴿مَثَابَةٌ ﴾ اسم مكان من قولك ثاب إذا رجع، لأن الناس يرجعون إليه عامًا بعد عام ﴿واتَّخِذُوا ﴾ بالفتح إخبار عن المتبعين لإبراهيم عليه السلام، وبالكسر إخبار لهذه الأمّة، وافق قول عمر رضى الله عنه: لو اتخذت من مقام إبراهيم مصلّى، وقيل أمر لإبراهيم وشيعته، وقيل لبني إسرائيل فهو على هذا عطف على قوله: اذكروا نعمتي، وهذا بعيد ﴿مِنْ مَّقَام إِبْرَاهِيمَ﴾ هو الحجر الذي صعد به حين بناء الكعبة، وقيل المسجد الحرام ﴿وعهدنا﴾ عبارة عن الأمر والوصية ﴿طَهْرًا بَيْتِيَ﴾ عبارة عن بنيانه بنية خالصة كقوله: أُسِّس على التقوى وقيل المعنى طهراه عن عبادة الأصنام ﴿لِلطَّائِفِينَ﴾ هم الذين يطوفون بالكعبة وقيل الغرباء القادمون على مكة والأوّل أظهر ﴿والْعَاكِفِينَ﴾ هم المعتكفون في المسجد وقيل المصلّون وقيل المجاورون من الغرباء، وقيل أهل مكة، والعكوف في اللغة اللزوم ﴿بَلَدًا ﴾ يعني مكة ﴿آمِنًا ﴾ أي مما يصيب غيره من الخسف والعذاب، وقيل آمنًا من إغارة الناس على أهله لأن العرب كان يغير بعضهم على بعض، وكانوا لا يتعرَّضون لأهل مكة، وهذا أرجح لقوله: أوَ لم نمكِّن لهم حرمًا آمنًا ويتخطّف الناس من حولهم، فإن قيل: لِمَ قال في البقرة ﴿بَلَدًا آمِنًا ﴾ فعرّف في إبراهيم، ونكر في البقرة؟ أُجيب عن ذلك بثلاثة أجوبة «الجواب الأول» قاله أستاذنا الشيخ أبو جعفر بن الزبير، وهو أنه تقدّم في البقرة ذكر البيت في قوله: ﴿القواعد من البيت، وذكر البيت يقتضي بالملازمة ذكر البلد الذي هو فيه، فلم يحتج إلى تعريف، بخلاف آية إبراهيم، فإنها لم يتقدّم قبلها ما يقتضى ذكر البلد ولا المعرفة به، فذكره بلام التعريف «الجواب الثاني» قاله السهيلي وهو أن النبي صلّى الله عليه وآله وسلّم كان بمكة حين نزلت آية إبراهيم لأنها مكية فلذلك قال فيه البلد بلام التعريف التي للحضور: كقولك: هذا الرجل، وهو حاضر، بخلاف آية البقرة، فإنها مدنية، ولم تكن مكة حاضرة حين نزولها فلم يعرفها بلام الحضور، وفي هذا نظر؛ لأن ذلك الكلام حكاية عن إبراهيم عليه السلام، فلا فرق بين نزوله بمكة أو المدينة «الجواب الثالث» قاله بعض المشارقة أنه

قال هذا بلد آمنًا قبل أن يكون بلدًا فكأنه قال اجعل هذا الموضع بلدًا آمنًا وقال هذا البلد بعد ما صار بلدًا وهذا يقتضي أن إبراهيم دعا بهذا الدعاء مرتين، والظاهر أنه مرة واحدة حكى لفظه فيها على وجهين ﴿مَن آمَنَ﴾ بدل بعض من كل ﴿ومَن كَفَرَ﴾ أي قال الله وأرزق مَن كفر لأنّ الله يرزق في الدنيا المؤمن والكافر ﴿رَبَّتَا تَقَبَّلْ مِنّا﴾ على حذف القول أي يقولان ذلك ﴿وأرنا مَناسِكَنا﴾ علمنا موضع الحج وقيل العبادات ﴿فِيهِمْ﴾ أي في ذريّتنا ﴿رَسُولاً مّنهُمْ هو محمد صلّى الله عليه وآله وسلّم، ولذلك قال صلّى الله عليه وآله وسلّم: «أنا دعوة أبي إبراهيم» والضمير المجرور لذريّة إبراهيم وإسماعيل وهم العرب وسلّم: «أنا دعوة أبي إبراهيم» والضمير المجرور لذريّة إبراهيم وإسماعيل وهم العرب الذين من نسل عدنان، وأما الذين من قحطان فاختلف هل هم من ذريّة إسماعيل أم لا ﴿آيَاتِكُ ﴾ هنا القرآن ﴿وَالْحِكْمَةَ ﴾ هنا هي السّنة ﴿وَيُرَكِيهِمْ ﴾ أي يطهرهم من الكفر والذنوب ﴿سَفَة نَفْسَهُ منصوب على التشبيه بالمفعول به، وقيل الأصل في نفسه ثم حذف الجار فانتصب وقيل تمييز.

﴿وَوَصَّى بِهَا﴾ أي بالكلمة والملّة ﴿ويَعْقُوبُ﴾ بالرفع عطف على إبراهيم، فهو مُوص، وقرىء بالنصب عطفًا على نبيّه فهو موصى ﴿أَمْ كُنتُمْ﴾ أم هنا منقطعة معناها الاستفهام والإنكار، وإسماعيل كان عمّه، والعمّ يسمى أبا ﴿وَقَالُوا كُونُوا﴾ أي قالت اليهود كونوا هودًا وقالت النصارى كونوا نصارى ﴿بَلْ مِلّةٌ﴾ منصوب بإضمار فعل ﴿لا نُفَرّقُ﴾ أي

وَيَعْفُوبَ وَٱلْاَسْبَاطِ وَمَا أُونِيَ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَا أُونِي ٱلنِّيثُونَ مِن زَّتِهِمْ لَا نَفَرْ فَيْ آَيْنَ أَحِدِ مِنْهُمْ وَحَمَٰ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴿ فَإِنْ عَامَنُوا بِمِثْلِ مَا عَامَنُمُ بِدِ عَفَدِ اَهْ تَدُوا اَيْ اَلَوْا فَإِمَّا اَيْمَ فِي شِفَاقً مَصَيَكْفِيكُمُ اللّهُ وَهُو السّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ صَبْغَةَ اللّهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِن اللّهِ مِسْبَغَةً وَخَنُ لَهُ فَسَيَكُفِيدَ هَمُ اللّهُ وَهُو السّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ صَبْغَةَ اللّهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِن اللّهِ مِمْ اللّهُ مَعْنُ لَهُ لَمُ عَلَيْهُ وَمَنْ اللّهُ وَمَن اللّهُ وَمَن اللّهُ وَمَن اللّهُ مِثَن كَتَم شَهَدَةً عِندَمُ مِن اللّهُ وَمَا اللّهُ بِغَفِلِ عَمْدُونَ فَي اللّهُ وَمَن النّاسِ مَا وَلَدَهُمْ عَن قِبْلِهِمُ الّذِي كَافُوا عَلَيْهَا قُلُ اللّهُ عِنَا اللّهُ بِغَفِلِ عَمَالُونَ ﴿ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَمْدُونَ عَمَا اللّهُ بِغَفْلِ عَمَالُونَ ﴿ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَمْدُونَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللل

لا نؤمن بالبعض دون البعض، وهذا برهان، لأن كل مَن أتى بالمعجزة فهو نبيّ، فالكفر بعضهم والإيمان ببعضهم تناقض ﴿فَسَيَحْفِيكُهُمُ ﴾ وعد ظهر مصداقه فقتل بني قريظة وأجلى بني النضير وغير ذلك ﴿صِبْغَةَ اللَّهِ أي دينه وهو استعارة من صبغ الثوب وغيره، ونصبه على الإغراء وعلى المصدر من المعاني المتقدمة أو بدل من ملة إبراهيم ﴿كَتَمَ شَهَادَةَ ﴾ من الشهادة بأن الأنبياء على الحنيفية ﴿مِنَ اللَّهِ يتعلق بكتم أو كأن المعنى شهادة تخلصت له من الله ﴿سَيَقُولُ ﴾ ظاهره الإعلام يقولهم قبل وقوعه، إلا أن ابن عباس قال نزلت بعد قولهم السُفَهَاء ﴾ هنا اليهود أو المشركون أو المنافقون ﴿مَا وَلاَهُم ﴾ أي ما ولى المسلمين حَن قِبلتهم لأن الله يحكم ما يريد، ويولي عباده حيث شاء، لأن الجهات كلها له ﴿وَكَلَلِكَ بعدما هديناكم ﴿جَعَلْنَاكُمْ أُمة وَسَطًا ﴾ أي خيارًا ﴿شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ أي تشهدون يوم القيامة بإبلاغ الرسل إلى قومهم ﴿عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ أي بأعمالكم، قال عليه الصلاة والسلام أقول كما قال أخي عيسى: وكنت عليهم شهيدًا ما دمت فيهم الآية، فإن قبل: لِمَ قدّم المجرور في قوله: ﴿عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ وأخره في قوله ﴿شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ وقبل: لِمَ قدّم المجرور في قوله: عليكم شهيدًا والجواب: أنّ تقديم المعمولات يفيد الحصر، فقدّم المجرور في قوله شهدًاء على اللهاء على فالجواب: أنّ تقديم المعمولات يفيد الحصر، فقدّم المجرور في قوله شهدًاء على المحمورة في قوله شهدًاء على المحمورة في قوله شهدًاء على المحموم شهادة النبي صلّى الله عليه وآله وسلّم بأمّته ولم يقدّمه في قوله شهدًاء على

الرَّمُسُولَ مِمَّن يَنْقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْةً وَإِن كَانَتْ لَكِيلِةً إِلَا عَلَى الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَنْكُمُ اللَّهُ بِالنَّتَاسِ لَرَهُ وَقُ تَحِيدُ ﴿ فَالْعَرَامُ وَهُو لَا تَعَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

الناس لأنه لم يقصد الحصر ﴿القِبْلَةَ الَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا ﴾ فيها قولان: أحدهما: أنها الكعبة، وهو قول ابن عباس. والآخر: هو بيت المقدس، وهو قول قتادة وعطاء والسدّي. وهذا مع ظاهر قوله: كنت عليها؛ لأنّ النبي صلّى الله عليه وآله وسلّم كان يصلّى إلى بيت المقدس، ثم انصرف عنه إلى الكعبة، وأما قول ابن عباس: فتأويله بوجهين: الأوّل: أنّ كنت بمعنى أنت، ولثاني: قيل إن النبي صلّى الله عليه وآله وسلّم صلّى إلى الكعبة قبل بيت المقدس، وإعراب التي كنت عليها مفعول يجعلنا، أو صفة للقبلة، ومعنى الآية على القولين: اختبار وفتنة للناس بأمر القِبلَة، وأما على قول قتادة فإن الصلاة إلى بيت المقدس فتنة للعرب لأنهم كاتوا يعظمون الكعبة، أو فتئة لمَن أنكر تحويلها، وتَقْديره على هذا!: ما جعلنا صرف القِبلة، أمّا على قول ابن عباس؛ فإن الصلاة إلى الكعبة فتنة لليهود؛ لأنهم يعظمون بيت المقدس، وهم مع ذلك ينكرون النسخ، فأنكروا صرف القِبلة، أو فتنة لضعفاء المسلمين حتى رجع بعضهم عن الإسلام حين صرفت القِبلة ﴿لِنَعْلَمَ ﴾ أي العلم الذي تقوم به الحجة على العبد وهو إذا ظهر في الوجود ما علمه الله ﴿ يتقلب على عقبيه ﴾ عبارة عن الارتداد عن الإسلام، وهو تشبيه بمن رجع يمشي إلى وراء ﴿وَإِن كَانَتْ ﴾ إن مخفَّفة من الثقيلة واسم كان ضمير الفعلة وهي التحوّل عن القِبلة ﴿إِيمَانَكُمْ﴾ قيل صلاتكم إلى بيت المقدس واستدلّ به من قال إن الأعمال من الإيمان، وقيل معناه ثبوتكم على الإيمان حين انقلب غيركم بسبب تحويل القِبلة ﴿تَقَلُّبَ وَجُهكَ﴾ كان النبي ﷺ يرفع رأسه إلى السماء رجاء أن يؤمر بالصلاة إلى الكعبة ﴿شَطْرَ المَسْجِدِ﴾ جهة ﴿وَمَا أَسْتَ بِتَابِع قِبْلَتَهُمْ﴾ خبر يتضمن النهي ووحّدت قِبلتهم، وإن كانت جهتين لاتحادهم في البطلان ﴿وَلَمَّا بَعْضُهُم بِتَابِع قِبْلَةَ بَعْض ﴾ لأنّ اليهود لعنهم الله يستقبلون المغرب والنصارى المشرق ﴿يَعْرِفُونَهُ﴾ أي يعرفون القرآن أو النبي صلَّى الله عليه وآله وسلَّم أو أمر القِبلة ﴿كَمَا يَعْرِفُونَ اَتَيْنَهُمُ الْكِنَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمْ وَإِنَّ فَرِيقًا مِنْهُمْ لَيَكُنُمُونَ الْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ فَنَ الْمُمْتَرِينَ فَي وَلِكُلِّ وِجْهَةٌ هُو مُولِيّها فَاسْتَيِقُوا الْخَيْرَاتِ أَيْنَ مَا تَكُونُواْ يَأْتِ بِكُمُ اللّهُ جَمِيعًا إِنَّ اللّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ فَي وَمِن حَيْثُ خَرَجْتَ فَولِ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِنَّهُ لَلْحَقُّ مِن رَّبِكُ وَمَا الله بِعَنْفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ فَي وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَولِ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِنَّهُ لَلْحَقُّ مِن رَّبِكُ وَمَا الله بِعَنْفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ فَي وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَولِ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِنَّهُ لَلْحَقُ مِن رَّبِكُ وَمَا الله بِعَنْفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ فَي وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَولِ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَولُواْ وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ لِتَكَلّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ وَجُهَدَ الْمَالَمُ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَولُواْ وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ لِتَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ اللهُ عَنْمُ وَلَوْ الْمُعْوِلِ عَلَيْكُمْ وَلَعُلُونَ اللّهُ اللهُ وَمُولِ اللّهُ اللّهُ مَا لَهُ مَنْ لَمُ الْمُ الْمُهُ فَلَا تَعْشُولُونَ فَي الْمُولُونِ الْمَالِعُلُولُ الْمُعُولُونِ فَى الْمُحْمُ مَا لَمَ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ فَى الْمَالِي وَلَا تَكُونُ وَي الْمَثَلُونُ مِنَ الْمَالِمُ الْمَعْلُولُ الْمَعْلُمُ وَالْمَالُولُ الْمُ الْمَقُولُ وَالْمُولُ وَاللّهُ وَالْمُولُونِ الْمَالَعُلُونُ الْمَالُولُ الْمُعَلِّمُ مَا لَمَ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ فَى الْمَرْمُ وَالْمُولُ الْمَالَعُلُولُ الْمُ وَالْمُؤْلُونِ الْمُلْمُ وَالْمُعُولُ الْمَلْمُ وَالْمَالِ اللّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُونِ الْمُعْمُ وَالْمُولُولُ الْمُعْلِمُ الْمُ الْمُرَالِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُونِ الْمُعْلِمُ الْمُولِ الْمُعْلَمُ اللّهُ الْمُؤْلُونِ الْمُعْلِمُ اللْمُ الْمُولُ الْمُعْلِمُ اللّهُ اللّهُ اللْمُؤْلُولُ الْمُعْلِمُ اللّهُ الْمُعْلَى الْمُلْمُولُ الْمُعْلِمُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُعْلِمُ اللْمُولِ الْمُؤْلِلَةُ الْمُعْلِمُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُعْلِمُ الْم

أَبْنَاءَهُمْ ﴾ مبالغة في وصف المعرفة، وقال عبد الله بن سلام معرفتي بالنبي صلَّى الله عليه وآله وسلّم أشدّ من معرفتي بابني لأنّ ابني قد يمكن فيه الشك ﴿وَلِكُلِّ﴾ أي لكل أحد أو لكل طائفة ﴿وِجْهَةٌ ﴾ أي جهة، ولم تحذف الواو لأنه ظرف مكان، وقيل إنه مصدر، وثبت فيه الواو على غير قياس ﴿ هُوَ مُوَلِّيهَا ﴾ أي موليها وجهه، وقرىء مولاها أي ولاه الله إليها، والمعنى أن الله جعل لكل أمّة قِبلة ﴿فَاسْتَبقُوا الْخَيْرَاتِ﴾ أي بادروا إلى الأعمال الصالحات ﴿ يَأْتِ بِكُمُ اللَّهُ ﴾ أي يبعثكم من قبوركم ﴿ فَوَلِّ وَجْهَكَ ﴾ الأمر كرر للتأكيد أو ليناط به ما بعده ﴿لِنَلاَّ يَكُونَ لِلنَّاسِ﴾ الآية: معناها أنّ الصلاة إلى الكعبة تدفع حجة المعترضين من الناس، فإن أُريد اليهود فحجتهم أنهم يجدون في كتبهم أنّ النبي صلّى الله عليه وآله وسلّم يتحوّل إلى الكعبة فلما صلّى إليها لم تبقَ لهم حجة على المسلمين، وإن أريد قريش فحجتهم أنهم قالوا قِبلة آبائه أولى به ﴿إِلاَّ الَّذِينَ ظَلَمُوا﴾ أي مَن يتكلم بغير حجة ويعترض التحوّل إلى الكعبة، والاستثناء متصل؛ لأنه استثناء من عموم الناس. ويحتمل الانقطاع على أن يكون استثناء ممّن له حجة، فإن الذين ظلموا هم الذين ليس لهم حجة ﴿وَلاَتِمُّ متعلق بمحذوف أي فعلت ذلك لأتُمّ، أو معطوف على لئلا يكون ﴿كَمَا أَرْسَلْنَا﴾ متعلق بقوله لأتُمّ، أو بقوله فاذكروني، والأوّل أظهر ﴿فاذْكُرُونِي أَذْكُرْكُمْ ﴾ قال سعيد بن المسيب: معناه اذكروني بالطاعة: أذكركم بالثواب، وقيل اذكروني بالدعاء والتسبيح ونحو ذلك، وقد أكثر المفسّرون، ولا سيما المتصوّفة في تفسير هذا الموضع بألفاظ لها معاني مخصوصة، ولا دليل على التخصيص، وبالجملة فهذه الآية بيان لشرف الذكر وبينها قول رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم كما يرويه عن ربه: أنا عند ظن عبدي بي وأنا معه حين يذكرني فإن ذكرني في نفسه: ذكرته في نفسي، وإن ذكرني في ملاً: ذكرته في ملاً خير منهم... والذكر ثلاثة أنواع: ذكر بالقلب، وذكر باللسان، وبهما معًا، واعلم أن الذكر أفضل الأعمال على الجملة، وإن ورد في بعض الأحاديث تفضيل غيره من الأعمال: كالصلاة وغيرها؛ فإن ذلك لما فيها من معنى الذكر والحضور مع الله تعالى.

والدليل على فضيلة الذكر من ثلاثة أوجه (الأول) النصوص الواردة بتفضيله على سائر الأعمال، قال رسول الله صلّى الله عليه وآله وسلّم: «ألا أُنبئكم بخير أعمالكم، وأزكاها عند مليككم، وأرفعها في درجاتكم، وخير لكم من أن تلقوا عدوكم فتضربوا أعناقهم ويضربوا أعناقكم»؟ قالوا: بلى يا رسول الله، قال: «ذكر الله». وسئيل رسول الله صلّى الله عليه وآله وسلّم: أيّ الأعمال أفضل؟ قال: «ذكر الله»، قيل الذكر أفضل أم الجهاد في سبيل الله؟ فقال: «لو ضرب المجاهد بسيفه في الكفّار حتى ينقطع سيفه ويختضب دمًا: لكان الذاكر أفضل منه. (الوجه الثاني) أن الله تعالى حيث ما أمر بالذكر، أو أثنى على الذكر: اشترط فيه الكثرة، فقال: اذكروا الله ذكرًا كثيرًا، والذاكرين الله كثيرًا، ولم يشترط ذلك في سائر الأعمال. (الوجه الثالث) أن للذكر مزية هي له خاصة وليست لغيره: وهي الحضور في الحضرة العليّة، والوصول إلى القرب بالذي عبّر عنه ما ورد في الحديث من المجالسة والمعية، فإن الله تعالى يقول: أنا جليس مَن ذكرني، ويقول: أنا عند ظن عبدي وأنا معه حين يذكرني.

وللناس في المقصد بالذكر مقامان: فمقصد العامّة اكتساب الأجور، ومقصد الخاصّة القرب والحصور وما بين المقامين بون بعيد فكم بين مّن يأخذ أجْره وهو من وراء حجاب، وبين مّن يقرب حتى يكون من خواصّ الأحباب.

واعلم أن الذكر على أنواع كثيرة: فمنها التهليل، والتسبيح، والتكبير، والحمد، والحوقلة، والحسبلة، وذكر كل اسم من أسماء الله تعالى، والصلاة على النبي صلى الله عليه وآله وسلم، والاستغفار، وغير ذلك. ولكل ذكر خاصيته وثمرته. وأما التهليل: فثمرته التوحيد: أعني التوحيد الخاص فإن التوحيد العام حاصل لكل مؤمن، وأما التكبير؛ فثمرته التعظيم والإجلال لذي الجلال، وأما الحمد والأسماء التي معناها الإحسان والرحمة كالرحمن الرحيم والكريم والغفّار وشبه ذلك: فثمرتها ثلاث مقامات، وهي الشكر، وقوة الرجاء، والمحبة. فإن المحسن محبوب لا محالة. وأما الحوقلة والحسبلة: فثمرتهما التوكل على الله والتفويض إلى الله، والثقة بالله: وأما الأسماء التي معناها الاطلاع والإدراك

كالعليم والسميع والبصير والقريب وشبه ذلك: فثمرتها المراقبة. وأما الصلاة على النبي صلّى الله عليه وآله وسلّم: فثمرتها شدّة المحبة فيه، والمحافظة على اتباع سُنته، وأما الاستغفار: فثمرته الاستقامة على التقوى، والمحافظة على شروط التوبة مع إنكار القلب بسبب الذنوب المتقدّمة.

ثم إن ثمرة الذكر التي تجمع الأسماء والصفات مجموعة في الذكر الفرد وهو قولنا: الله، الله، فهذا هو الغاية وإليه المنتهى ﴿اسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ والصَّلاةِ إِنَّ اللَّه مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ أي بمعونته ﴿وَلاَ تَقُولُوا لِمَن يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتُ ﴾ قيل إنها نزلت في الشهداء المقتولين في غزوة بدر، وكانوا أربعة عشر رجلاً لما قتلوا حزن عليهم أقاربهم فنزلت الآية مبيّنة لمنزلة الشهداء عند الله وتسلية لأقاربهم، ولا يخصها نزولها فيهم بل حكمها على العموم في الشهداء ﴿وَلَنْبُلُونُكُم ﴾ أي نختبركم، وحيث ما جاء الاختبار في حق الله فمعناه أن يظهر في الوجود ما في علمه لتقوم الحجة على العبد وليس كاختبار الناس بعضهم بعضًا، لأن الله يعلم ما كان وما يكون والخطاب بهذا الابتلاء للمسلمين، وقيل لكفّار قريش، والأول أظهر ﴿وَنَقْص مِن الأعداء ﴿وَالجُوع ﴾ بالجدب لقوله بعد هذا وبشر الصابرين ﴿بِشَيءٍ مِّنَ الخَوفِ ﴾ من الأعداء ﴿وَالجُوع ﴾ بالجدب للجهاد ﴿إنَّا لِلَّهِ اللهم للملك والمالك يفعل في ملكه ما يشاء ﴿رَاجِعُونَ ﴾ تذكروا الآخرة وسبب لتهون عليهم مصائب الدنيا، وفي الحديث الصحيح: أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال: "مَن أصابته مصيبة فقال: إنّا لله وإنّا إليه راجعون، اللهم أجرني في مصيبتي واخلف لي خيرًا منها أخلف الله له خيرًا مما أصابه ». قالت أمّ سلمة فلما مات زوجي أبو سلمة قلت ذلك فأبدلني الله به رسول الله صلّى الله عليه وآله وسلّم.

فائدة: ورد ذكر الصبر من القرآن في أكثر من سبعين موضعًا، وذلك لعظمة موقعه في الدين. قال بعض العلماء: كل الحسنات لها أجر محصور من عشرة أمثالها إلى سبعمائة ضعف إلا الصبر فإنه لا يحصر أجره، لقوله تعالى: ﴿إنما يُوفِي الصَّابِرُون أَجْرَهم بغَيْرِ حِساب﴾ [الزمر: 10]. وذكر الله للصابرين ثمانية أنواع من الكرامة: أوّلها المحبة، قال:

رَجِعُونَ ﴿ أَوْلَتِهِ عَلَيْهِمْ صَلَوَتُ مِن رَبِهِمْ وَرَحْمَةُ وَأَوْلَتِهِ كَ هُمُ ٱلْمُهُتَدُّوْفَ ﴿ إِنَّ الْقَبْعَا وَالْمَرُوةَ مِن شَعَايِرِ اللَّهِ فَمَن حَجَّ الْبَيْتَ أَوِ اعْتَمَر فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يُطَوَّفُكُ بِهِ مَأْ وَمَن تَطَوَّعَ خَرًا فَإِنَّ الْمَدُونَ مِن الْبَيْنَتِ وَالْمُمُكُمُ مِن الْبَيْنَتِ وَالْمُمُكُمُ مِن الْبَيْنَتِ وَالْمُمُكُمُ مِن الْبَيْنَكُمُ مَا اللهِ وَيَلْعَنْهُمُ اللهُ وَيَلْعَنْهُمُ اللهِ عَنُونَ فَي إِلَّا الّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَبَيَنْوا

﴿وَاللَّهُ يُحبُّ الصَّابِرِينِ﴾ [آل عمران: ١٤٦] والثاني: النصر قال: ﴿إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ﴾ [البقرة: ٢٥٣] والثالث: غرفات الجنة، قال: ﴿ يُجزُونَ الغُرْفة بِمُا صَبَرُوا ﴾ [الفرقان! ٧٥] والرابع الأجر الجزيل قال: ﴿إنما يُوفِّي الصَّابِرُونَ أَجْرُهُم بِغَيْرِ حِسَابِ﴾ [الزمر: ١٠] والأربعة الأخرى المذكورة في هذه الآية، ففيها البشارة، قال: ﴿وبَشِّر الصَّابِرينَ ﴾ والصلاة والرحمة والهداية ﴿ أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِّن رَّبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَئِكُ هُمُ الْمُهْتَدُونَ ﴾ والصابرون على أربعة أوجه: صبر على البلاء، وهو منع النفس من التسخيط والهلع والجزع. وصبر على النعم وهو تقييدها بالشكر، وعدم الطغيان، وعدم التكبر بها. وصبر على الطاعة بالمحافظة والدوام عليها. وصبر عن المعاصى بكفّ النفس عنها، وفوق الصبر التسليم وهو ترك الاعتراض والتسخيط ظاهرًا، وترك الكراهة باطنًا وفوق التسليم الرضا بالقضاء، وهو سرور النفس بفعل الله وهو صادر عن المحبة، وكل مَّا يفعل المحبوب محبوب ﴿إِنَّ الصَّفَا والمَرْوَةَ ﴾ جبلان صغيران بمكة ﴿مِن شَعَائِر اللَّهِ ﴾ أي معالم دينه واحدها شعيرة أو شعارة ﴿فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِ ﴾ إباحة للسّعي بين الصفا والمروة والسعي بينهما واجب عند مالك والشافعي، وإنما جاء بلفظ يقتضي الإباحة لأن بعض الصحابة امتنعوا من السعي بينهم، لأنه كان في الجاهلية على الصفا صنم يقال له أساف، وعلى المروة صنيم يقال له نائلة، فخافوا أن يكون السعى بينهما تعظيمًا للصنمين، فرفع الله ما وقع في نفوسهم من ذلك، ثم إن السعي بينهما للسُّنَّة، قالت عائشة رضي الله عنها «سنَّ رسول الله صِلَّى الله عليه وآله وسلّم السّعي بين الصفا والمروة، وليس لأحد تركه»، وقيل إن الوجوب يؤخذ من قوله: ﴿شَعَاثِرِ اللَّهِ﴾ وهذا ضعيف لأنَّ شعائر الله: منها واجبة، ومنها مندوبة، وقد قيل إن السعي مندوب ﴿يَطُّونَ ﴾ أصله يتطوّف ثم أُدغمت التاء في الطاء وهذا الطواف يراد به السعى سبعة أشواط ﴿ومَن تطوع﴾ عامًّا في أفعال البرّ، وخاصة في الوجوب من السُّنة أو معنى التطوّع بحج بعد حج الفريضة ﴿إِن الَّذِينَ يَكْتُمُونَ ﴾ أمر محمد صلّى الله عليه واله وسلَّم ﴿فِي الْكِتَابِ﴾ التوارة هنا ﴿اللَّاعِنُونَ﴾ الملائكة والمؤمنون، وقَيل المخلوقات إلاَّ الثقلين، وقيل البهائم لما يصيبهم من الجدب لذنوب الكاتمين للحق ﴿وَبَيُّنُوا ﴾ أي شرط في

فَأُولَتِهِكَ أَنُوبُ عَلَيْهِمْ وَأَنَا التَوَابُ الرَّحِيمُ ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ وَمَاتُواْ وَهُمْ كُفَارُ أُولَتِهِكَ عَلَيْهِمْ فَأُولَتِهِكَ عَلَيْهِمْ لَعَذَابُ وَلا هُمْ لَعَنَةُ اللّهِ وَالْمَلَتَهِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴿ خَلِدِينَ فِيهَا لَا يُحَفَّفُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ وَلا هُمْ يُظُرُونَ ﴿ إِلَهُ وَاللّهُ مَنَ الرَّحِيمُ ﴿ إِنَّ فِي خَلِقِ السَّمَوَتِ يُظُرُونَ ﴿ إِلَهُ كُولُ اللّهُ مِنَ الْبَحْرِيمَ يَنْفُعُ النَّاسَ وَمَا أَنزَلَ اللّهُ مِنَ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَفِ النَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي تَجْدِى فِي الْبَحْرِيمَ يَنْفُعُ النَّاسَ وَمَا أَنزَلَ اللّهُ مِنَ وَالْمُحَدِيمِ وَالْحَيْرِيمِ وَالْمَارِيمِ وَالشَحَابِ السَّمَاءِ مِن مَآءِ فَأَخْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعَدَ مَوْتِهَا وَبَثَ فِيها مِن كُلِّ دَابَةٍ وَتَصْرِيفِ الرِينِجِ وَالسَّحَابِ

توبتهم أن يبيّنوا لأنهم كتموا ﴿والنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾ هم المؤمنون فهو عموم يراد به الخصوص لأنّ المؤمنين هم الذين يعتدّ بلعنهم للكافرين، وقيل يلعنهم جميع الناس ﴿خَالِدِينَ فِيها﴾ أي في اللعنة، وقيل في النار ﴿وَلاَ هُمْ يُنظَرُونَ ﴾ من أنظَر إذا أخر، أي لا يؤخرون عن العذاب ولا يمهلون أو من نظر لقوله: ﴿ ولا يَنظُرُ إليهم ﴾ [آل عمران: ٧٧] إلا أن يتعدّى بإلى ﴿وَإِلْهُكُم إِلَّهُ وَاحِدٌ ﴾ الواحد له ثلاثة معاني كلها صحيحة في حق الله تعالى: أحدها: أنه لا ثاني له فهو نفي للعدد، والآخر أنه لا شريك له، والثالث أنه لا يتبعض ولا ينقسم، وقد فسر المراد به هنا في قوله: ﴿لا إله إلا هو﴾، واعلم أن توحيد الخلق لله تعالى على ثلاث درجات الأولى توحيد عامّة المسلمين وهو الذي يعصم النفس من الهلك في الدنيا، وينجى من الخلود في النار في الآخرة وهو نفي الشركاء والأنداد، والصاحبة والأولاد، والأشباه والأضداد. الدرجة الثانية: توحيد الخاصّة، وهو أن يرى الأفعال كلها صادرة من الله وحده ويشاهد ذلك بطريق المكاشفة لا بطريق الاستدلال الحاصل لكل مؤمن، وإنما مقام الخاص في التوحيد يُغني في القلب بعلم ضروري لا يحتاج إلى دليل، وثمرة هذا العلم الانقطاع إلى الله والتوكُّل عليه وحده واطَّراح جميع الخلق، فلا يرجو إلاَّ الله، ولا ّ يخاف أحدًا سواه إذ ليس يرى فاعلاً إلا إيّاه ويرى جميع الخلق في قبضة القهر ليس بيدهم شيء من الأمر، فيطرح الأسباب وينبذ الأرباب، والدرجة الثالثة ألاّ يرى في الوجود إلاّ الله وحده فيغيب عن النظر إلى المخلوقات، حتى كأنها عنده معدومة، وهذا الذي تسمّيه الصوفية مقام الفناء بمعنى الغيبة عن الخلق حتى أنه قد يفني عن نفسه، وعن توحيده: أي يغيب عن ذلك باستغراقه في مشاهدة الله ﴿إِنْ فِي خَلْق السَّمَاوَاتِ والأَرْضِ ﴾ الآية ذكر فيها ثمانية أصناف من المخلوقات تنبيهًا على ما فيها من العِبَر والاستدلال على التوحيد المذكور قبلها في قوله: ﴿وَإِلهُكُمْ إِلهٌ وَاحِدٌ ﴾ ﴿وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ ﴾ أي اختلاف وصفهما من الضياء والظلام والطول والقصر، وقيل إن أحدهما يخلف الآخر ﴿بِمَا يَنفَعُ النَّاسَ ﴾ من التجارة وغيرها ﴿وَتَصْرِيفِ الرِّياحِ﴾ إرسالها من جهات مختلفة، وهي الجهات الأربع، وما ٱلْمُسَخَّرِ بَيْنَ ٱلسَّمَاءَ وَٱلْأَرْضِ لَآيَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن هُونِ ٱللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

بينهما وبصفات مختلفة فمنها ملقّحة بالشجر، وعقيم، وصر، وللنصر، وللهلاك ﴿وَالَّذِينَ آمنوا أشد حُبًّا للَّهِ اعلم أن محبة العبد لربه على درجتين: إحداهما المحبة العامة التي لا يخلو منها كل مؤمن، وهي واجبة، والأخرى المحبة الخاصة التي ينفرد بها "العُلْمَاء الربّانيّون، والأولياء والأصفياء، وهي أعلى المقامات، وغاية المطلوبات، فإن سائر مقامات الصالحين: كالخوف، والرجاء، والتوكّل، وغير ذلك فهي مبنية على حظوظ النفس؛ ألا ترى أن الخائف إنما يخاف على نفسه وأن الراجي إنما يرجو منفعة نفسه؛ بخلاف المحبة فإنها من أجل المحبوب فليست من المعاوضة، واعلم أنَّ سبب محبَّة الله معرفته فتقوى المحبة على قدر قوة المعرفة، وتضعف على قدر ضعف المعرفة، فإنّ الموجب للمحبة إحدى أمرين، وكلاهما إذا اجتمع في شخص من خلق الله تعالى كان في غاية الكمال. الموجب الأول الحُسن والجمال، والآخر الإحسان والإجمال، فأما الجمال فهو محبوب بالطبع، فإن الإنسان بالضرورة يحبّ كل ما يستحسن، والإجمال مثل جمال الله في حكمته البالغة وصنائعه البديعة، وصفاته الجميلة الساطعة الأنوار، التي تروق العقول وتهيج القلوب، وإنما يدرك جمال الله تعالى بالبصائر، لا بالأبصار، وأما الإحسان فقد جبلت القلوب على حبّ من أحسن إليها، وإحسان الله إلى عباده متواتر وإنعامه عليهم باطن وظاهر، وإن تعدُّوا نعمة الله لا تحصوها، ويكفيك أنه يُحسِن إلى المُطيع والعاصي، والمؤمن والكافر، وكل إحسان ينسب إلى غيره فهو في الحقيقة منه، وهو المستحق للمحبة وحده. واعلم أنّ محبة الله إذا تمكّنت من القلب ظهرت آثارها على الجوارح من الجدّ في طاعته والنشاط لخدمته، والحرص على مرضاته والتلذُّذ بمناجاته، والرضا بقضائه، والشوق إلى لقائه والأنس بذكره، والاستيحاش من غيره، والفرار من الناس، والانفراد في الخلوات، وخروج الدنيا من القلب، ومحبة كل مَن يحبُّه الله وإيثاره على كلُّ مَن سواه؛ قال الحارث المحاسبي: المحية تسليمك إلى المحبوب بكليتك ثم إيثارك له على نفسك وروحك ثم موافقته سرًا وجهرًا ثم علمك بتقصيرك في حبه ﴿وَلَوْ يَرَى﴾ من رؤية العِين والذين ظلموا مفعول، وجواب لو محذوف وهو العامل في أن التقدير لو يرى الذين ظلموا لعلمت أنَّ القوَّة لله أو لعلموا أنَّ القوَّة لله، والقوى بالياء، وهو على هذه القواءة من رؤيا القلب، والذين ظلموا فاعل، وأن القوّة مفعول يرى، وجواب لو محذوف والتقدير لو يرى الْقُوَّةَ لِلَهِ جَمِيعًا وَأَنَّ اللَّهَ شَكِيدُ الْعَذَابِ ﴿ إِذْ تَبَرَّأُ الَّذِينَ اتَّبِعُواْ مِنَ الَّذِينَ التَّبِعُواْ مِنَ الَّذِينَ التَّبِعُواْ لَوَ أَنَ لَنَا كَرَّةً فَنَتَبَرًّا مِنْهُمْ كَمَا الْمَكذَابَ وَتَقَطَّعَت بِهِمُ الْأَسْبَابُ ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ اتَّبَعُواْ لَوَ أَنَ لَنَا كَرَّةً فَنَتَبَرًّا مِنْهُمْ كَمَا اللَّهِ عَلَيْهِم وَمَا هُم بِخَرْجِينَ مِنَ النَّارِ ﴿ يَعَالَيُهَا تَبَرَّءُواْ مِنْ اللَّهِ مَا لَا يَعْلَمُونَ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوُّ مُبِينُ ﴿ النَّاسُ كُلُواْ مِمَا فِي الْأَرْضِ حَلَالًا طَيِّبًا وَلَا تَتَبِعُواْ خُطُورَتِ الشَّيَطِانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوُّ مُبِينُ ﴿ النَّالَ اللَّهُ مَا كُلُواْ مِمَا فِي اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴿ وَمَا اللَّهُ لَكُمْ عَدُولُ مُمَّالِ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴿ وَمَا اللَّهُ مَا أَلَيْكُمْ عَلَيْ اللَّهُ مَا أَنْولَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴿ وَمَنْ لَا يَعْفُوا مَا أَنْزِلَ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ

الذين ظلموا أن القوة لله لندموا، والستعظموا ما حلّ بهم ﴿إِذْ تَبَرَّأُ ﴾ بدل من إذ يرون، أو استئناف والعامل فيه محذوف وتقديره اذكر ﴿الَّذِينَ اتَّبَعُوا﴾ هم الآلهة أو الشياطين أو الرؤساء من الكفّار والعموم أولى ﴿الأسْبَابُ ﴾ هنا الوصلات من الأرحام والمودّات ﴿أَعْمَالَهُمْ حَسَرَاتٍ ﴾ أي سيادتهم وقيل حسنتهم إذا لم تقبل منهم أو ما عملوا لآلهتهم ﴿كُلُوا﴾ أمر محمول على الإباحة ﴿حَلالا حال مما في الأرض أو مفعول بكلوا أو صفة لمفعول محذوف أي سيئًا حلالاً ﴿طَيْبًا﴾ يحتمل أن يريد الحلال ﴿خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ﴾ ما يأمر به، وأصله من خطوات الشيء وقال المنذر بن سعيد يحتمل أن يكون من الخطيئة ثم سهلت همزته وقرىء بضم الطاء وإسكانها وهي لغتان ﴿بِالسُّوءِ وَالْفَحْشَاءِ ﴾ المعاصي ﴿وَأَن تَقُولُوا﴾ الإشراك وتحريم الحلال كالبحيرة وغير ذلك ﴿أَوَ لَوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ﴾ رَدًا على قولهم: بل نتبع الآية في كفار الحرب وقيل في اليهود أنهم يتبعونهم ولو كانوا ﴿لا يَعْقِلُونَ﴾ فدخلت همزة الإنكار على واو الحال ﴿وَمَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ الآية: في معناها قولان: الأوّل تشبيه الذين كفروا بالبهائم لقلّة فهمهم وعدم استجابتهم لمَن يدعوهم، ولا بدِّ في هذا من محذوف، وفيه وجهان: أحدهما أن يكون المحذوف أوِّل الآية والتقدير مثل داعي الذين كفروا إلى الإيمان ﴿كَمَثُلِ الَّذِي يَنْعِقُ ﴾ أي يصيح ﴿بِمَا لاَ يَسْمَعُ ﴾ وهي البهائم التي لا تسمع ﴿إِلاَّ دُعَاءً وَنِدَاءً﴾ ولا يعقل معنى، والآخر أن يكون المحذوف بعد ذلك والتقدير مثل الذين كفروا كمثل مدعو الذي ينعق ويكون دعاء ونداء على الوجهين مفعولا يسمع والنعيق: هو زجر الغنم، والصياح عليها، فعلى هذا القول شبّه الكفّار بالغنم وداعيهم بالذي يزجرها وهو يصيح عليها، الثاني: تشبيه الذين كفروا في دعائهم وعبادتهم لأصنامهم بمَن ينعق بما لا يسمع لأنّ الأصنام لا تسمع شيئًا، ويكون دعاء ونداء على هذا

فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ١ إِنَّاهُ تَعْبُدُونَ ١ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْسَةَةَ وَٱلذَّمَ وَلَحْمَ ٱلْخِنزِيرَ وَمَا أَهِسَلَ بِهِ وَلِغَيْرِ ٱللَّهِ فَمَنِ ٱضْطُرَ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهُ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ١ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُتُمُونَ مَآ أَنزَلَ اللَّهُ مِنَ الْحِكَتَابِ وَيَشْتَرُونَ بِهِ عَنَا قَلِيلًا أَوْلَيْكَ مَا يَأْكُلُونَ فِي أَبُطُونِهِ مَ إِلَّا النَّارُ وَلَا يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيكَمَةِ وَلَا يُزَكِيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ ١ أَوْلَتِكَ الَّذِينَ آشَمَهُ ٱلشَّكَلَلَةَ بِٱلْهُدَىٰ وَٱلْمَدَابَ بِٱلْمَعْفِرَةَ فَمَا آصْبَرَهُمْ عَلَى ٱلنَّادِ ﴿ اللَّهِ مَا أَنَّهُ مَا أَصْبَرَهُمْ عَلَى ٱلنَّادِ ﴿ اللَّهِ مَا أَنَّهُ مَا أَلَّهُ مَا أَلَهُ مَا أَلَّهُ مَا أَلَّهُ مَا أَلَّهُ مَا أَلَهُ مَا أَلَّهُ مَالْمُ اللَّهُ مَا أَلَّهُ مَا أَلْمُعْلِمُ أَلَّهُ مَا أَلِهُ مَا أَلَّهُ مَا أَلَّهُ مَا أَلَّا أَلَّهُ مَا أَلَّهُ مَا أَلَّهُ مَا أَلَّهُ مَا أَلَّا أَلَّهُ مَا أَلَّا أَلَّهُ مَا أَلَّهُ مَا أَلَّا أَلَّهُ مَا أَلِهُ مَا أَلَّا أَلَّهُ مَا أَلَّا أَلَّهُ مَا أَلَّا أَلَّهُ مَا أَلَّهُ مَا أَلَّا أَلَّهُ مَا أَلَّا أَلَّا لَا أَلَّا أَلَّا لَا أَلَّا أَلَّا أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلّا لَا أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلَّا أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلَّا أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلَّا أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلَّا أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلَّا أَلّا لَا أَلَّا لَا لَا لَا لَا لَا أَلَّا لَا لَا لّ منعطف: أي أن الداعي يتعب نفسه بالدعاء أو النداء لمن لم يسمعه من غير فائدة، فعلى هذا شبّه الكفّار بالنعق ﴿صُمُّ ﴾ وما بعده راجع إلى الكفّار وذلك غير التأويل الأوّل ورفعوا على إضمار مبتدأ ﴿واشْكُرُوا﴾ الآية: دليل على وجوب الشكر لقوله: ﴿إِنْ كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَغْيُدُونَ﴾ ﴿المَيْنَةَ﴾ ما مات حتف أنفه، وهو عموم خصّ منه الحوت والجراد، وأجاز مالك أكل الطافي من الحوت، ومنعه أبو حنيفة، ومنع مالك الجراد حتى تسهب في بيوتها بقطع عضو منها أو وضعها في الماء وغير ذلك، وأجازه عبد الحكم دون ذلك ﴿والدُّم ﴾ بريد المسفوح لتقييده بذلك في سورة الأنعام، ولا خلاف في إباحة ما خالط اللحم من الله ﴿ وَلَحْمَ الْحِنْزِيرِ ﴾ هو حرام سواء ذُكِّي أو لم يُذَكِّ، وكذلك شجمه بإجماع، وإنما خصّ اللحم بالذَّكر، لأنه الغالب في الأكل ولأن الشحم تابع له، وكذلك مَن حلف أن لا يأكل لحمًا فأكل شحمًا حنث ببخلاف العكس ﴿ وَمَا أُهِلَّ بِهِ ﴾ أي صِيحَ لأنهم كانوا يصيحون ياسم مَن ذبح له ثم استعمل في النيَّة في الذبح ﴿لِغَيْرِ اللَّهِ﴾ الأصنام وشبهها ﴿اضْطُرَّ﴾ بالجوع أو بالإكراه، وهو مشتق من الضرورة ووزنه افتعل وأبدل من التاء طاء ﴿غَيْرَ بَاغٍ وَلاَ عَادِ﴾ قيل باغ على المسلمين، وعاد عليهم، ولذلك لم يرخص مالك في رواية عنه للعاصي يسفرو أن يأكل لحم الميتة، والمشهور عنه الترخيص له، وقيل غير باغ باستعمالها من غير إضراري وقيل باغ أي متزايد على إمساك رمقه ولهذا لم يُجِز الشافعي للمضطر أن يشبع من المبتة قال مالكُ بل يشبع ويتزود ﴿فَلاَ إِثْمَ عَلَيْهِ ﴾ رفع للحرج، ويجب على المضطر أكل الميتة لئلا يقتل نفسه بالجوع وإنما تدلُّ الآية على الإباحة لا على الوجوب. وقد اختلف هل يُباح له ميتة بني آدم أم لا، فمنعه مالك وأجازه الشافعي لعموم الآية ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ ﴾ اليهود ﴿مَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ إِلاَّ النَّارَ ﴾ أي أكلهم للدنيا يقودهم إلى النار فوضع السبب موضع المسبّب، وقيل يأكلون النار في جهنم حقيقة ﴿ وَلا يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ ﴾ عبارة عن غضبه عليهم، وقيل لا يكلمهم بما يحبون ﴿وَلا يُرَكِّيهِم ﴾ لا يثني عليهم ﴿فَمَا أَصْبَرَهُمْ عَلَى النَّارِ ﴾ تعجب

الْكِنْبَ بِالْحَقِّ وَإِنَّ اللَّذِينَ اخْتَلَفُواْ فِي الْكِتَٰبِ لَنِي شِقَاقِ بَعِيدِ ﴿ فَهِ هَا لَيْسَ الْبِرَّ أَن تُوَلُّواْ وُجُوهَكُمْ فِي الْمَصْرِقِ وَالْمَعْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرِّ مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْاَخِرِ وَالْمَلَيْبِكَةِ وَالْكِنْبِ وَالنَّبِيتِ وَالْبَيْبِينَ وَلَيْ الْبِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَالْمَالَةِ مِنْ اللَّهَ مِنْ اللَّهُ وَالْمَسْكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّآبِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُوفُونِ مِنْ الْمُنْقُونَ وَالْمَلْكَةِ وَالْمَلْكَةِ وَالْمَلْكَةِ وَالْمَلْكَةُ وَالْمَوْفُونِ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْمِنُ اللَّهُ الل

من جرأتهم على ما يقودهم إلى النار أو من صبرهم على عذاب النار في الآخرة، وقيل إنها استفهام، وأصبرهم بمعنى صبرهم، وهذا بعيد، وإنما حَمَلَ قائلَهُ عليه اعتقادُه أن التعجّب مستحيل على الله لأنه استعظام خفى سببه، وذلك لا يلزم فإنه في حق الله غير خفي السبب ﴿ وَلِكَ ﴾ إشارة إلى العذاب ورفعه بالابتداء أو بفعل مضمر ﴿ بأن اللهِ الباء سببية ﴿ وَزَّلَ الكِتَابَ ﴾ القرآن هنا ﴿بالْحَقُّ ﴾ أي بالواجب، أو بالإخبار الحق أي الصادق، والباء فيه سببية أو للمصاحبة ﴿الَّذِينَ اخْتَلَفُوا فِي الْكِتَابِ﴾ اليهود والنصاري، والكتاب على هذا التوراة والإنجيل، وقيل الذين اختلفوا العرب، والكتاب على هذا القرآن ويحتمل جنس الكتاب في الموضعين ﴿لَفِي شِقَاقِ بَعِيدِ﴾ أي بعيد من الحق والاستقامة ﴿لَيْسَ الْبِرَّ﴾ الآية: خطاب لأهل الكتاب لأن المغرب قِبلَة اليهود، والمشرق قِبلَة النصارى: أي إنما البرَّ التوجِّه إلى الكعبة، وقيل خطاب للمؤمنين أي ليس البرِّ الصلاة خاصة، بل البرُّ جميع الأشياء المذكورة بعد هذا ﴿وَلَكِنَّ البِّرَّ مَنْ آمَنَ ﴾ لا يصح أن يكون خبرًا عن البرُّ فتأويله: لكن صاحب البرّ مَن آمن أو لكن البرّ برّ مَن آمن أو يكون البرّ مصدرًا وصف به ﴿وآتَى الْمَالَ ﴾ صدقة التطوع، وليست بالزكاة لقوله بعد ذلك: وآتي الزكاة ﴿عَلَى حُبِّهِ ﴾ الضمير عائد على المال لقوله: ﴿وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِم﴾ [الحشر: ٩] الآية وهو الراجح من طريق المعنى. وعود الضمير على الأقرب وهو على هذا تتميم وهو من أدوات البيان، وقيل يعود على مصدر آتى، وقيل على الله ﴿ ذَوِي الْقُرْبَى ﴾ وما بعده ترتيب بتقديم الأهم فالأهم، والأفضل لأنّ الصدقة على القرابة صدقة وصلة بخلاف من بعدهم. ثم اليتامي لصغرهم وحاجتهم ثم المساكين للحاجة خاصة، وابن السبيل الغريب، وقيل الضعيف، والسائلين وإن كانوا غير محتاجين، وفي الرقاب عتقها ﴿والْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ ﴾ أي العهد مع الله ومع الناس ﴿والصَّابِرِينَ ﴾ نصب بإضمار فعل ﴿فِي البَأْسَاءِ ﴾ الفقر ﴿وَالضَّرَّاءِ ﴾ المرض ﴿وجينَ البَأْسِ ﴾ القتال ﴿صَدَقُوا ﴾ في القول والفعل والعزيمة. القِصَاصُ فِ الْقَنْلِيِّ الْحُرُّ بِالْحُرِّ وَالْعَبْدُ بِالْعَبْدُ وَالْأَنْثَى بِالْأَنْقَ فَمَنْ عُفِى لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ قَافِياعًا الْقَصَاصُ فِ الْقَنْلِيِّ الْحَدْرُ بِالْعَبْدُ وَالْعَبْدُ وَالْعَنْقُ مِن رَّيِكُمْ وَرَحْمَةٌ فَمَن اعْتَدَىٰ بَعْدَ ذَالِكَ فَلَهُ عَذَابُ الْمَعْرُوفِ وَأَدَاءُ إِلَيْهِ بِإِحْسَنَ ذَاكِ تَغْفِيفُ مِن رَّيِكُمْ وَرَحْمَةٌ فَمَن اعْتَدَىٰ بَعْدَ ذَالِكَ فَلَهُ عَذَابُ الْمَعْرُوفِ وَأَدَاءُ إِلَيْهِ بِإِحْسَنَ ذَالِكَ فَلَهُ عَلَيْكُمْ إِذَا اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ ﴾ أي شرع لكم، وليس بمعنى فرض، لأنّ ولي المقتول مُخَيِّر بين القصاص والديَّة والعفو، وقيل بمعنى فرض أي فرض على القاتل الانقباد على القصاص، وعلى وليّ المقتول أن لا يتعدّاه إلى غيره كفعل الجهلة وعلى الحاكم التمكين من القصاص ﴿الحُرُّ بالحُرِّ والعَبْدُ بالعَبْدِ والأَنْثَى بالأَنْثَى ﴾ ظاهره اعتبار التساوي بين القاتل والمقتول في الحرية والذكورية، ولا يقتل حرّ بعبد، ولا ذكر بأنثي إلا أن العلماء أجمعوا على قتل الذكر بالأنبي، وزاد قوم أن يعطى أولياءها حينئذ نصف الديّة الأولياء الوجل المقتصر منه خلاف لمالك وللشافعي وأبو حنيفة، وأما قتل الحرّ بالعبد فهو مذهب أبي حنيفة خلافًا لمالك والشافعي، فعلى هذا لم يأخذ أبو حنيفة بشيء من ظاهر الآية لا في الذكورية ولا في الحرية لأنها عنده منسوخة، وأخذ مالك بظاهرها في الحرية كما في الذكورية وتأويلها عنده أن قوله الحرّ بالحرّ والعبد بالعبد عموم يدخل فيه: الذكر بالذكر، والأنشى بالأنشى، والأنشى بالذكر، والذكر بالأنشى، ثم كرّر قوله: الأنشى بالأنشى التأكيدًا للتجديد، لأنّ بعض العرب إذا قتل منهم أُنثى قتلوا بها ذكرًا تكبّرًا وعدوانًا، وقد يتوجّه قول مالك على نسخ جميعها، ثم يكون عدم قتل الحرّ بالعبد من السُّنة، وهو قوله صلَّى الله عليه وآله وسلّم لا يقتل حرّ بعبد، والناسخ لها على القول بالنسخ: عموم قوله النفس بالنفس على أن هذا ضعيف، لأنه إخبار عن حكم بني إسرائيل ﴿فَمَنْ عُفِيَ لَهُ ﴾ الآية: فيها تأويلان: أحدهما أن المعنى من قتل منفى عنه فعليه أداء الديّة بإحسان، وعلى أولياء المقتول إتباعه بها على وفاء فعلى هذا من كناية عن القاتل وأخوه هو المقتول أو وليه، وعفى من العفو عن القصاص، وأصله أن يتعدّى بعن، وإنما تعدّى هنا باللام لأنه كقولك تجاوزت لفلان عن ذنبه، وعلى الثاني أن من أعطتيه الديّة فعليه اتّباع المعروف، وعلى القاتل أداء بإحسان، فعلى هذا من كناية عن أولياء المقتول، وأخوه هو القاتل أو عاقلته، وعفى بمعنى يسر: كقوله خذ العفو أي ما تيسر، ولا إشكال في تعدّي عفى باللام على هذا المعنى ﴿ ذَلِكَ تَخْفِيفٌ ﴾ إشارة إلى جوان أخذ الديّة لأن بني إسرائيل للم يكن عندهم ديّة، وإنما هو القصاص ﴿فَمَن اعْتَدَى﴾ أي قتل قاتل وليّه بعد أن أخذ منه المديّة ﴿عَذَاسِّهُ أَلْمُهُۥ القصاص منه وقيل عذاب الآخرة ﴿ولَكُمْ فِي القِصَاصِ حَيَاةٌ ﴾ بمعنى قولهم القتل أبقى حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيْرًا ٱلْوَصِيَةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَٱلْأَقْرِينَ بِٱلْمَعْرُوفِ حَقًّا عَلَى ٱلْمُنَقِينَ فَهُ فَمَنْ خَافَ مِن مُّوصٍ فَمَنْ بَدَّلُو بُدَ بَيْنَ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الله

للقتل أي أن القصاص يردع الناس عن القتل، وقيل المعنى أن القصاص أقلّ قتلاً، لأنه قتل واحد بواحد، بخلاف ما كان في الجاهلية من اقتتال قبيلتي القاتل والمقتول حتى يقتل بسبب ذلك جماعة ﴿الوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ والأَقْرَبِينَ ﴾ كانت فرضًا قبل الميراث ثم نسخها آية الميراث مع قوله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم: «لا وصيَّة لوارث» وبقيت الوصية مندوبة لمَن لا يرث من الأقربين، وقيل معناها الوصية بتوريث الوالدين والأقربين على حسب الفرائض، فلا تعارض بينها وبين المواريث، ولا نسخ، والأوّل أشهر ﴿كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ﴾ أي فرض، والقصد بقوله: ﴿ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾ وبقوله: ﴿ أَيَّامًا مَّعْدُودَاتٍ ﴾ تسهيل الصيام على المسلمين، وكأنه اعتذار عن كتبه عليهم وملاطفة جميلة، والذي كتب على الذين من قبلنا الصيام مطلقًا، وقيل كتب على الذين من قبلنا رمضان فبدّلوه ﴿أَيَّامًا ﴾ منصوب بالصيام أو بمحذوف، ويبعد انتصابه بتتّقون ﴿فَمَنْ كَانَ مِنْكُم مَّريضًا﴾ الآية: إباحة للفطر مع المرض والسفر، وقد يجب الفطر إذا خاف الهلاك، وفي الكلام عند الجمهور محذوف يسمى فحوى الخطاب، والتقدير: فمن كان منكم مريضًا أو على سفر فأفطر فعليه عدَّة من أيام أُخَر، ولم يفعل الظاهرية بهذا المحذوف فرأوا أنَّ صيام المسافر والمريض لا يصح، وأوجبوا عليه عدّة من أيام أخر، وإن صام في رمضان، وهذا منهم جهل بكلام العرب، وليس في الآية ما يقتضي تحديد السفر، وبذلك قال الظاهرية، وحدّه في مشهور. مذهب مالك أربعة برد ﴿وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةٌ ﴾ قيل يطيقونه من غير مشقة فيفطرون ويكفرون. ثم نسخ جواز الإفطار بقوله: ﴿ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ﴾، وقيل يطيقونه بمشقّة كالشيخ الهَرِم، فيجوز له الفطر فلا نسخ على هذا المؤفّمَن تطوّع أي صام ولم يأخذ بالفطر والكفّارة، وذلك على القول بالنسخ، وقيل تطوّع بالزيادة في مقدار الإطعام، وذلك على القول بعدم النسخ ﴿شَهْرُ رَمَضَانَ ﴾ مبتدأ أو خبر ابتداء مضمر أو بدل من الصيام ﴿أَنْزِلَ

رَمَضَانَ ٱلَّذِى أُنْ فِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدُى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَتِ مِنَ ٱلْهُدَىٰ وَٱلْفُرْقَانِ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيَصُمْ أَهُ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنْ أَنْهُ اللَّهَ عَلَى مَا اللَّهُ بِحُمُ ٱللَّسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِحُمُ ٱلْمُسْرَ وَلِتُحْمِلُوا ٱلْعِدَةَ وَلِتُحَيِّرُوا ٱللَّهَ عَلَى مَا هَدَىٰكُمْ وَلَعَلَّحُمُ تَشْكُرُونَ فِي وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أَجِيبُ مَعْوةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلِيُؤْمِنُوا بِي لَمَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ فَإِنِي قَرِيبٌ أَجِيبُ مَعْوةَ السِّيامِ الرَّفَ إِلَى فِسَابِكُمْ مُنَ لِياسٌ لَكُمْ وَأَنشَمْ لِياسٌ لَكُمْ عَانْتَهُ لِياسٌ لَهُنَّ عَلِمَ اللَّهُ أَنَّكُمْ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا قَالَتَ بَعِيمُ وَأَنشَمْ لِياسٌ لَكُمْ وَأَنشَمْ لِياسٌ لَكُمْ وَأَنشَمْ لِياسٌ لَكُمْ وَأَنشَمْ لِيَاسُ لَكُمْ وَانْتَعُوا مَا حَتَبَ اللَّهُ لَكُمْ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا أَنفُسَكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ وَعَفَا عَنكُمْ فَأَلْتَنَ بَشِرُوهُنَ وَابْتَعُوا مَا حَتَبَ اللَّهُ لَكُمْ وَكُفُوا وَاشْرَبُوا

فِيهِ الْقُرْآنُ ﴾ قال ابن عباس أُنزل القرآن جملة واحدة إلى السماء الدنيا في ليلة القدر من رمضان، ثم نزل به جبريل على النبي صلّى الله عليه وآله وسلّم بطول عشرين سنة، وقيل المعنى أنزل في شأنه القرآن: كقولك أنزل القرآن في فلان وقيل المعنى ابتدأ فيه إنزال القرآن ﴿ هُدَى لِنَّاسِ وَبَيْنَاتِ مِّنَ الهُدَى ﴾ أي أن القرآن هدّى للناس، ثم هو مع ذلك من مبيّنات الهدى، وذلك أن الهدى على نوعين: مطلق وموصوف بالبيّنات، فالهدى الأوّل هنا على الإطلاق، وقوله من البينات والهدى: أي وهو من الهدى المبين، فهو من عطف الصفات كقولك فلان عالم وجليل من العلماء ﴿فَمَنْ شَهِدَ﴾ أي كان حاضرًا غير مسافر والشهر منصوب على الظرفية، واليُسْر والعُسْر على الإطلاق، وقيل اليُسْر: الفطر في السفر، والعُسْر الصوم فيه ﴿وَلِتُكْمِلُوا﴾ متعلق بمحذوف تقديره شرع أو عطف على اليُسْر ﴿العِدَّةَ﴾ الأيام التي أفطر فيها ﴿وَلِتُكَبِّرُوا﴾ التكبير يوم العيد أو مطلقًا ﴿أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ﴾ مقيد بمشيئة الله، وموافقة القدر، وهذا جواب مَن قال كيف لا يستجاب الدعاء مع وعد الله بالاستجابة ﴿فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي﴾ أي امتثال ما دعوتهم إليه من الإيمان والطاعة ﴿أُحِلُّ لَكُمْ﴾ الآية: كان الأكل والجماع محرّمًا بعد النوم في ليل رمضان، فجرت لذلك قصة لعمر بن الخطاب رضي الله عنه ولصرمة بن مالك، فأحلُّهما الله تخفيفًا على عباده ﴿الرَّفَّـُ ﴾ هنا الجماع، وإنما تعدّى بإلى لأنه في معنى الإفضاء ﴿ هُنَّ لِبَاسٌ لَكُمْ ﴾ تشبيه بالثياب، لاشتمال كل واحد من الزوجين على الآخر، وهذا تعليل للإباحة ﴿تَخْتَانُونَ أَنْفُسَكُمْ ﴾ أي تأكلون وتجامعون بعد النوم في رمضان ﴿فَتَابَ عَلَيْكُم وعَفَا عَنْكُمْ﴾ أي غفر ما وقعتم فيه من ذلك، وقيل رفع عنكم ذلك الحكم ﴿ بَاشِرُوهُنَّ ﴾ إباحة ﴿ مَا كَتَبَ اللَّهُ لَكُمْ ﴾ قيل الولد يبتغي بالجماع، وقيل الرخصة في الأكل والجماع لمَن نام في ليل رمضان بعد منعه ﴿مِنَّ

الْفَجْرِ ﴾ بيان للخيط الأبيض لا للأسود؛ لأنّ الفجر ليس له سواد، والخيط هنا استعارة: يراد بالخيط الأبيض بياض الفجر، وبالخيط الأسود: سواد الليل، ورُويَ أن قوله: ﴿مِنَ الْفَجْرِ﴾ نزل بعد ذلك بيانًا لهذا المعنى، لأنّ بعضهم جعل خيطًا أبيض وخيطًا أسود تحت وسادته، وأكل حتى تبيّن له، فقال لها النبي صلّى الله عليه وآله وسلّم: «إنما هو بياض النهار وسواد الليل» ﴿ إِلَى اللَّيْلِ ﴾ أي إلى أوّل الليل، وهو غروب الشمس فمَن أفطر قبل ذلك فعليه القضاء والكفّارة ومَن شكّ هل غربت أم لا فأفطر، فعليه القضاء والكفّارة أيضًا وقيل القضاء فقط، وقالت عائشة رضى الله عنها: ﴿إِلَى اللَّيْلِ﴾ يقتضى المنع من الوصال، وقد جاء ذلك في الحديث ﴿وَلاَ تُبَاشِرُوهُنَّ اللَّهِ تحريم للمباشرة حين الاعتكاف، قال الجمهور: المباشرة هنا الجماع فلما دونه. وقيل الجماع فقط ﴿ فِي المَسَاجِدِ ﴾ دليل على جواز الاعتكاف في كل مسجد؛ خلافًا لمن قال لا اعتكاف إلا في المسجد الحرام، ومسجد المدينة، وبيت المقدس: وفيه أيضًا دليل على أن الاعتكاف لا يكون إلاّ في المساجد لا في غيرها خلافًا لمن أجازه في غيرها من مفهوم الآية ﴿ حُدُودُ اللَّهِ ﴾ أحكامه التي أمر بالوقوف عندها ﴿فَلاَ تَقْرَبُوها﴾ أي لا تقربوا مخالفتها، واستدلّ بعضهم به على سدّ الذرائع لأنّ المقصود النهي عن المخالفة للمحدود لقوله: ﴿ تِلْكَ حُدُود الله فلا تعتدوها ﴾ [البقرة: ٢٢٩]، ثم نهي هنا عن مقاربة المخالفة سدًّا للذريعة ﴿وَلاَ تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُم﴾ أي لا يأكل بعضكم مال بعض ﴿ بِالبَاطِل ﴾ كالقمار، والغصب، وجحد الحقوق وغير ذلك ﴿وَتُدْلُوا﴾ عطف على تأكلوا، أو نصب بإضمار أن وهو من أدلى الرجل بحجته إذا قام بها، والمعنى نهى عن أن يحتج بحجة باطلة، ليصل بها إلى أكل مال الناس، وقيل نهى عن رشوة الحكَّام بأموال للوصول إلى أكل أموال الناس فالباء على الأوَّل سببية، وعلى الثاني للإلصاق ﴿بالإثم﴾ الباء سببية أو للمصاحبة، والإثم على القول الأول في تدلوا: إقامة الحجة الباطلة كشهادة الزور، والأيمان الكاذبة، وعلى القول الثاني الرشوة ﴿يَسْأَلُونَكَ عَن الأَهِلَّةِ ﴾ سببها أنهم سألوا عن الهلال، وما فائدته ومخالفته لحال الشمس، والهلال ليلتان من أوّل الشهر، وقيل ثلاث، ثم يقال له قمر ﴿مَوَاقِيتُ﴾ جمع ميقات لمحل الديون

الأهِ لَةُ قُلُ هِي مَوَقِيتُ لِلنَّاسِ وَالْمَجِّ وَلَيْسَ الْبِرُ بِأَن تَأْتُواْ الْبُكُوتَ مِن ظُهُورِهَا وَلَكِنَ الْبَرِّ مِنَ اتَّقُواْ اللَّهَ لَعَلَّكُمْ مُقَالِحُونَ فَلْهُورِهَا وَلَكِنَ اللَّهِ مَنِ اتَّقَلُ وَأَتُواْ اللَّهَ لَعَلَّكُمْ مُقَالِحُونَ فَيَ وَلَا تَعَتَدُواْ إِلَا اللَّهَ لَعَلَكَ مَ فَقَلِحُونَ فَيَ وَلَا تَعَتَدُواْ إِلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّذِينَ يُقَتِلُونَكُم وَلَا تَعَتَدُواْ إِلَى اللَّهَ لَا يُحِبُ المُعَتَدِينَ فَيَ وَلَا تَعَتَدُواْ إِلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّذِينَ يُقَتِلُونَكُم وَلَا تَعَتَدُوا إِلَى اللَّهَ لَا يُحِبُ اللَّهُ الْمُعَتَدِينَ فَي وَالْمَعَ الْمُولِينَ وَالْمَا اللَّهُ اللَّه

والأكرية والقضاء والعدد وغير ذلك، ثم ذكر الحج اهتمامًا بذكره وإن كان قد دخل في المواقيت للناس ﴿وليس البرُّ الآية: كان قوم إذا رجعوا من الحج لم يدخلوا بيوتهم من أبوابها، وإنما يدخلون من ظهورها، ويقولون لا يحول بيننا وبين السماء شيء فنزلت الآية إعلامًا بأن ذلك ليس من البر، وإنما ذكر ذلك بعد ذكر الحج لأنه كان عندهم من تمام الحج، وقيل المعنى ليس البرّ أن تسألوا عن الأهلّة وغيرها مما لا فائدة لكم فيه فتأتون الأمور على غير ما يجب، فعلى هذا البيوت وأبوابها وظهورها استعارة: يراد بالبيوت المسائل، وبظهورها السؤال عمّا لا يفيد، وأبوابها السؤال عمّا يحتاجُ إليه ﴿البُّرُّ مَن اتَّقَّى﴾ تأويله مثل البرّ مَن آمن ﴿الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ﴾ كان القتال غير مباح في أول الإسلام، ثم أمر بِقِتَالُ الكُفَّارِ الذين يقاتِلُون المسلمين دون مَن لم يقاتل، وذلك مقتضى هذه الآية ثُمَّ أَمْرُ بقتال جميع الكفّار في قوله: ﴿قَاتِلُوا الْمُشْرِكِينَ كَافّة﴾ [التوبة: ٣٦] ﴿اقْتُلُوهُمْ خَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ ﴾ [النساء: ٨٩] فهذه الآية منسوخة، وقيل إنها محكمة وأنّ المعنى قاتلواً الرجال الذين هم بحال من يقاتلونكم دون النساء والصبيان الذين لا يقاتلونكم، والأول أرجح وأشهر ﴿وَلا تَعْتَدُوا﴾ أي بقتال من لم يقاتلكم على القول الأول، وبقتال النساء والصبيان على القول الثاني ﴿وأَخْرِجُوهُم مِنْ حَيْثُ أَخْرَجُوكُمْ ﴾ أي من مكة، لأن قريشًا أُخْرِجُوا منها المسلمين ﴿والفِتْنَةُ أَشَدُ مِنَ القَتْلِ ﴾ أي فتنة المؤمن عن دينه أَشَدٌ عليه من قتله، وقيل كفر الكفّار. أشد من قتل المؤمنين لهم في الجهاد ﴿عِنْدُ المَسْجِدِ الْحَرَّامِ﴾ منسوخ بقوله: ﴿ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُم ﴾ [النساء: ٨٩]، وهذا يقوّي نسخ الذين يقاتلونكم ﴿ فَإِنّ انْتَهَوْا﴾ عن الكفر فأسلموا بدليل قوله: ﴿غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾ وإنما يغفر للكَّافَرُ إِذَا أُسلم ﴿لاَّ تَكُونَ فِتْنَةً ﴾ أي لا يبقى دين كفر.

﴿الشَّهْرُ الْحَرَامُ﴾ الآية: نزلت لما صدَّالكفّار النبي صلّى الله عليه وآله وسلِّم عن

بِالشَّهْرِ الْحَرَامِ وَالْحُرُمَنتُ قِصَاصُّ فَمَنِ اعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُواْ عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اَعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ وَاتَقُواْ اللَهَ وَلَا تُلْقُواْ عِلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اَعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ وَاتَقُواْ اللَهَ عَلَيْكُمْ اللَّهِ وَلَا تُلْقُواْ بِأَيْدِيكُمْ إِلَى اللَّهَ لَكَةٌ وَاَخْسِنُواْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَالْعُمُرَةُ لِلَهُ فَإِنْ أَخْصِرْتُمْ فَمَا السَّيْسَرَ مِنَ الْهَدِّيُ وَلَا تَحْلِقُواْ رُءُ وَسَكُمُ حَتَى بَبُلَعُ اللَّهُ عَلَيْهُ فَهَن كَانَ مِنكُم مَرِيضًا أَوْ بِهِ \* أَذَى مِن زَأْسِهِ - فَفِذْيَةٌ فِن صِيَامٍ أَوْ صَدَفَةٍ أَوْ نُسُكُ فَإِذَا آمِنتُمْ الْمُذَى مَعِلَةً فَن صَيَامٍ أَوْ صَدَفَةٍ أَوْ نُسُكُ فَإِذَا آمِنتُمْ

دخول مكة للعمرة عام الحديبية في شهر ذي الحجة، فدخلها في العام الذي بعده في شهر ذي القعدة أي الشهر الحرام الذي دخلتم فيه مكة بالشهر الحرام الذي صدرتم فيه عن دخولها ﴿والحُرْمَاتُ قِصَاصٌ ﴾ أي حرمة الشهر والبلد حين دخلتموها قصاص بحرمة الشهر، والبلد حين صددتم عنها ﴿فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ ﴾ تسمية للعقوبة باسم الذنب أي قاتلوا من قاتلكم، ولا تبالوا بحرمة مَن صدّكم عن دخول مكة ﴿تُلْقُوا بِأَيْدِكُمْ إِلَى التَّهْلُكَةِ﴾ قال أبو أيوب الأنصاري: المعنى لا تشتغلوا بأموالكم عن الجهاد، وقيل لا تتركوا النفقة في الجهاد خوف العيلة وقيل لا تقنطوا من التوبة وقيل لا تقتحموا المهالك، والباء في بأيديكم زائدة، وقيل التقدير: لا تلقوا أنفسكم بأيديكم ﴿وأَتِمُوا الحَجِّ والعُمْرَةَ لِلَّهِ ﴾ أي أكملوهما إذا ابتدأتم عملهما قال ابن عباس إنما مهمًا إكمال المناسك وقال على إتمامهما: أن تحرم بهما ما دارك، ولا حجة فيه لمِّن أوجب العمرة؛ لأن الأمر إنما هو بالإتمام لا بالابتداء ﴿فَإِنْ أُخْصِرْتُمْ﴾ المشهور في اللغة أحصره المرض بالألف، وحصره العدّق وقيل بالعكس، وقيل هما بمعنى واحد، فقال مالك أحصرتم هنا بالمرض على مشهور اللغة، فأوجب عليه الهدى ولم يوجبه على من حصره العدو، وقال الشافعي وأشهب يجب الهدى على من حصره العدو، وعمل الآية على ذلك، واستدلاً بنحر النبي صلَّى الله عليه وآله وسلَّم الهدى بالحديبية، وقال أبو حنيفة يجب الهدى على المحصر بعدو وبمرض ﴿فَمَا اسْتَيْسَرَ ﴾ أي فعليكم ما اسْتَيْسَرَ من الهدى وذلك شاة ﴿وَلاَ تَحْلِقُوا رُؤُوسَكُمْ﴾ خطابًا للمحصر وغيره ﴿ فَمَن كَانَ مِنكُم مَّريضًا ﴾ الآية: نزلت في كعب بن عجرة حين رآه النبي على فقال له: «لعلُّك يؤذيك هوام رأسك: احلق رأسك، وصم ثلاثة أيام وأطعم ستة مساكين أو انسك بشاة»، فمعنى الآية أن من كان في الحج واضطره مرض أو قمل إلى حلق رأسه قبل يوم النحر: جاز له حلقه وعليه صيام أو صدقة أو نُسْك حسبما تفسّر في الحديث، وقاسَ الفقهاء على حلق الرأس سائر الأشياء التي يمنع الحاج منها إلا الصيد، والوطء، وقصر الظاهرية ذلك على حلق الرأس، ولا بدّ في الآية من مضمر لا ينتقل الكلام عنه، وهو المسمّى فحوى الخطاب، وتقديرها: فمن كان منكم مريضًا أو به أذّى من رأسه فحلق رأسه

فَنَ تَمَنَّعَ بِالْمُمْرَةِ إِلَى الْمَجَ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْئِ فَنَ لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلَافَةِ أَيَامٍ فِي الْحَجَّ وَسَبَعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمُّ تِلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ذَلِكَ لِمَن لَمْ يَكُن أَهْلُهُ حَمَاضِي ٱلْمَسْجِدِ الْحَرَاءِ وَاتَّقُوا اللّهَ وَأَعْلَمُوا أَنَّ اللّهَ شَدِيدُ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ذَلِكَ لِمَن لَمْ يَكُن أَهْلُهُ حَمَاضِي ٱلْمَسْجِدِ الْحَرَاءِ وَاتَّقُوا اللّهَ وَأَعْلَمُوا أَنَ اللّهَ شَدِيدُ الْمِينَ وَلِهُ مَا اللّهُ وَمَا تَفُونِ يَمَا لَكُ فَي وَلَا حِمَدالَ فِي الْحَجَةُ وَمَا تَفْعَلُوا مِن خَيْرٍ يَعْلَمُهُ اللّهُ وَتَكَرَّوْدُوا فَإِن حَيْرَ الزَّادِ النَّفُونَ وَاتَقُونِ يَمَا أَوْلِي

فعليه فدية ﴿فَإِذَا أَمِنْتُم﴾ أي من المرض على قول مالك، ومن العدو على قول غيره، والمعنى: إذا كنتم بحال أمن سواء تقدّم مرض أو خوف عدو أو لم يتقدّم ﴿فَمَنْ تَمَتَّعَ بالعُمْرَةِ إلى الْحَجِّ التمتع عند مالك وغيرة: هو أن يعتمر الإنسان في أشهر الحج، ثم يحج من عامه، فهو قد تمتّع بإسقاط أحد السفرين للحج أو العمرة، وقال عبد الله بن الزبير: التمتّع هو أن يحصر عن الحج بعدو حتى يفوته الحج، فيعتمر عمرة يتحلّل بها من إحرامه، ثم يحجّ من قابل قضاء لحجته، فهو قد تمتع بفعل الممنوعات من الحج في وقت تحلُّله بالعمرة إلى الحج القابل، وقيل التمتُّع هو قران الحج والعمرة ﴿فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الهَدْي ﴾ شاة ﴿ ثُلاثَةِ أَيّام فِي الحَجّ ﴾ وقتها من إحرامه إلى يوم عرفة فإن فاته صام أيام التشريق ﴿إِذَا رَجَعْتُمْ ﴾ إلى بلادكم أو في الطريق ﴿تِلْكَ عَشَرَةٌ ﴾ فائدته أن السبع تُصام بعد الثلاثة فتكون عشرة، ورفع لئلا يتوهّم أن السبعة بدل من الثلاثة، وقيل هو مثل الفذلكة وهو قول الناس بعد الأعداد فذلك كذا، وقيل كاملة في الثواب ﴿لِمَن لَّمْ يَكُنْ أَهْلُهُ حَاضِرِي المَسْجِدِ الحرام ﴾ يعني غير أهل مكة وذي طوى بإجماع، وقيل أهل الحرام كله، وقيل من كان دون الميقات، وقوله ذلك. إشارة إلى الهدي أو الصيام: أي إنما يجب الهدى أو الصيام بدلاً منه على الغرباء لا على أهل مكة، وقيل ذلك إشارة إلى التمتّع ﴿الحَجُّ أَشْهُرٌ ﴾ التقدير أشهر الحج أشهر، أو الحج في أشهر وهي شوّال، وذو القعدة؛ وذو الحجة، وقيل العشو الأول منه، وينبني على ذلك أن مَن أخر طواف الإفاضة إلى آخر ذي الحجة: فعليه دم على القول بالعشر الأول، ولا دم عليه على القول بجميع الشهر، واختلف فيمن أحرم بالحج قبل هذه الأشهر، فأجازه مالك على كراهة، ولم يجزه الشافعي وداود لتعيين هذا الاسم كذلك؛ فكأنها كوقت الصلاة ﴿فَمَن فَرَضَ فِيهِنَّ الْحَجَّ ﴾ أي ألزم بالحج نفسه ﴿فَلاَ رَفَتَ وَلاَ فُسُوقَ﴾ الرفث: الجماع، وقيل الفحش من الكلام، والفسوق: المعاصي، والجدال: المراء مطلقًا، وقيل المجادلة في مواقيت الحج، وقيل النسيء الذي كانت العرب تفعله ﴿وَتَزَوَّدُوا﴾ قيل احملوا زادًا في السفر، وقيل تزوَّدوا للآخرة بالتقوى، وهو الأرجح لما بعده ﴿فَضْلاً مُن رَّبُّكُمْ﴾ التجارة في أيام الحج أباحها الله تعالى، وقرأ ابن

عباس: فضلاً من ربكم في مواسم الحج ﴿أَفَضْتُم﴾ اندفعتم جملة واحدة ﴿مِن عَرَفَاتِ﴾ اسم علم للموقف والتنوين فيه في مقابلة النون في جمع المذكر لا تنوين صرف، فإن فيه التعريف والتأنيث ﴿المَشْعَرِ الحَرَامِ﴾ المزدلفة والوقوف بها سُنّة ﴿كَمَا هَدَاكُمْ﴾ الكاف للتعليل ﴿ وَإِن كُنتُم ﴾ إن مخفّفة من الثقيلة، ولذلك جاء اللام في خبرها ﴿ مِّن قَبْلِهِ ﴾ أي من قبل الهدي ﴿ثُمَّ أَفِيضُوا مِنْ حَيْثُ أَفَاضَ النَّاسُ﴾ فيه قولان أحدهما أنه أمر للجنس وهم قريش ومَن تبعهم كانوا يقفون بالمزدلفة لأنها حرم، ويقفون بعرفة مع سائر الناس؛ لأنها حلّ، ويقولون نحن أهل الحرم لا نقف إلاّ بالحرم، فأمرهم الله تعالى أن يقفوا بعرفة مع الناس ويفيضوا منها، وقد كان النبي صلّى الله تعالى عليه وآله وسلّم قبل ذلك يقف مع الناس بعرفة توفيقًا من الله تعالى له، والقول الثاني أنها خطاب لجميع الناس، ومعناها: أفيضوا من المزدلفة إلى منى فئمَّ على هذا القول على بابها من الترتيب، وأما على القول الأول فليست للترتيب، بل للعطف خاصة، قال الزمخشري هي كقولك أحسن إلى الناس، ثم لا تُحسِن إلى غير كريم، فإن معناها التفاوت بين ما قبلها وما بعدها وأن ما بعدها أوكد ﴿قَضَيتُم مَّنَاسِكَكُمْ﴾ فرغتم من أعمال الحج ﴿كَذِكْرِكُمْ آبَاءَكُمْ﴾ لأن الإنسان كثيرًا ما يذكر آباءه، وقيل كانت العرب يذكرون آباءهم مفاخرة عند الجمرة، فأمروا بذكر الله عوضًا من ذلك ﴿ آتِنَا فِي الدُّنْيَا ﴾ كان الكفّار إنما يدعون بخير الدنيا خاصة، لأنهم لا يؤمنون بالآخرة ﴿حَسَنَةً﴾ قيل العمل الصالح وقيل المرأة الصالحة ﴿وَفِي الآخِرَةِ حَسَنَةً﴾ الجنة ﴿نَصِيبٌ مُّمَّا كَسَبُوا﴾ يحتمل أن تكون من سببية أي لهم نصيب من الحسنات التي اكتسبوها، والنصيب على هذا الثواب ﴿سَرِيعُ الحِسَابِ﴾ فيه وجهان: أحدهما أن يُراد به سرعة مجيء يوم

تَأَخَّرُ فَلا إِنْمَ عَلَيْهُ لِمِنِ اتَّقَنَّ وَاتَّقُواْ اللّهَ وَاعْلَمُواْ أَنَّكُمْ إِلَيْهِ تَعْشَرُونَ ﴿ وَمُو النّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنِيَا وَيُسْهِدُ اللّهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُو أَلَدُّ الْخِصَامِ ﴿ وَهُ وَ الدُّنَا وَيُسْهِدُ اللّهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُو أَلَدُ الْخِصَامِ ﴿ وَهُ وَإِذَا تَوَلَىٰ لَهُ سَعَىٰ فِي الْآرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكُ الْحَرْثَ وَالنّسَلُّ وَاللّهُ لا يُحِبُ الْفَسَادَ ﴿ فَي وَلِنَا لِي لَهُ اللّهُ الْمَعَىٰ فِي اللّهَ أَخَذَتُهُ الْعِنَ أَن النّاسِ مَن يَشْرِي النّهَ أَخَذَتُهُ الْعِنَ أَن إِلَا ثِحْ فَاللّهُ وَهُوفًا إِلْعَبَادِ ﴿ فَي يَعَالَيْهَا اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّه

القيامة، لأن الله لا يحتاج إلى عدّة ولا فكرة، وقيل لعليّ رضي الله عنه: كيف يحاسب الله الناس على كثرتهم؟ قال كما يرزقهم على كثرتهم ﴿فِي أَيَّام مَّعْدُومَاتٍ ﴾ ثلاثة بعد يوم النحر، وهي أيام التشريق، والذكر فيها: التكبير في أدبار الصّلوات، وعند الجمار وغير ذلك ﴿فَمَن تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ﴾ أي انصرف في اليوم الثاني من أيام التشريق ﴿وَمَن تَأْخَّرَ﴾ إلى اليوم الثالث فرمى فيه بقية الجمار، وأما المتعجّل فقيل يترك رمى جمار اليوم، وقيل يقدّمها في اليوم الثاني ﴿ فَلا إِنَّمَ عَلَيْهِ ﴾ في الموضعين، قيل إنه إباحة للتعجّل والتأخّر، وقيل إنه إخبار عن غفران الإثم وهو الذنب للحاج، سواء تعجّل أو تأخّر ﴿لِمَن اتَّقَى ﴾ أما على القول بأن معنى فلا إثم عليه: الإباحة؛ فالمعنى أن الإباحة في التعجّل والتأخّر الممّن اتقى أن يأثم فيهما، فقد أبيح له ذلك من غير إشم، وأما على القول بأن معنى فلا إشم عليه: إخبار بغفران الذنوب، فالمعنى أن الغفران إنما هو لمَن اتقى الله في حجّه، كقوله صلّى الله عليه وآله وسلّم: «مَن حجّ هذا البيت، فلم يرفث، ولم يفسق: خرج مِن ذنوبه كيوم ولدته أمه اللام متعلقة إمّا بالغفران أو بالإباحة المفهومين من الآية ﴿مَن يُعْجِبُكَ ﴾ الآية: قيل نزلت في الأخنس بن شريق، فإنه أظهر الإسلام، ثم خرج فقتل دواب المسلمين وأحرق لهم زرعًا، وقيل في المنافقين، وقيل عامّة في كل مَن كان على هذه الصفة ﴿فِي الْحَيَاقِ﴾ متعلق بقوله يعجبك: أي يعجبك ما يقول في أمر الدنيا، ويحتمل أن يتعلق بيعجبك ﴿وينشهِدُ اللَّهَ ﴾ أي يقولى الله أعلم إنه لصادق ﴿ أَلَدُ الْحِصَام ﴾ شديد الخصومة ﴿ تَوَلَّى ﴾ أدبر بجسده أو أعرض بقلبه، وقيل صاو واليّا ﴿وَيُهْلِكَ الْحَرْثَ والنَّسْلَ ﴾ على القول بأنها في الأخنس، فإهلاك الحرث حرقه الزرع، وإهلاك النسل قتله الدواب، وعلى القول بالعموم فالمعنى مبالغته في الفساد، وعبّر عن ذلك بإهلاك الحرث والنسل، لأنهما قوام معيشة ابن آدم، فإنَّ الحرث هو الزرع والفواكه وغير ذلك من النبات، والنسل هو الإبل والبقر والمعتم وغير ذلك مما يتناسل ﴿أَخَذَتُهُ العِزَّةُ بِالإِثْمِ﴾ المعنى أنه لا يطيع من أمره بالتقوى تكبّرًا وطغيانًا والباء يحتمل أن تكون سببية أو بمعنى مع.

السّ لِم كَافَةَ وَلَا تَتَبِعُواْ خُطُورِ الشَّيَطَانِ إِنَهُ لَكُمْ عَدُوُّ مُّبِينُ هَا فَإِن زَلَلْتُم مِن بَعْدِ مَا جَآءَ تَكُمُ الْبَيِنَتُ فَأَعْلَمُواْ أَنَّ اللّهَ عَزِيزُ حَكِيمٌ هَا هَلَ يَنظُرُونَ إِلَا أَن يَاللّهُ مَن بَعْدِ مَا جَآءَ تَكُمُ الْبَيْنَتُ مُا عَلَمُواْ أَنَّ اللّهَ عَزِيزُ حَكِيمٌ هَا هَمُ اللّهُ مُورُ اللّهَ عَن بَيْدَ عَلَيْ اللّهُ عَن الْأَمْرُ وَإِلَى اللّهِ تُرْجَعُ الْأَمُورُ اللّهَ سَل بَيْ يَأْتِيهُمُ اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ شَدِيدُ الْمِقَابِ اللّهُ إِلَى اللّهُ شَدِيدُ الْمِقَابِ اللّهُ اللّهُ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتُهُ فَإِنَّ اللّهَ شَدِيدُ الْمِقَابِ اللّهُ وَيَن لِلّذِينَ كَفَرُواْ الْمَعَلَقُ اللّهُ مِن اللّهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتُهُ فَإِنَّ اللّهَ شَدِيدُ الْمِقَابِ اللّهُ وَيْ لِلّذِينَ كَفَرُواْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَن اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

وقال الزمخشري: هي كقولك: أخذ الأمير الناس بكذا: أي ألزمهم إياه، فالمعنى حملته العزّة على الإثم ﴿مَن يَشْرِي نَفْسَهُ ﴾ أي يبيعها، قيل نزلت في صهيب وقيل على العموم وبيع النفس في الهجرة أو الجهاد، وقيل في تغيير المنكر، وأنّ الذي قبلها فيمن غير عليه فلم ينزجر ﴿السِّلْمِ ﴾ بفتح السين المسالمة، والمراد بها هنا عقد الذمّة بالجزية، والأمر على هذا لأهل الكتابُ وخوطبوا بالذين آمنوا لإيمانهم بأنبيائهم وكتبهم المتقدّمة، وقيل هو الإسلام، وكذلك هو بكسر السين، فيكون الخطاب لأهل الكتاب على معنى الأمر لهم بالدخول في الإسلام، وقيل إنها نزلت في قوم من اليهود أسلموا وأرادوا أن يعظّموا البيت كما كانوا فالمعنى على هذا: ادخلوا في الإسلام، واتركوا سواه، ويحتمل أن يكون الخطاب للمسلمين على معنى الأمر بالثبوت عليه والدخول في جميع شرائعه من الأوامر والنواهي ﴿كَافَّةَ﴾ عموم في المخاطبين أو في شرائع الإسلام ﴿فاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ تهديد لمَن زلّ بعد البيان ﴿ هَلْ يَنظُرُونَ ﴾ أي ينتظرون ﴿ يَأْتِيَهُمُ اللَّهُ ﴾ تأويله عند المتأولين: يأتيهم عذاب الله في الآخرة، أو أمره في الدنيا، وهي عند السلف الصالح من المتشابه يحب الإيمان بها من غير تكييف ويحتمل أن لا تكون من المتشابه؛ لأنّ قوله ينظرون بمعنى يطلبون بجهلهم كقولهم: لولا يكلّمنا الله ﴿فِي ظُلُلِ﴾ جمع ظلة وهي ما علاك من فوق، فإن كان ذلك لأمر الله فلا إشكال وإن كان لله فهو من المتشابه ﴿الغَمَامِ﴾ السحاب ﴿وَقُضِيَ الْأَمْرُ﴾ فرغ منه، وذلك كناية عن وقوع العذاب ﴿سَلْ بَنِي إِسْرَاثِيلَ﴾ على وجه التوبيخ لهم، وإقامة الحجة عليهم ﴿مِّن آيَةٍ﴾ معجزات موسى، أو الدلالات على نبوّة محمد صلَّى الله عليه وآله وسلَّم ﴿ومَن يُبَدُّلْ﴾ وعيد ﴿ويَسْخَرُونَ﴾ كفَّار قريش سِخروا من فقراء المسلمين كبلال وصهيب ﴿والَّذِينَ اتَّقَوْا﴾ هم المؤمنون الذين سخر الكفار منهم ﴿فَوْقَهُمْ ﴾ أي أحسن حالاً منهم، ويحتمل فوقية المكان، لأنّ الجنة في السماء ﴿يَرْزُقُ مَنْ يَشَاءُ ﴾ إن أراد في الآخرة، فمن كناية عن المؤمنين، والمعنى ردّ على الكفّار أي إن رزق الله الكفَّار في الدنيا، فإن المؤمنين يرزقون في الآخرة وإن أراد في الدنيا فيحتمل أن يكون

من كناية عن المؤمنين أي سيرزقهم، ففيه وعدلهم، وأن تكون كناية عن الكافرين أي أنّ رزقهم في الدنيا بمشيئة الله لا على وجه الكرامة لهم ﴿بِغَيْرِ حِسابِ ﴾ إن كان للمؤمنين فيحتمل أن يريد بغير تضييق ومن حيث لا يحتسبون أو لا يحاسبون عليه وإن كان للكفار فمن غير تضييق ﴿أُمَّةً واحِدَةً﴾ أي متفقين في الدين، وقيل كفَّارًا في زمن نوح عليه السلام، وقيل مؤمنين ما بين آدم ونوح، أو مَن كان مع نوح في السفينة وعلى ذلك يقدر: فاختلفوا بعد اتفاقهم، ويدلّ عليه ﴿أُمَّةً وَاحِدَةً﴾ فاختلفوا ﴿الكِتَابَ﴾ هنا جنس أو في كل نبيّ وكتابه ﴿وَمَا اخْتَلَفَ فِيهِ إِلاَّ الَّذِينَ أُوتُوهُ ﴾ الضمير المجرور يعود على الكتاب، أو على الضمير المجرور المتقدّم، وقال الزمخشري: يعود على الحق، وأما الضمير في أُوتوه، فيعود على الكتاب، والمعنى تقبيح الاختلاف بين الذين أُوتوا الكتاب بعد أن جاءتهم البيّنات ﴿بَغْيًا﴾ أي حسدًا أو عدوانًا، وهو مفعول من أجله، أو مصدر في موضع الحال ﴿فَهَدَى اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا﴾ يعني أمّة محمد صلّى الله عليه وآله وسلّم ﴿لَمَّا اخْتَلَفُوا فِيهِ﴾ أي للحق لما اختلفوا فيه فما بمعنى الذي وقبلها مضاف محذوف، والضمير في اختلفوا لجميع الناس، يريد اختلافهم في الأديان، فهدى الله المؤمنين لدين الحق، وتقدير الكلام: فهدى الله الذين آمنوا لإصابة ما اختلف فيه الناس من الحق، ومن في قوله من الحق لبيان الجنس أي جنس ما وقع فيه الخلاف ﴿بِإِذْنِهِ ﴾ قيل بعلمه، وقيل بأمره ﴿أَمْ حَسِبْتُم ﴾ خطاب للمؤمنين على وجه التشجيع لهم، والأمر بالصبر على الشدائد ﴿ولَمَّا يَأْتِكُم﴾ أي لا تدخلوا الجنة حتى يصيبكم مثل ما أصاب من كان قبلكم ﴿مُثَلُ الَّذِينَ ﴾ أي حالهم وعبر عنه بالمثل لأنه في شَدَّته يَضَرَب به المثل ﴿وَزُلْزِلُوا﴾ بالتخويف والشدائد ﴿أَلاَ إِنَّ نَصْرَ اللَّهِ قَرِيبٌ﴾ يحتمُّل أَنْ يكون جوابًا للذين قالوا متى نصر الله، وأن يكون إخبارًا مستأنفًا، وقيل إن الرسول قال ذلك لما قال الذين معه متى نصر الله. وَالْيَتَكَىٰ وَالْسَكِينِ وَابْنِ السَّكِيلِ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللَّهَ بِهِ عَلِيهُ ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقَتَالُ وَهُو كُرُهُ لَكُمْ وَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُوا شَيْعًا وَهُو خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَىٰ أَن تُحِبُّوا شَيْعًا وَهُو شَرُّ لَكُمْ وَعَسَىٰ أَن تُحِبُّوا شَيْعًا وَهُو شَرُّ لَكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُهُ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ يَسَعُلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ قِتَالِ فِيهِ قُلْ قِتَالُ فِيهِ لَكُمْ وَاللَّهُ مِن اللَّهُ وَكُفُونَ بِهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبُرُ عِندَ اللَّهُ وَكُمْ عَن دِينِكُمْ مَن اللَّهُ اللَّهُ وَكُفُونَ يُقَالِلُونَكُمْ حَتَى يَرُدُوكُمْ عَن دِينِكُمْ إِنِ اسْتَطَلَعُوا وَمَن وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبُرُ عِندَ اللَّهُ وَكُفُونَا بَهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبُرُ عِندَ اللَّهُ وَكُفُونَا بِهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبُرُ عِندَ اللَّهُ وَكُفُونَا بِهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبُرُ عِندَ اللَّهُ وَكُن كُونَ اللَّهُ مَن دِينِكُمْ مَن وَينِ السَّعَطِيمُ أَن اللَّهُ اللَّهُ مَن وَلَا يَرَالُونَ يُقَالِلُونَكُمْ حَتَى يَرُدُوكُمْ عَن دِينِكُمْ فِي الدُّنْهَا وَالْآلِحِورَةُ فَا أُولَتَهِكَ حَطِلْتُ أَعْمَالُهُمْ فِي الدُّنْكَ وَالْآلِحِورَةً وَلَالِمُ وَمُوكَ كَافِرُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُونَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَسْجِدِ الْحَامِ وَالْمَالِمُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

﴿ فَلِلْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ ﴾ إن أُريد بالنفقة الزكاة، فذلك منسوخ والصواب أن المراد التطوّع فلا نسخ، وقدّم في الترتيب الأهم فالأهم، وورد السؤال على المنفق، والجواب عن مصرفه لأنه كان المقصود بالسؤال، وقد حصل الجواب عن المنفق في قوله من خير ﴿كُتِبَ عَلَيْكُمُ القِتَالُ﴾ إن كان على الأعيان فنسخه وما كان المؤمنون لينفروا كافَّة، فصار القتال فرض كفاية، وإن كان على الكفاية فلا نسخ ﴿ كُرْهُ ﴾ مصدر ذكر للمبالغة أو اسم مفعول كالخبز بمعنى المخبوز ﴿وَعَسَى أَن تَكْرَهُوا ﴾ حضّ على القتال ﴿الشَّهْرِ الْحَرَامِ ﴾ جنس وهو أربعة أشهر: رجب، وذو القعدة، وذو الحجة، والمحرم ﴿قِتَالِ فِيهِ﴾ بدل من الشهر وهو مقصود السؤال ﴿قُلْ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ ﴾ أي ممنوع ثم نسخه: فاقتلوا المشركين حيث وجدتموهم، وذلك بعيد فإن حيث وجدتموهم: عموم في الأمكنة لا في الأزمنة، ويظهر أن ناسخه وقاتلوا المشركين كافّة بعد ذكر الأشهر الحرم، فكان التقدير: قاتلوا فيها، ويدلُّ عليه: فلا تظلموا فيهنُّ أنفسكم، ويحتمل أن يكون المراد وقوع القتال في الشهر الحرام: أي إباحته حسبما استقر في الشرع، فلا تكون الآية منسوخة، بل ناسخة لما كان في أوّل الإسلام من تحريم القتال في الأشهر الحرم ﴿وَصَدُّ عَن سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ ابتداء، وما بعده معطوف عليه، وأكبر عند الله: خبر الجميع، أي أن هذه الأفعال القبيحة التي فعلها الكفّار: أعظم عند الله من القتال في الشهر الحرام الذي عيّر به الكفّار المسلمين سرية عبد الله بن جحش، حين قاتل في أوّل يوم من رجب، وقد قيل إنه ظن أنه آخر يوم من جمادى ﴿والمَسْجِدِ﴾ عطف على سبيل الله ﴿حَتَّى يَرُدُوكُم﴾ قال الزمخشري حتى هنا للتعليل ﴿فَأُولَئِكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ ﴾ ذهب مالك على أن المرتد يحبط عمله بنفس الارتداد، سواء رجع إلى الإسلام، أو مات على الارتداد، ومن ذلك انتقاض وضوئه، وبطلان صومه، وذهب الشافعي إلى أنه لا يحبط إلا إن مات كافرًا؛ لقوله: فيمت وهو كافر،

وَأُولَتِهِكَ أَصَّحَبُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَدِلدُونَ ﴿ إِنَّ الَّذِينَ عَامَنُواْ وَالَّذِهِنِ هَاجَرُواْ وَجَلَهَدُواْ فِي سَكِيلِ اللَّهِ الْوَلَتِهِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴿ فَي هَيَعَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَهُمَا آكَمُ مِن نَفْعِهِما وَيَسْعَلُونَكَ مَاذَا مِن فَوْمِهِما وَيَسْعَلُونَكَ مَاذَا يُسْعِونَ قُلِ اللَّهِ مَن اللَّهِ مَا اللَّهُ يَعْلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ يَعْلَمُ المُفْسِدَةُ فِن اللَّهُ يَعْلَمُ المُفْسِدَةُ فِن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنِي اللَّهُ يَعْلَمُ المُفْسِدَةُ فِن اللَّهُ عَن اللَّهُ يَعْلَمُ المُفْسِدَةُ فِي اللَّهُ يَعْلَمُ المُفْسِدَةُ فِي اللَّهُ عَنِ الْمُفْسِدَةُ فَلَ إِصْلاحٌ لَمُ اللَّهُ عَزِينُ عَلِيكُمُ اللَّهُ عَزِينُ عَلِيكُمُ اللَّهُ عَزِينُ عَلَيْهُ وَلَا لَنَا اللَّهُ عَنِ اللَّهُ يَعْلَمُ اللَّهُ عَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَن اللَّهُ عَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَن اللَّهُ عَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَن اللَّهُ عَن اللَّهُ اللَّهُ عَن اللَّهُ عَن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَن اللَّهُ عَن اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَن اللَّهُ عَلَى الْمُنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُنْ اللَّهُ عَلَى الْمُنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِلُولُولُولُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى ال

وأجاب المالكية بقوله حبطت أعمالهم جزاء على الردّة، وقوله: ﴿أصحاب النارهم فيها خالدون﴾ جزاء على الموت على الكفر، وفي ذلك نظر ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمِنُوا﴾ الآية: نزلت في عبد الله بن جحش وأصحابه ﴿الخَمْرِ﴾ كل مُسكِر من العنب وغيره ﴿والمَيْسِرِ﴾ القمار، وكان ميسر العرب بالقداح في لحم الجزور، ثم يدخل في ذلك النَّرد والشطريج وغيرهما، ورُويَ أن السائل عنهما كان حمزة بن عبد المطلب رضى الله عنه ﴿ إِثْمٌ كَبِيرٌ ﴾ نص في التحريم وأنهما من الكبائر، لأن الإثم حرام لقوله: ﴿قُلْ إِنْمَا حَرَّمُ رَبِّي الْفُواحِشُ مَا ظُهُو منها وما بطِن والإئم﴾ [الأعراف: ٣٣]، خلافًا لمَن قال إنِما حرَّمتها. آية المائدة لا هِلِم الآية ﴿وَمَنَافِعُ﴾ في الخمر التلذُّذ والطرب، وفي القمار الاكتساب به ولا يدلُّ ذكر المِنافِع على الإباحة قال ابن عباس: المنافع قبل التحريم، والإثم بعده ﴿وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ ﴾ تغليبًا للإثم على المنفعة، وذلك أيضًا بيان للتحريم ﴿قُلِ الْعَفْوَ﴾ أي السهل من غير مشقة، وقواءة الجماعة بالنصب بإضمار فعل مشاكلة للسؤال، على أن يكون ما مبتدأ، وذا خبره ﴿تَتَفَكَّرُونَ فِي الدُّنْيَا والآخِرَةِ ﴾ أي في أمرهما ﴿ويَسْأَلُونَكَ عَنِ الْيَتَامَى ﴾ كانوا قد تجنبوا اليتامي تورَّعًا، فنزلت إباحة مخالطتهم بالإصلاح لهم، فإن قيل: لِمَ جاء ويسألونك بالواو ثلاث مرات، وبغير وال ثلاث مرات قبلها؟ فالجواب أن سؤالهم عن المسائل الثلاث الأول وقع في أوقات مفترقة فلم يأتِ بحرف عطف وجاءت الثلاثة الأخيرة بالواو لأنها كانت متناسقة ﴿واللَّهُ يَعْلَمُ ﴾ تحذير من الفساد، وهو أكل أموال اليتامي ﴿لأَعْنَتَكُمْ ﴾ لضيق عليكم بالمنع من مخالطتهم قال أبن عباس لأهلككم بما سيق من أكلكم لأعوال اليتامي ﴿وَلاَ تَنْكِحُوا﴾ أي لا تتزوَّجوا، والنكاح مشترك بين الوطىء والعقد ﴿الْمُشْرِكَاتِ﴾ عبَّاد الأوثان من العرب، فلا تتناول اليهود ولا النصاري المُباح نكاحهن في المَائدة، فلا تعارض بين الموضعين، ولا نسخ، خلافًا لمَن قال آية المائلة نسخت هذه، ولعَن قال هذه نسخت آية

وَلاَمَةُ مُؤْمِنَةٌ خَيْرٌ مِن مُشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبَتْكُمْ وَلا تُنكِحُوا الْمُشْرِكِينَ حَقَّا يُؤْمِنُواْ وَلَعَبْدُ مُؤْمِنُ خَيْرُ مِن مُشْرِكِةِ وَلَوْ أَعْجَبَكُمُ أُولَكِكَ يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ وَاللَّهُ يَدْعُواْ إِلَى الْجَنَةِ وَالْمَغْفِرَةِ بِإِذْنِهِ عَنَيْ مَن مُشْرِكِ وَلَوْ أَعْجَبَكُمُ أُولَكِكَ يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ وَاللَّهُ يَدْعُواْ إِلَى الْجَنَةِ وَالْمَعْفِرةِ بِإِذْنِهِ عَلَى اللَّهَ يَعْمَ اللَّهُ مَن اللَّهَ عَن الْمُحِيضِ قُلْ هُو أَذَى فَاعْتَزِلُوا النِسَاءَ فِي وَيُبَيِّنُ ءَايَتِهِ عَلِينا سِلَعَلَهُمْ يَتَذَكَّونَ اللَّهَ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ قُلْ هُو أَذَى فَاعْرَبُوا النِسَاءَ فِي الْمَحِيضِ قُلْ هُو الْمَاكِمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ يُعِبُ الْمَحْدِيضِ قُلْ هُو الْمَعْمِينِ وَيُعِبُ الْمُنْطَقِرِينَ وَيُعِبُ الْمُنْطَقِرِينَ إِنِي نِسَاقُولُمْ خَرْتُ لَكُمْ فَأْتُوا خَرْتُكُمْ أَنَى شِئْمُ وَقَدِمُوا لِأَنفُومُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَوا اللَّهَ عُرَادًا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاعْلَمُوا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّه

المائدة فمنع نكاح الكتابيات، ونزول الآية بسبب مرثد الغنوي أراد أن يتزوّج امرأة مشركة ﴿ وَلَأُمَةٌ مُّومِنَةٌ ﴾ أي أمة لله حرة كانت أو مملوكة وقيل أمة مملوكة خير من حرة مشركة ﴿ وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ ﴾ في الجمال والمال وغير ذلك ﴿ وَلاَ تُنْكِحُوا المُشْرِكِينَ ﴾ أي لا تزوّجوهم نساءكم. وانعقد الإجماع على أن الكافر لا يتزوّج مسلمة، سواء كان كتابيًا أو غيره، واستدلّ المالكية على وجوب الولاية في النكاح بقوله: ﴿وَلاَ تُنْكِحُوا الْمُشْرِكِينَ﴾ لأنه أسند نكاح النساء إلى الرجال ﴿وَلَعَبْدٌ﴾ أي عبد الله، وقيل مملوك ﴿أُولَئِكَ﴾ المشركات والمشركون ﴿يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ﴾ إلى الكفر الموجب إلى النار ﴿بِإِذْنِهِ﴾ أي بإرادته أو علمه ﴿وَيَسْتَلُونَكَ﴾ سأل عن ذلك عباد بن بشر وأسيد بن حضير قال لرسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم ألا نجامع النساء في المحيض، خلافًا لليهود ﴿هُوَ أَذِّي﴾ مستقذر، وهذا تعليل لتحريم الجماع في المحيض ﴿فَاعْتَزِلُوا النَّسَاءَ ﴾ اجتنبوا جماعهنّ، وقد فسر ذلك الحديث بقوله: لتشدّ عليها إزارها، وشأنك بأعلاها ﴿حَتَّى يَطْهُرْنَ ﴾ أي ينقطع عنهن الدم ﴿فَإِذَا تَطُهَّرْنَ﴾ أي اغتسلن بالماء، وتعلق الحكم بالآية الأخيرة عند مالك والشافعي، فلا يجوز عندهما وطء حتى تغتسل وبالغاية الأولى عند أبي حنيفة فأجاز الوطء عند انقطاع الدم وقبل الغسل، وقرىء حتى يطهرن بالتشديد، ومعنى هذه الآية بالماء، فتكون الغايتان بمعنى واحد، وذلك حجة لمالك ﴿مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللَّهُ ﴾ قبل المرأة ﴿التَّوَّابِينَ ﴾ من الذنوب ﴿المُتَطَهِّرِينَ ﴾ بالماء أو من الذنوب ﴿حَرْثَ لَّكُمْ ﴾ أي موضع حرث، وذلك تشبيه للجماع في إلقاء النطفة وانتظار الولد: بالحرث في إلقاء البذر وانتظار الزرع ﴿أَنَّى شِنْتُمْ﴾ أي كيف شئتم من الهيئات أو مَن شئتم، لا أين شئتم لأنه يوهم الإتيان في الدبر، وقد افترى مَن نسب جوازه إلى مالك وقد تبرأ هو من ذلك وقال: إنما الحرث في موضع الزرع ﴿وَقَدُّمُوا لْأَنْفُسِكُمْ ﴾ أي الأعمال الصالحة ﴿عُرْضَةً لأَيْمَانِكُم ﴾ أي لا تكثروا الحلف بالله فتبدلوا أَن تَبَرُّواْ وَتَنَقُواْ وَتُصَلِحُواْ بَيْنَ النَّاسِّ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيكُمُ إِلَّا يُوَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغِوفِ أَيْمَانِكُمُ وَلَكِن يُوَّاخِذُكُمْ عِا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمُ وَاللَّهُ عَفُورُ حَلِيمٌ ﴿ لَا لِلَّذِينَ يُوْلُونَ مِن فِسَآبِهِمْ تَرَبُّصُ أَرْبَعَةِ أَشْهُرٍ فَإِن فَآمُو فَإِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيكُ ﴿ وَإِنْ عَزَمُواْ الطَّلَقَ فَإِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيكٌ ﴿ وَالْمُطَلَقَاتُ يَمَّرَبُصُنَ

اسمه، وأن تبرُّوا على هذا علَّة النهي، فهو مفعول من أجله: أي نهيتم عن كثرة الحلف كي تبرُّوا، وقيل المعنى لا تحلفوا على أن تبرُّوا وتتَّقوا، وافعلوا البرِّ والتَّقوَّى دون يمين، فأن تبرُّوا على هذا هو المحلوف عليه، والعُرضة على هذين القولين لقولك: ﴿ فَلَانَ عُرْضَةَ لَفَلَانَ إذا أكثر التعرّض له، وقيل عرضة ما منع، من قولك عرض له أمر حال بينه وبين كذا، أي لا تمتنعوا بالحلف بالله من فعل البرّ والتقوى، ومن ذلك يمين أبي بكر الصدّيق أن لا ينفق على مسطح، فأن تبرُّوا على هذا: علَّة لامتناعهم فهو مفعول من أجله أو مفعول بعرضة، لأنها بمعنى مانع ﴿بِاللَّغُو﴾ الساقط وهو عند مالك قولك نعم والله، ولا والله، الجاري على اللسان من غير قصد وفاقًا للشافعي، وقيل أن يحلف على الشيء بظنه على ما حلف عليه، ثم يظهر خلافه وفاقًا لأبي حنيفة، وقال ابن عباس: اللغو الحلف حين الغضب، وقيل اللغو اليمين على المعصية، والمؤاخذة العقاب أو وجوب الكفّارة ﴿بِمَا كَسَبَتُ قُلُوبُكُمْ ﴾ أي قصدت فهو على خلاف اللغو، وقال ابن عباس: هو اليمين الغموس، وذلك أن يحلف على الكذب متعمّدًا، وهو حرام إجماعًا، وليس فيه كفّارة عند مالك خلافًا للشافعي ﴿ يُولُونَ مِن نسائهم ﴾ يحلفون على ترك وطبهن وإنما تعدّى بمن، لأنه تضمن معنى البعد منهنّ، ويدخل في عموم قوله الذين: كل حالف حرًّا كان أو عبدًا، إلاَّ أنّ مالك جعل مدَّة إيلاء العبد شهرين، خلافًا للشافعي، ويدخل في إطلاق الإيلاء اليمين بكل ما يلزم عنه حكم، خلافًا للشافعي في قصر الإيلاء على الحلف بالله، ووجهه أنها اليمين الشرعية، ولإ يكون موليًا عند مالك والشافعي، إلا إذا حلف على مدّة أكثر من أربعة أشهر، وعند أبي حنيفة أربعة أشهر فصاعدًا، فإذا انقضت الأربعة الأشهر: وقف المولى عند مالك والشافعي، فإما فاء وإلا طلَّق، فإن أبي الطلاق: طلِّق عليه الحاكم، وقال أبو حنيفة: إذا انقضت الأربعة الأشهر: وقع الطلاق دون توقيف، ولفظ الآية يحتمل القولين ﴿ فَإِن فَإِنْ فَإِنْ فَإِنْ فَإِنْ رجعوا إلى الوطيء وكفروا عن اليمين ﴿غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ أي يغفر ما في الأيمان من إضرار المرأة ﴿عَزَمُوا الطَّلاَقَ﴾ العزيمة على قول مالك التطليق أو الإباية فيطلق عليه الحاكم، وعند أبي حنيفة ترك الفيء حتى تنقضي الأربعة الأشهر، والطلاق في الإيلاء رجعي عند مالك بائن عند الشافعي وأبي حنيفة ﴿والمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ ﴾ بيان للعدّة، وهو عموم

بِأَنفُسِهِنَ ثَلَثَمَةَ قُرُوعٌ وَلَا يَحِلُ لَهُنَ أَن يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ اللّهُ فِى أَرْحَامِهِنَ إِن كُنَّ يُوْمِنَ بِاللّهِ وَالْيُوْمِ الْآخِرُ وَبُعُولَلُهُنَ أَحَقُ بِرَدِهِنَ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُوٓا إِصْلَاحًا وَلَهُنَ مِثْلُ ٱلّذِى عَلَيْهِنَ بِالْمُعُمُوفُ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَ وَلَا يَحِلُ لَحَمُمُ أَن دَرَجَةً وَاللّهُ عَزِينٌ حَكِيمُ شَيْ الطَّلَقُ مَنَ تَانِّ فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحُ بِإِحْسَنِّ وَلَا يَحِلُ لَحَكُمْ أَن دَرَجَةً وَاللّهُ عَزِينٌ حَلَيْهُ فَلَا جُنَاحً أَن يَعَافَآ أَلّا يُقِيمَا حُدُودَ اللّهِ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلّا يُقِيمًا حُدُودَ اللّهِ فَلا جُنَاحَ

مخصوص خرجت منه الحامل بقوله تعالى: ﴿وأولات الأحمال أجلهنَّ أن يضعن حملهنَّ﴾ [الطلاق: ٤], واليائسة والصغيرة بقوله: ﴿واللائي يئسن من المحيض﴾ [الطلاق: ٤] الآية. والتي لم يدخل بها بقوله: ﴿فما لكم عليهنّ من عدّة تعتدّونها﴾ [الأحزاب: ٤٩]، فيبقى حكمها في المدخول بها، وهي سنّ من تحيض وقد خصّ مالك منها الأمة، فجعل عدَّتها قرءين ويتربصن خبر بمعنى الأمر ﴿ثَلاَثَةَ قُرُوءِ﴾ انتصب ثلاثة على أنه مفعول به هكذا قال الزمخشري، وقروء جمع قرء وهو مشترك في اللغة بين الطهر والحيض، فحمله مالك والشافعي على الطهر لإثبات التاء في ثلاثة، فإنّ الطهر مذكر والحيض مؤنث، ولقول عائشة: الأقراء هي الإطهار، وحمله أبو حنيفة على الحيض لأنه الدليل على براءة الرحم، وذلك مقصود العدَّة، فعلى قول مالك تنقضي العدَّة بالدخول في الحيضة الثالثة إذا طلَّقها في طهر لم يمسّها فيه، وعند أبي حنيفة بالطهر منها ﴿مَا خَلَقَ اللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ ﴾ يعني الحمل والحيض، وبعولتهنّ جمع بعل، وهو هنا الزوج ﴿فِي ذَلِكَ ﴾ أي في زمان العدّة ﴿ولَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ ﴾ من الاستمتاع وحُسْن المعاشرة ﴿دَرَجَةٌ ﴾ في الكرامة وقيل الإنفاق وقيل كون الطلاق بيده ﴿الطَّلاَقُ مَرْتانِ ﴾ بيان لعدد الطلاق الذي يرتجع منه دون زوج آخر وقيل بيان لعدد الطلاق الذي يجوز إيقاعه، وهو طلاق السُّنة ﴿فَإِمْسَاكُ﴾ ارتجاع وهو مرفوع بالابتداء أو بالخبر ﴿بِمَعْرُوفِ﴾ حُسْن المعاشرة وتوفية الحقوق ﴿أُو تَسْرِيعٌ﴾ هو تركها حتى تنقضي العدّة فتبين منه ﴿بإخسَانِ﴾ المتعة، وقيل التسريح هنا الطلقة الثالثة بعد الاثنتين، وِرُوِيَ في ذلك حديث ضعيف وهو بعيد لأنَّ قوله تعالى بعد ذلك ﴿فإنَّ طَلَّقَها﴾ هو الطلقة الثالثة، وعلى ذلك يكون تكرارًا، والطلقة الرابعة لا معنى لها ﴿ وَلاَ يَحِلُّ لَكُمْ أَن تَأْخُدُوا﴾ الآية: نزلت بسبب ثابت بن قيس: اشتكت منه امرأته لرسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم فقال لها: «أتردّين عليه حديقته» قالت: نعم فدعاه فطلَّقها على ذلك وحكمها على العموم وهو خطاب للأزواج في حكم الفدية، وهي الخلع، وظاهرها أنه لا يجوز الخلع إلاّ إذا خاف الزوجان ﴿ أَلاَّ يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ ﴾ وذلك إذا ساء ما بينهما وقبحت معاشرتهما، ثم إنّ المخالعة على أربعة أحوال: الأول: أن تكون من غير ضرر من

عَلَيْهِمَا فِيَا اَفْلَاتْ بِهِ ۚ تِلْكَ حُدُودُ اللّهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا وَمَن يَلْعَدَّ حُدُودَ اللّهِ فَأَوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴿ فَإِنْ طَلَقَهَا فَلَا جُنَامَ عَلَيْهِمَا أَنْ يَتَرَجَعَا إِنْ طَلَقَهَا فَلَا جُنَامَ عَلَيْهِمَا أَنْ يَتَرَجَعَا إِنْ طَلَقَهَا فَلَا جُنَامَ عَلَيْهِمَا أَنْ يَتَرَجَعَا إِنْ طَلَقَهَا وَلَا خُنَامَ عَلَيْهِمَا أَنْ يَتَرَجَعَا إِنْ طَلَقَهَا وَلَا خُنَامَ عَلَيْهِمَا أَنْ يَتَرَجَعَا إِنْ طَلَقَهَا وَلَا خُنَامَ عَلَيْهِمَا أَنْ يَتَرَجَعَا إِنْ طَلَقَهُا أَنْ لَا جُنَامَ وَلَا جُنَامَ وَلَا عَلَيْهِمَا أَنْ يَعْلَمُونَ اللّهِ يُبَيِّمُ اللّهِ يُبَيِّمُ إِلَيْهُمَا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴿ يَعْلَمُونَ اللّهِ عَلَيْهِمَا اللّهُ عَلَيْهِمَا أَلُولُوا اللّهِ عَلَيْهِمَا عَلَيْهِمَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهِمَا عَلَيْهِمَا اللّهُ عَلَيْهُمْ أَلُولُوا اللّهُ عَلَيْهِمَا اللّهُ عَلَيْهِمَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِمَا اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّ

الزوج ولا من الزوجة: فأجازه مالك وغيره لقوله تعالى: ﴿ فإن طبن لكم عن شيء ﴾ [النساء: ٤] الآية. ومنعها قوم لقوله تعالى: ﴿ إِلَّا أَنْ يَخَافَا أَلًّا يُقِيمًا حُدُودَ اللَّهِ ﴾، والثانئ أن يكون الضرر منهما جميعًا، فمنعه مالك في المشهور لقوله تعالى؛ ﴿ولا تَعْضَلُوهُ لَّ لتَذْهَبُوا ببعض مَا آتَيتُموهنَ ﴾ [النساء: ١٩]، وأجازه الشافعي لقوله تعالى: ﴿إِلَّا أَنْ يَخَافَا ألاَّ يُقِيمًا حُدُودَ اللَّهِ ﴾، والثالث أن يكون الضرر من الزوجة خاصة، فأجازه الجمهور الظاهر هذه الآية، والرابع أن يكون الضرر من الزوج خاصة: فمنعه الجمهور لقوله تعالى: ﴿وَإِنْ أردتم استبدال زوج مكان زوج، [النساء: ٢٠] الآية، وأجازه أبو حنيفة مطلقًا، وقوله في ذلك مخالف للكتاب والسُّنة ﴿فَإِنْ خِفْتُمْ ﴾ خطأب للحكَّام والمتوسَّطين في هذا الأمر ﴿فَإِنْ طَلَّقَهَا﴾ هذه هي الطلقة الثالثة بعد الطلقتين المَّذكورتين في قوله الطلاق مِرتان ﴿ حَتَّى تَثْكِيعَ زَوْجَا غَيْرَهُ ﴾ أجمعت الأئمة على أن النكاح هنا هو العقد مع الدخول والوَّطيء، القوَّله صَالَى الله عليه وآله وسلم للمطلقة ثلاثًا حين أرادت الرجوع إلى مطلقها قبل أن يمسها الزوج الآخر: «لا، حتى تذوقي عسيلته ويذوق عسيلتك»؛ ورُوِيَ عن سعيد بن المسيب أن العقد يحلُّها دون وطيء، وهو قول مرفوض لمخالفته للحديث، وخرقه للإجماع، وإنما تجلُّ عندُ مالك إذا كان النكاح صحيحًا لا شُبهة فيه، والوطء مُباحًا في غير حيض ولا إحرام ولا اعتكاف ولا صيام، خلافًا لأبن الماجشون في الوطء غير المباح، وأما نكاح المحلّل فحرام، ولا يحلُّ الزوجة لزوجها عند مالك، خلافًا لأبي حنيفة والمعتبر في ذلك نيَّة المحلِّل لا نيَّة المرأة، ولا المحلِّل له، وقال قوم مَن نوى التخليل منهم أفسد ﴿ فإن طَلَّقَهَا ﴾ يعني هذا الزوج الثاني ﴿فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا﴾ أي على الزوجة والزوج الأول ﴿أَن يُقِيمَا حُلُودَ الله ﴾ أي أوامره فيما يجب من حقوق الزوجة ﴿وإذا طَلَّقْتُمُ النِّسَاءَ﴾ الآية : خطاب الطَّرْنِها أَجْ وهي نهي عن أن يطول الرجل العدة على المرأة مضارة منه لها بل يوتنجع قرب القفعلة العدّة، ثم يطلّق بعد ذلك، ومعنى بلغن أجلهن في هذا الموضع: قاربن انقضاء العِبلقه وليس المراد انقضاؤها، لأنه ليس بيده إمساك حينتذ، ومعنى أمسكوهن: راجعواهن على ﴿بمعروف﴾ هنا قيل هو الإشهاد وقيل المنفقة ﴿وإذا طَلَّقْتُمُ النِّسَاءَ ﴾ الآية: هذه الأخرى خطاب للأولياء، وبلوغ الأجل هنا: انقضاء العدّة. فَأَمْسِكُوهُ كَ يَعْمُونِ أَوْ سَرِّحُوهُنَّ بَعْرُونٍ وَلَا تَمْسِكُوهُنَ ضِرَارًا لِنَعْنَدُواْ وَمَن يَفْعَلْ ذَالِكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَةً وَلَا نَتَخِذُواْ عَايَتِ اللّهِ هُزُواْ وَاذْكُواْ نِعْمَتَ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنزَلَ عَلَيْكُم مِن الْكِئْكِ فَقَدْ ظَلَمَ وَلَا نَتَخِذُواْ عَايَتُ اللّهِ هُزُواْ وَفَعَتُ اللّهَ بِكُلّ شَيْءٍ عَلِيمٌ اللّهَ وَمَا أَنزَلَ عَلَيْكُمْ مِن الْكِئْكِ وَالْحَدُمَةِ يَعِظُكُم بِدِّ وَاتَّقُوا اللّهَ وَاعْلَمُواْ أَنَ اللّهَ بِكُلّ شَيْءٍ عَلِيمٌ اللّهُ وَاإِذَا طَلَقْتُمُ النِّسَآةَ فَلَغْنَ الْجَمَعُ فَلَا تَعْضُلُوهُنَ أَن يَنكِحْنَ أَزْوَجَهُنَ إِذَا تَرَضَوْا بَيْنَهُم بِالْمَعْرُوفِ ذَالِكَ يُوعَظُ بِهِ عَن كَانَ مِنكُمْ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَالْمَوْلُ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَاللّهُ مِن اللّهُ وَالْمَوْلُ اللّهُ وَالْمَوْلُ وَاللّهُ مَا اللّهُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ وَالْمَوْلُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمَوْلُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ وَالْمُولُولُ اللّهُ وَالْوَلِمَالُ وَاللّهُ مَا اللّهُ مَا مُؤْلُود اللّهُ وَاللّهُ وَالْمَالُ وَاللّهُ وَاللّهُ مُولًا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلُولُولُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَا الْمُؤْلُود اللّهُ وَلُود اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلُولُولُولُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَالْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

﴿ فَلا تَعْصُلُوهُن ﴾ أي لا تمنعوهن ﴿ أَن يَنْكِحْنَ أَزْوَاجَهُنَّ ﴾ أي يراجعن الأزواج الذين طلَّقوهنَّ، قال السهيلي نزلت في معقل بن يسار كان له أُخت فطلَّقها زوجها ثم أراد مراجعتها وأرادت هي مراجعته، فمنعها أخوها، وقيل نزلت في جابر بن عبد الله وذلك أنّ رجلاً طلِّق أُخته وتركها حتى تمَّت عدَّتها، ثم أراد مراجعتها فمنعها جابر، وقال تركتها وأنت أملك بها لا زوّجتكها أبدًا. فنزلت الآية، والمعروف هنا: العدل، وقيل الإشهاد، وهذه الآية تقتضي ثبوت حق الوليّ في نكاخ وليّته خلافًا لأبي حنيفة ﴿ذلك يوعظ به﴾ خطابًا للنبي صلَّى الله عليه وآله وسلَّم، ولكل واحد على حدته، ولذلك وحَّد ضمير الخطاب ﴿ ذَلِكُمْ أَزْكَى لَكُمْ ﴾ خطابًا للمؤمنين والإشارة إلى ترك الفصل، ومعنى أزكى أطيب للنفس، ومعنى أطهر: أي للدين والعرض ﴿والوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلاَدَهُنَّ ﴾ خبر بمعنى الأمر وتقتضي الآية حكمين: الحكم الأول مَن يرضع الولد، فمذهب مالك أنَّ المرأة يجب عليها إرضاع ولدها ما دامت في عصمة والده، إلاّ أن تكون شريفة لا يرضع مثلها، فلا يلزمها ذلك، وإن كان والده قد مات وليس للوالد مال: لزمها رضاعه في المشهور، وقيل أجرة رضاعه على بيت المال، وإن كانت مطلّقة بائن: لم يلزمها رضاعه، لقوله تعالى: ﴿ وَإِنْ أَرْضَعْنَ لَكُم فَآتُوهُنَّ أَجُورِهِنَّ ﴾ [الطلاق: ٦]، إلاَّ أن تَشَاء هِيَ فَهِيَ أحقّ بِهِ بأُجْرة المثل، فإن لم يقبل غيرها وجب عليها إرضاعه، ومذهب الشافعي وأبي حنيفة أنها لا يلزمها إرضاعه أصلاً، والأمر في هذه الآية عندهما على الندب، وقال أبو ثور: بيلزمها على الإطلاق لظاهر الآية وحملها على الوجوب، وأما مالك فجعلها في موضع على الوجوب، وفي موضع على الندب، وفي موضع على التخيير حسبما ذكر من التقسيم في المذهب الحكم الثاني مدة الرضاع، وقد ذكرها في قوله: ﴿حَوْلَيْن كَامِلَيْن﴾ وإنما وصفهما بكاملين لأنه يجوز أن يقال في حول وبعض آخر: حولين، فرفع ذلك الاحتمال، وأباح الفطام قبل

نَفْسُ إِلَا وُسْعَهَا لَا تُضَكَآرٌ وَالِدَهُ مُ بِوَلَدِهَا وَلَا مَوْلُودُ لَهُ بِوَلَدِهِ وَعَلَى الْوَارِثِ مِثْلُ ذَالِكُ فَإِنْ أَرَادَا فِصَالًا عَن تَرَاضِ مِنْهُمَا وَتَشَاوُرِ فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا وَلِنْ أَرَدَتُمْ أَن تَسْتَرْضِعُوۤ أَوْلَلَاكُمُ فَلا جُنَاحَ عَلَيْهُمُ إِذَا

تمام الحولين بقوله تعالى: ﴿ لِمَنْ أَرَادَ أَن يُتِمَّ الرَّضَاعَةَ ﴾ واشترط أن يكون الفطام عن تراضي الأبوين بقوله: ﴿فإن أرادا فصالاً﴾ الآية. فإن لم يكن على الولد ضرر في الفطام فلا جناح عليهما، ومَن دعا منهما إلى تمام الحولين: فذلك له، وأما بعد الحولين فمن دعاً منهما إلى القطام فذلك له، وقال ابن عباس: إنما يرضع حولين من مكث في البطن ستة أشهر، فمَن مكث سبعة فرضاعه ثلاثة وعشرون شهرًا، وإن مكث تسعة فرضاعه إحدى وعشرون، لقوله تعالى: ﴿وحمله وفصاله ثلاثون شهرًا﴾ [الأحقاف: ٥١] ﴿وَعَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسْوَتُهُنَّ﴾ في هذه النفقة والكسوة: قولان: أحدهما: أنها أجرة رضاع الولد، أوجبها الله للأم على الوالد، وهو قول الزمخشري وابن العربي، الثاني: أنها نفقة الزوجات على الإطلاق، وقال منذر بن سعيد البلوطي: هذه الآية نص في وجوب نفقة الرجل على زوجته، وعلى هذا حملها ابن الفرس ﴿بِالمَعْرُوفِ﴾ أي على قدر حال الزوج في ماله، والزوجة في منصبها، وقد بين ذلك بقوله: ﴿لا تَكلُّف نفسًا إلاَّ وسُعها لا تُضَارُّ وَالِلَةٌ بِوَلَدِهَا﴾ قرىء بفتح الراء لالتقاء الساكنين على النهي، وبرفعهما على الخبر، ومعناها النهي، ويحتمل على كل واحد من الوجهين أن يكون الفعل مسندًا إلى الفاعل، فيكون ما قبل الآخر مكسورًا قبل الإدغام، أو يكون مسئدًا إلى المفعول، فيكون مفتوحًا، والمعنى على الوجهين: النهى عن إضرار أحد الوالدين بالآخر بسبب الولد، ويدخل في عموم النهي: وجوه الضرر كلها والباء في قوله: ﴿بولدها﴾ وبولده: سببية، والمراد بقوله: ﴿ولا مولود له الوالد، وإنما ذكره بهذا اللفظ إعلامًا بأنّ الولد ينسب له لا للأم ﴿وَعَلَى الْوَارِثِ مِثْلُ ذَلِكَ ﴾ اختلف في الوارث فقيل وارث المولود له، وقيل وارث الصبي لو مات، وقيل هو الصبي نفسه، وقيل مَن بقي من أبويه، واختلف في المراد بقوله مثل ذلك، فقال مالك وأصحابه: عدم المضارّة، وذلك يجري مع كل قول في الوارث؛ لأنّ ترك الضرر واجب على كل أحد، وقيل المراد أُجرة الرضاع في النفقة والكسوة، ويختلف هذا القول بحسب الاختلاف في الوارث، فأما على القول بأنَّ الوارث هو الصَّبي فلا إشكَّالُ؟ لأن أجرة رضاعه في ماله، وأما على سائر الأقوال، فقيل إن الآية منسوخة فلا تجب أجرةً \* الرضاع على أحد غير الوالد، وقيل إنها محكمة فتجب أجرة الرضاع على وارث الصبي لو مات، أو على وارث الوالد، وهو قول قتادة والحسن البصري ﴿وَإِنْ أَرَدْتُمْ أَن تَسْتَرْضِعُوا﴾

سَلَّمْتُم مَّا ءَانَيْتُم بِالْغَرُفِ وَانَّقُوا اللَّهَ وَأَعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ إِنَّ وَالَّذِينَ يُتَوَفَّونَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْرًا ۖ فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلا جُنَاحَ عَلَيْتُكُمْ فِيمَا فَعَلْنَ فِي آَنفُسِهِنَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ١ وَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَّضَتُم بِدِء مِنْ خِطْبَةِ ٱلنِّسَآءِ أَوْ أَكْنَنتُمْ فِي أَنفُسِكُمُ عَلِمَ اللَّهُ أَنَّكُمْ سَتَذْكُرُونَهُ نَ وَلَكِن لَّا تُوَاعِدُوهُنَّ سِرًّا إِلَّا أَن تَقُولُواْ قَوْلًا مَّعْـرُوفَا ۗ وَلَا تَعْـزِمُوا عُقْدَةَ ٱلنِّكَاحِ حَتَّىٰ يَبْلُغَ ٱلْكِنَابُ أَجَلَهُۥ وَٱعْلَمُوٓا أَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ۚ أَنفُسِكُمْ فَأَخذَرُوهُ وَأَعْلَمُوا أَنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ حَلِيدٌ ١ ﴿ كُنَاحَ عَلَيْكُمُ إِن طَلَّقَتُمُ إباحة لاتخاذ الغير ﴿إِذَا سَلَّمْتُم مَّا آتَيْتُم بِالمَعْرُوفِ﴾ أي دفعتم أُجرة الرضاع ﴿والَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجًا يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُر وَعَشْرًا﴾ الآية عموم في كل متوفّى عنها، سواء توفي زوجها قبل الدخول أو بعده، إلاّ الحامل فعدّتها وضع حملها، سواء وضعته قبل الأربعة الأشهر والعشر أو بعدها عند مالك والشافعي وجمهور العلماء، وقال عليّ بن أبي طالب: عدَّتها أبعد الأجلين، وخصّ مالك من ذلك الأمة فعدَّتها في الوفاة شهران وخمس ليال، ويتربص: معناه عن التزويج وقيل عن الزينة فيكون أمرًا بالإحداد، وإعراب الذين مبتدأ، وخبره يتربصن على تقدير أزواجهم يتربصن، وقيل التقدير وأزواج الذين يتوفّون منكم يتربصن، وقال الكوفيون: الخبر عن الذين متروك، والقصد الإخبار عن أزواجهم ﴿فِيمَا فَعَلْنَ فِي أَنفُسِهِنَّ﴾ من التزويج والزينة ﴿بالمَعْرُوفِ﴾ هنا إذا كان غير منكر وقيل معناه الإشهاد ﴿ وَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَّضْتُم بِهِ ﴾ الآية: إباحة التعريض بخطبة المرأة المعتدّة، ويقتضي ذلك النهى عن التصريح، ثم أباح ما يضمر في النفس بقوله: ﴿أُو أَكنتم في أنفسكم عَلِمَ اللَّهُ أَنَّكُمْ سَتَذْكُرُونَهُنَّ﴾ أي تذكروهن في أنفسكم وبألسنتكم لم يخف عليكم وقيل أي ستخطبونهن إن لم تنتهوا عن ذلك ﴿لاَّ تُوَاعِدُوهُنَّ سِرًّا﴾ أي لا تواعدوهنّ في العدّة خفية بأن تتزوّجوهن بعد العدّة، وقال مالك فيمن يخطب في العدّة ثم يتزوّج بعدها: فراقها أحبّ إلى، ثم يكون خاطبًا من الخطاب، وقال ابن القاسم: يجب فراقها ﴿إِلاَّ أَن تَقُولُوا قَوْلاً مَّعْرُوفًا ﴾ استثناء منقطع، والقول المعروف: هو ما أبيح من التعريض: كقوله: «إنكم لأكفّاء كرام»، وقوله: «إنّ الله سيفعل معك خيرًا»، وشبه ذلك ﴿ وَلا تَعْزِمُوا عُقْدَةَ النَّكَاحِ ﴾ الآية: نهي عن عقد النكاح قبل تمام العدّة والكتاب هنا: القدر الذي شرع فيه من المدّة ومن تزوّج امرأة في عدّتها يفرّق بينهما اتفاقًا، فإن دخل بها حرمت عليه على التأبيد عند مالك خلافًا للشافعي وأبي حنيفة واختلف عن مالك في تأبيد التحريم إذا لم يدخل بها، وإذا دخل بها ولم يطأها ﴿لاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِن

النِسَاءَ مَا لَمْ تَمَسُّوهُنَّ أَوْ تَفْرِضُوا لَهُنَّ فَرِيضَةً وَمَتِّعُوهُنَّ عَلَى الْوُسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى الْمُقْتِرِ قَدَرُهُ مَتَعَا النِسَاءَ مَا لَمْ تَمَسُّوهُنَّ وَقَدْ فَوَطَّتُ اللَّهُ عَلَى الْوُسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى الْمُقْتِرِ قَدَرُهُ مَتَعَا اللَّهُ عَلَى الْوُسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى الْمُعْرِفِهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللْلِمُ اللَّهُ الللْمُلْمُ الللْمُ اللِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلِ

طَلَّقْتُمُ النِّسَاءَ مَا لَمْ تَمَسُّوهُنَّ ﴾ الآية: قيل إنها إباحة للطلاق قبل الدخول ولما نهى عن التزويج بمعنى الذوق وأمر بالتزويج طلب العصمة ودوام الصحبة ظنّ قوم أنّ مّن طلّق قبل البناء وقع في المنهي عنه، فنزلت الآية رافعة للجُناح في ذلك، وقيل إنها في بيان ما يلزم من الصداق والمتعة في الطلاق قبل الدخول، وذلك أنَّ مَن طلَّق قبل الدخول فإن كان لم يفرض لها صداقًا وذلك في نكاح التفويض: فلا شيء عليه من الصداق؛ لقوله: ﴿لاَّ جُنَّاحَ، عَلَيْكُمْ إِنْ طَلَّقْتُمُ النِّسَاءَ﴾ الآية، والمعنى لا طلب عليكم بشيء من الصداق، ويؤمر بالمتعة لقوله تعالى: ﴿وَمَتَّعُوهُنَّ ﴾، وإن كان قد فرض لها: فعليه نصف الصداق لقوله تعالى: ﴿ فَتَصْفُ مَا فَرَضْتُمْ ﴾، ولا متعة عليه، لأنَّ المتعة إنما ذكرت فيما لم يفرض لها بقوله: ﴿ أَو تَفْرَضُوا ﴾ ، أو فيه بمعنى الواو ﴿ وَمَتَّعُوهُنَّ ﴾ أي أحسنوا إليهن ، وأعطوهن شيئًا عند الطلاق، والأمر بالمتعة مندوب عند مالك، وواجب عند الشافعي ﴿عَلَى الْمُوسِعِ قَدَرُهُ﴾ أي يمتّع كل واحد على قدر ما يجد، والموسع الغني، و (المُقْتِر) الضيق الحال، وقرى و بإسكان دال قدره وفتحها، وهما بمعنى وبالمعروف هنا: أي لا حمل فيه ولا تكلُّف على أحد الجانبين ﴿ حَقًا عَلَى الْمُحْسِنِينَ ﴾ تعلّق الشافعي في وجوب المتعة بقوله: ﴿ حَقًّا ﴾ ، وتعلَّق مالك بالندب في قوله: ﴿على المحسنين﴾، لأنَّ الإحسان تطوّع بما لا يلزم ﴿وإنّ طَلَّقْتُمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَمَسُّوهُنَّ ﴾ الآية: بيان أن المطلَّقة قبل البناء لها تصف الصداق إذا كان فرض لها صداق مسمّى، بخلاف نكاح التفويض ﴿إِلاَّ أَن يَعْفُونَ ﴾ النون فيه نون جماعة النسوة: يريد المطلّقات، والعفو هنا بمعنى الإسقاط، أي للمطلّقات قبل الله خول نصف الصداق، إلا أن يسقطنه وإنما يجوز إسقاط المرأة إذا كانت مالكة أمن نفسها ﴿أَوْ يَعْفُو الَّذِي بِيَدِهِ مُقْدَةُ النَّكَاحِ ﴾ قال ابن عباس ومالك وغيرهما: هو الوالي الذي تكون المؤأة في حجره كالأب في ابنته المحجورة، والسيد في أمته، فيجوز له أن يسقط نصف الصداق الواجب لها بالطلاق قبل الدخول، وأجاز شريح إسقاط غير الأب من الأولياء، وقال علي بن أبي طالب والشافعي: الذي بيده عقدة النكاح هو الزوج، وعفوه أن يعطى النصف الذي سقط عنه من الصداق، ولا يجوز عندهما أن يسقط الأب النصف الواجب لابنته، وحجة مالك أن قوله الذي بيده عقدة النكاح في الحال، والزوج ليس بيده بعد الطلاق عقدة

لِلتَّقُوكَ وَلَا تَنسَوُا ٱلْفَضْلَ بَيْنَكُمُ إِنَّ ٱللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ وَالْصَافَوَ عَلَى ٱلصَّلُوتِ وَالصَّكُوةِ ٱلْوُسْطَى وَقُومُوا لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالًا أَوْ رُكَبَانًا فَإِذَا أَمِنتُمْ فَاذَكُرُوا وَالصَّكُوةِ ٱلْوُسْطَى وَقُومُوا لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالًا أَوْ رُكَبَانًا فَإِذَا أَمِنتُمْ فَاذَكُرُوا اللَّهَ كَمَا عَلَمَكُم مَا لَمَ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ فَيْ وَالَّذِينَ يُتَوَفَّونَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجَا

النكاح، وحجة الشافعي قوله تعالى: ﴿وأن تَعْفُوا أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى ﴾ فإن الزوج إذا تطوّع بإعطاء النصف الذي لا يلزمه فذلك فضل وأما إسقاط الأب لحق ابنته فليس فيه تقوى لأنه إسقاط حق الغير ﴿ وَلا تَنْسَوُا الفَضْلَ بَيْنَكُمْ ﴾ قيل إنه يعنى إسقاط المرأة نصف صداقها أو دفع الرجل النصف الساقط عنه واللفظ أعمّ من ذلك ﴿والصَّلَوَاةُ الوُسْطَيْ ﴾ جدّد ذكرها بعد دخولها في الصلوات اعتناءً بها وهي الصبح عند مالك وأهل المدينة، والعصر عند على بن أبي طالب لقوله صلّى الله عليه وآله وسلّم: «شغلونا عن الصلاة الوسطى صلاة العصر»، وقيل هي الظهر، وقيل المغرب، وقيل هي العشاء الآخرة، وقيل الجمعة، وسمّيت وسطى لتوسّطها في عدد الركعات، وعلى القول بأنها المغرب لأنها بين الركعتين والأربع أو لتوسّط وقتها، وعلى القول بأنها الصبح لأنها متوسطة بين الليل والنهار، وعلى القول بأنها الظهر أو الجمعة، لأنها في وسط النهار، أو لفضلها من الوسط وهو الخيار، وعلى هذا يجرى اختلاف الأقوال فيها ﴿وَقُومُوا لِلَّهِ ﴾ معناه في صلاتكم ﴿قَانِتِينَ ﴾ هنا ساكتين وكانوا يتكلمون في الصلاة حتى نزلت، قاله ابن مسعود، وزيد بن أرقم، وقيل خاشعين، وقيل طول القيام ﴿فَإِنْ خِفْتُمْ ﴾ أي من عدو أو سبع أو غير ذلك مما يخاف منه على النفس ﴿فَرِجَالاً﴾ جمع راجل أي على رجليه ﴿أَو رُكْبَانًا﴾ جمع راكب: أي صلّوا كيف ما كنتم من ركوب أو غيره، وذلك في صلاة المسايفة، ولا تنقص منها عن ركعتين في السفر، وأربع في الحضر عند مالك ﴿فَإِذَا أَمِنتُمْ فَاذْكُرُوا اللَّهَ﴾ الآية: قيل المعنى: إذا زال الخوف فصلُّوا الصلاة التي علمتموها وهي التامَّة، وقيل إذا أمنتم فاذكروا الله كما علَّمكم هذه الصلاة التي تجزئكم في حال الخوف، فالذكر على القول الأول في حال الصلاة، وعلى الثاني بمعنى الشكر ﴿والَّذِينَ يُتَوَفَّونَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجًا وَصِيَّةً لأَزْوَاجِهم ﴾ هذه الآية منسوخة ومعناها أن الرجل إذا مات كان لزوجته أن تقيم في منزله سنة وينفق عليها من ماله، وذلك وصيّة لها ثم نسخ إقامتها سنة بالأربعة الأشهر والعشر، ونسخت النفقة بالربع أو الثُّمن الذي لها في الميراث حسبما ذكر في سورة النساء، وإعراب وصيّة مبتدأ، وأزواجهم خبر، أو مضمر تقديره: فعليهم وصيّة، وقرئت بالنصب على المصدر، تقديره: ليوصوا وصية، ومتاعًا نصب على المصدر ﴿غَيْرَ إخراجِ ﴾ أي ليس لأولياء الميت إخراج

المرأة ﴿فَإِنْ خَرَجْنَ﴾ معناه إذا كان الخروج من قبل المرأة فلا جُناح على أحد فيما فعلت في نفسها من تزوّج وزينة ﴿ولِلْمُطَلَّقَاتِ مَتَاعٌ﴾ عام في إمتاع كل مطلّقة وبعمومه أخذ أبو ثور واستثنى الجمهور المطلّقة قبل الدخول وقد فرض لها بالآية المتقدمة منه واستثنى مالك المختلعة والملاعنة ﴿حَقًّا عَلَى المُتَّقِينَ ﴾ يدلّ على وجوب المتعة وهي الإحسان للمطلقات، لأن التقوى واجبة، ولذلك قال بعضهم: نزلت مؤكدة للمتعة لأنه نزل قبلها حقًا على المحسنين، فقال رجل: فإن لم أرد أن أُحسِن لم أُمتّع، فنزلت ﴿حَقًّا عَلَى المُتقِينَ ﴾ ﴿ أَلَمْ تَرَ ﴾ رؤية قلب ﴿ إِلَى الَّذِينَ خَرَجُوا مِن دِيَادِهِمْ ﴾ قوم من بني إسرائيل أمروا بالجهاد فخافوا الموت بالقتال، فخرجوا من ديارهم فرارًا من ذلك، فأماتهم الله ليعرَّفهم أنه لا ينجيهم من الموت شيء، وقيل بل فروا من الطاعون ﴿وهُمْ أَلُوفَ ﴿ جَمِعَ أَلْف، قِيل ثمانون ألفًا، وقيل ثلاثون ألفًا، وقيل ثمانية آلاف، وقيل هو من الألفة، وهو ضعيف ﴿فَقَالَ لَهُمُ اللَّهُ مُوتُوا﴾ عبارة عن إماتتهم، وقيل إن ملكين صاحا بهم موتوا فماتوا ﴿فُمَّ أَخْيَاهُمْ﴾ ليستوفوا آجالهم ﴿وَقَاتِلُوا﴾ خطاب لهذه الأمّة وقيل للذين أماتهم الله ثم أحياهم ﴿مَّن ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللَّهَ ﴾ استفهام يراد به الطلب والحضّ على الإنفاق وذكر لفظ القرض تقريبًا للأفهام؛ لأن المنفق ينتظر الثواب كما ينتظر المسلف رد ما أسلف، ورُويَ أن الآية نزلت في أبي الدحداح حين تصدّق بحائط لم يكن له غيره ﴿قُرْضًا حَسنًا﴾ أي خالصًا طيبًا من حلال مِن غير منّ ولا أذى ﴿فَيُضَاعِمْهُ﴾ قرىء بالتشديد والتخفيف، وبالرفع على الاستثناف أو عطفًا على يقرض، وبالنصب في جواب الاستفهام ﴿أَضْعَافًا كَثِيرَةً﴾ عشرة فما فوقها إلى سبعمائة ﴿ يَقْبِضُ وَيَبْسُطُ ﴾ إخبار يراد به الترغيب في الإنفاق ﴿ أَلَهُ تَو إِلَى الْمَلْإِ ﴾ رؤية قلب، وكانوا قومًا نالهم الذلَّة من أعدائهم، فطلبوا الإذن في القتال فلما أمروا به كرهوه مِنْ بَعْدِ مُوسَىٰ إِذَ قَالُواْ لِنَبِي لَهُمُ ابْعَثَ لَنَا مَلِكَا نُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللّهِ قَالَ هَلْ عَسَيْتُمْ إِن كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقِتَالُ أَلّا نُقَتِلُ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَقَدْ أُخْرِجْنَا مِن دِينرِنَا وَأَبْنَا إِنّا فَلَمَا كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقِتَالُ تَوَلَّواْ إِلّا قَلِيلًا مِنْهُمْ وَاللّهُ عَلِيمُ الْقِتَالُ تَولُّواْ إِلّا قَلِيلًا مِنْهُمْ وَاللّهُ عَلِيمُ الْفَتَالُ اللّهُ عَلَيْهُمْ إِنَّ اللّهَ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكًا قَالُواْ أَنَى اللّهُ يَكُونُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَا وَخَنُ أَحَقُ بِالْمُلْكِ مِنْهُ وَلَمْ يُوْتَ سَعَكَةً مِن الْمَالُ قَالَ إِنَّ اللّهُ يَكُونُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْكُمُ وَلَا لَهُمْ مَنِينَهُمْ إِنَّ اللّهُ وَلَمْ يُوْتَ سَعَكَةً مِن الْمَالُ فَالَ إِنَّ اللّهُ وَلَمْ يُوْتَ سَعَكَةً مِن الْمَالُ فَالَ إِنَّ اللّهُ وَلَمْ مُؤْتِ اللّهُ يُوْقِي مُلْكُمُ مَن يَشَكَةً وَاللّهُ وَلَهُ مُن يَنْكُمُ النَّا اللّهُ مَن يَنِيكُمُ السَّالُ فَالَ إِنَّ اللّهُ وَلَمْ مُن اللّهُ مَن اللّهُ وَلَا لَهُ مُن وَاللّهُ مُن وَاللّهُ مُن وَيَتِكُمُ وَقَالَ لَهُمْ نَبِينُهُمْ إِنَّ عَلَيْكُمُ الْمُوسُولِ وَعَالُ هَا مُكْتَامُ الْمُنْ اللّهُ مُن وَيَقِينَةٌ مُعْ وَلَقُهُ الْمُلْكِ عِنْهُ الْمُنْ وَاللّهُ مُن وَاللّهُ مُن وَلِيكُ مُ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ الْمُلْكِيمُ اللّهُ الْمُلْكِيمُ اللّهُ الْمُلْونُ وَاللّهُ مُن وَيَقِينَةٌ مُ وَمَا لَكُونَ وَاللّهُ مُوسُولُ وَاللّهُ مُن وَاللّهُ مُولِولًا اللّهُ الْمُلْكِيكُمُ اللّهُ الْمُلْكِيلُ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ الْمُلْلُولُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُعْلَى اللّهُ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

﴿لِنَبِي لَهُمُ قيل اسمه شمويل، وقيل شمعون ﴿ هَلْ عَسَيْتُمْ ﴾ أي قاربتم، وأراد النبي المذكور أن يتوثق منهم، ويجوز في السين من عسيتم الكسر والفتح، وهو أفصح ولذلك انفرد نافع بالكسر وأما إذا لم يتصل بعسى ضمير فلا يجوز فيها إلاّ الفتح ﴿ طَالُوتَ مَلِكَا ﴾ قال وهب بن منبّه أوحى الله إلى نبيّهم إذا دخل عليك رجل فنش الدهن الذي في القرن هو ملكهم، وقال السدّي أرسل الله إلى نبيّهم عصا، وقال له إذا دخل عليك رجل على طول هذه العصا فهو ملكهم فكان ذلك طالوت ﴿ وَنَحْنُ أَحَقُ بِالمُلْكِ مِنْهُ ﴾ رُوِيَ أنه كان دبّاغًا ولم يكن من بيت الملك والواو في قوله ونحن واو الحال والواو في قوله ولم يؤت لعطف الجملة على الأخرى ﴿ بَسْطَة في العِلْمِ والحِسْمِ ﴾ كان عالمًا بالعلوم وقيل بالحروب وكان أطول رجل يصل إلى منكبه ﴿ واللّه يُؤتِي مُلْكَهُ مَن يَشَاءُ ﴾ ردّ عليهم في اعتقادهم أن الملك يستحق بالبيت أو المال.

﴿أَن يأتيكم التابوت﴾ كان هذا التابوت قد تركه موسى عند يوشع فجعله يوشع في البرية، فبعث الله ملائكة حملته فجعلته في دار طالوت، وفيه قصص كثيرة غير ثابتة ﴿فِيهِ سَكِينَةٌ﴾ قيل رمح فيه رأس ووجه كوجه الإنسان، وقيل طست من ذهب تُغسَل فيه قلوب الأنبياء وقيل رحمة، وقيل وقار ﴿وَبَقِيَّةٌ﴾ قال ابن عباس: هي عصى موسى ورضاض الأنبياء وقيل العصا والنعلان وقيل ألواح من التوراة ﴿آلُ مُوسَى وآلُ هَارُونَ﴾ يعني أقاربهما، قال الزمخشري يعني الأنبياء من بني إسرائيل، ويحتمل أن يريد موسى وهارون،

اللَّهَ مُبْتَلِيكُم بِنَهَكِ فَمَن شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنِّي وَمَن لَّمْ يَطْعَمْهُ فَإِنَّاهُ مِنَ إِلَّا مَن أَغْتَرَبَ غُرْفَةً بِيَدِهِ ۚ فَشَرِبُواْ مِنْهُ إِلَّا قَلِيلًا مِّنْهُمَّ فَلَمَّا جَاوَزُهُ هُوَ وَالَّذِينَ عَامَنُواْ مَعَهُ قَالُواْ لَا طَاقَةَ لَنَا الْيَوْمَ بِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ \* قَالَ الَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُّلَقُوا اللَّهِ حَم مِن فِن قِ قَلِيكَةٍ غَلَبَتَ فِئَةً كَثِيرَةً إِإِذْنِ اللَّهِ وَاللَّهُ مَعَ الصَّامِرِينَ ١ وَلَمَّا بَرَزُوا لِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ قَالُواْ رَبِّنَا أَفْرِغُ عَلَيْنَا صَابُرًا وَثَكِبْتُ أَقْدَامَنِنَا وَأَنصُنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ الْكَنْفِرِينَ شَ فَهَزَمُوهُم بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَقَتَلَ دَاوُهُ دُجَالُوتَ وَءَاتَكُهُ اللَّهُ الْمُلْكَ وَٱلْحِكُمَةُ وَعَلَّمَهُ مِمَّا يَشَكَآهُ وَلَوْ لَا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَفَسَدَتِ ٱلْأَرْضُ وَلَكِينَ ٱللَّهَ ذُو فَضْلٍ عَلَى ٱلْعَكَلِمِينَ آفِي قِلْكَ عَلَيْكُ ٱللَّهِ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ وَإِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ فَا لَهُ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ مِّنْهُم مَّن كُلَّمَ اللَّهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَنتٍ وَءَاتَيْنَا عِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ٱلْبَيِّنَاتِ وَأَيَّذْنَكُ بِرُوجِ ٱلْقُـكُسِ ۖ وَلَوْ وأقحم الأهل ﴿فَصَلَ طَالُوتُ﴾ أي خرج من موضعه إلى الجهاد ﴿بِنَهُمِ ۗ قيل هو نُهْر فلسطين ﴿فَمَن شُرِبَ مِنْهُ﴾ الآية: اختبر طاعتهم بمنعهم من الشرب باليد ﴿إلاّ مَن اغْتَرَفَ غُرْفَةً ﴾ رخّص لهم في الغرفة باليد، وقرىء بفتح الغين وهو المصدر وبضمها هو الاسم ﴿ فَشَرِبُوا مِنْهُ إِلاَّ قَلِيلاً ﴾ قيل كانوا ثمانين ألفًا فشربوا منه كلهم إلاَّ ثلاثمائة وبضعة عشر: عدد أصحاب بدر، فأما مَن شرف فاشتدّ عليه العطش، وأما مَن لم يشرب فلم يعطش ﴿بَجَالُوتَ وَجُنُودِهِ كَانَ كَافِرًا عَدُوا لَهُم وهُو مَلَكُ الْعَمَالَقَة ، ويقال إن البربر مَنْ ذَرّيتُه ﴿ يَظُنُونَ ﴾ أي يوقنون وهم أهل البصائر من أصحابه ﴿قَتَلَ دَاوُدُ جَالُوتَ﴾ كان داود في جند طالوت فقتل جالوت، فأعطاه الله ملك بني إسرائيل، وفي ذلك قصص كثيرة غير صحيحة ﴿والجِكْمَةَ﴾ هنا النبوّة والزبور، ﴿وعَلَّمَهُ مِمَّا يَشَاءُ﴾ صنعة الدروع، ومنطق الطيور، وغير ذلك ﴿ولَوْلاَ دَفْعُ اللَّهِ ﴾ الآية: منَّة على العباد بدفع بعضهم ببعض، وقرىء دفاع بالألف، ودفع بغير ألف، والمعنى متَّفق ﴿ تِلْكَ الرُّسُلُ ﴾ الإشارة إلى جماعتهم ﴿ فَضَّلْنَا ﴾ نص في التفضيل في الجملة من غير تعيين مفضول: كقوله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم: «لا تخيّروا بين الأنبياء، ولا تفضلوني على يونس بن متّى: فإنّ معناه النّهي عن تعيين المفضول، لأنه تنقيض له، وذلك غيبة ممنوعة، وقد صرّح صلَّى الله عليه وآله وسلّم بفضله على جميع الأنبياء بقوله: «أنا سيّد ولد آدم» لا بفضله على واحد بعينه، فلا تعارض بين الحديثين ﴿مَّن كَلَّمَ اللَّهُ ﴾ موسى عليه السلام ﴿وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَاتِ ﴾ قيل هو محمد صلَّى الله عليه وآله وسلَّم

لتفضيله على الأنبياء بأشياء كثيرة، وقيل هو إدريس لقوله: ﴿ ورَفَعْنَاه مَكَانًا عَلِيًّا ﴾ [مريم: ٥٧] فالرفعة على هذا في المسافة وقيل هو مطلق في كل مَن فضَّله الله منهم ﴿مِن بَعْدِهِم﴾ أي من بعد الأنبياء، والمعنى بعد كل نبيّ لا بعد الجميع ﴿وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا اقْتَتَلُوا﴾ كرّره تأكيدًا وليبني عليه ما بعده ﴿أَنفِقُوا﴾ يعمّ الزكاة والتطوّع ﴿لاَ بَيْعٌ فِيهِ﴾ أي لا يتصرّف أحد في ماله، والمراد لا تقدرون فيه على تدارك ما فاتكم من الإنفاق في الدنيا ويدخل فيه نفى الفدية لأنه بشراء الإنسان نفسه ﴿وَلاَ خُلَّةٌ ﴾ أي مودّة نافعة لأن كل أحد يومئذ مشغول بنفسه ﴿ وَلا شَفَاعَةٌ ﴾ أي ليس في يوم القيامة شفاعة إلا بإذن الله فهو في الحقيقة رحمة من الله للمشفوع فيه، وكرامة للشافع ليس فيها تحكّم على الله، وعلى هذا يحمل ما ورد من نفي الشفاعة في القرآن أعنى أن لا تقع إلاّ بإذن الله فلا تعارض بينه وبين إثباتها، وحيث ما كان سياق الكلام في أهوال يوم القيامة والتخويف بها نفيت الشفاعة على الإطلاق ومبالغة في التهويل وحيث ما كان سياق الكلام تعظيم الله نفيت الشفاعة إلاّ بإذنه ﴿والْكَافِرُونَ هُمُ الظَّالِمُون﴾ قال عطاء بن دينار الحمد لله الذي قال هكذا ولم يقل والظالمون هم الكافرون ﴿اللَّهُ لاَ إِلهَ إِلاَّ هُوَ الحَيُّ القَيْومُ﴾ هذه آية الكرسي وهي أعظم آية في القرآن حسبما ورد في الحديث، وجاء فيها فضل كبير في الحديث الصحيح وفي غيره ﴿لاَ تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلاَ نَوْمٌ﴾ تنزيه لله تعالى عن الآفات البشرية، والفرق بين السِنَة والنوم: أن السِنَة هي ابتداء النوم لا نفسه: كقول القائل:

## في عينه سِنَة وليس بنائم

﴿مَن ذَا الذي يشفع عنده ﴾ استفهام مراد به نفي الشفاعة إلا بإذن الله فهي في الحقيقة راجعة إليه ﴿يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِم وَمَا خَلْفَهُمْ ﴾ الضمير عائد على مَن يعقل ممّن تضمنه قوله: ﴿لَّهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ ﴾ والمعنى يعلم ما كان قبلهم وما يكون بعدهم، وقال مجاهد ما بين أيديهم الدنيا ؛ وما خلفهم الآخرة ﴿مَنْ عِلْمِه ﴾ من معلوماته أي لا يعلم

عباده من معلوماته إلا ما شاء هو أن يعلموه ﴿وَسِعَ كُرْسِيُّهُ﴾ الكرسي مخلوق عظيم بين يدى العرش، وهو أعظم من السماوات والأرض، وهو بالنسبة إلى العرش كأَصْغو شيءً، وقيل كرسيه علمه وقيل كرسيه ملكه ﴿ولا يَؤُدُهُ ﴾ أي لا يشغله ولا يشق عليه ﴿لاَ إِكُّرُاهَ في الدُّين﴾ المعنى أن دين الإسلام في غاية الوضوح وظهور البراهين على صحته بتحيُّث لا يحتاج أن يُكره أحد على الدخول فيه بل يدخل فيه كل ذي عقل سليم من تلقاء تفسنه، دون إكراه. ويدلّ على ذلك قوله: ﴿قَدْ تَبْيَنَ الرُّشُدُ مِنَ الغَيِّ ﴾ أي قد تبيّن أن الإسلام رشد وأن الكفر غيّ، فلا يفتقر بعد بيانه إلى إكراه، وقيل معناها الموادعة، وأن لا يكره أحد بالقتال على الدخول في الإسلام ثم نسخت بالقتال، وهذا ضعيف لأنها مدنية وإنما آية المسالمة وترك القتال بمكة ﴿بالعُرْوَةِ الوُثْقَى﴾ العروة في الأجرام هي موضع الإمساك وشدَّ الأيَّدَّيُّ، وهي هنا تشبيه واستعارة في الإيمان ﴿لاَ انْفِصَامَ لَهَا﴾ لا انكسار لها ولا انفصال ﴿يُلْخُرُا لِنَهُم مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ ﴾ أي من ظلمات الكفر إلى نور الإيمان ﴿ أَوْلِيَّا وُهُمُ الطَّاغُوتُ ﴾ جمع الطاغوت هنا وأفرد في غير هذا الموضع فكأنه اسم جنس لما عبد من دون الله، ولمَن يضلّ الناس من الشياطين وبني آدم ﴿الَّذِي حَاجَّ إِبْرَاهِيمَ﴾ هو نمروذ الملك وكان يدّعي الربوبية فقال لإبراهيم: مَن ربك؟ ﴿قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّيَ الَّذِي يُحْيِي وَيُمِيتُ ﴾ فقال نمروذ: ﴿أَنَا أُخْبِي وَأُمِيتُ﴾ وأحضر رجلين فقتل أحدهما وترك الآخر، فقال قد أحييت هذا وأمت هذا، فقال له إبراهيم: ﴿ فَإِنَّ اللَّهَ يَأْتِي بِالشَّمْسِ مِنَ الْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ الْمَغْرِبِ فَبُهِتَ﴾ أي انقطع وقامت عليه الحجة، فإن قيل: لِمَ انتقل إبراهيم عن دليله الأوّل إلى هذا الدليل الثاني، والانتقال علامة الانقطاع؟ فالجواب أنه لم ينقطع ولكنه لمّا ذكر الدليل الأوِّل وهو الإحياء والإماتة كان له حقيقة، وهو فعل الله ومجازًا وهو فعل غيره فتعلق نمروذ ٱلظَّلِيلِمِينَ آقِ كَالَّذِى مَكَّ عَلَى قَرْيَةٍ وَهِى خَاوِيَةُ عَلَى عُرُوشِهَا قَالَ أَنَّ يُحْيَ هَلَاهِ اللَّهُ بَعْدَ مَوْتِهَا فَالَ أَنَّ يُحْفَ يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِّ قَالَ بَلْ لَيِثْتُ مَوْتِهَا فَأَمَاتَهُ اللَّهُ عَامِ ثُمَّ بَعَثَةً قَالَ كَمْ يَثْتُ قَالَ لَيِثْتُ يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِّ قَالَ بَل لَيِثْتُ مَا أَوْ بَعْضَ يَوْمِ قَالَ بَل لَيِثْتُ مَا يَعْدَ يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِ قَالَ بَل لَي ثِنْتُ مَا يَكُورُ مَا أَنْ عَلَيْ عَلَاكَ ءَايكةً مِائْتُهُ عَالِكَ عَالْكَ عَالِكَ عَالِكَ عَالِكَ عَلَاكَ عَالِكَ عَلْمَ لَهُ اللّهُ مَا يَعْدَلُكَ عَالِكَ عَلْمَ لَهُ مَا أَنْ فَلْ لَا يَعْدَلُونَ ال

بالمجاز غلطًا منه أو مغالطة، فحينئذ انتقل إبراهيم إلى الدليل الثاني لأنه لا مجاز له، ولا يمكن الكافر عدول عنه أصلا ﴿ أَوْ كَالَّذِي مَرَّ على قَرْيَةٍ ﴾ تقديره أو رأيت مثل الذي فحذف لدلالة ألم تر عليه؛ لأن كلتيهما كلمتا تعجب، ويجوز أن يحمل على المعنى كأنه يقول أرأيت كالذي حاج إبراهيم، أو كالذي مرّ على قرية وهذا المارّ قيل إنه عزير، وقيل الخضر، فقوله: ﴿أَنَّىٰ يُحْيِي هَالِهِ اللَّهُ ﴾ ليس إنكارًا للبعث ولا استبعادًا ولكنه استعظام لقدرة الذي يحيى الموتى، أو سؤال عن كيفية الإحياء وصورته، لا شك في وقوعه، وذلك مقتضى كلمة أنى فأراه الله ذلك عيانًا ليزداد بصيرة، وقيل بل كان كافرًا وقالها إنكارًا للبعث واستبعادًا، فأراه الله الحياة بعد الموت في نفسه، وذلك أعظم برهان ﴿وَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا﴾ أي خالية من الناس، وقال السدّي سقطت سقوفها وهي العروش، ثم سقطت الحيطان على السقف ﴿ أَنِّي يُحْيِي هَذِهِ اللَّهُ ﴾ ظاهر هذا اللفظ إحياء هذه القرية بالعمارة بعد الخراب ولكن المعنى إحياء أهلها بعد موتهم لأن هذا الذي يمكن فيه الشك والإنكار ولذلك أراه الله الحياة بعد موته، والقرية كانت بيت المقدس لما أخربها بختنصر وقيل قرية الذين خرجوا من ديارهم وهم أُلوف ﴿كُمْ لَبِثْتَ﴾ سؤال على وجه التقرير ﴿قَالَ لَبِثْتُ يَوْمًا أُو بَغْضَ يَوْم﴾ استقلَ مدّة موته، قيل أماته الله غدوة يوم ثم بعثه قبل الغروب من يوم آخر بعد مائة عام فظن أنه يوم واحد ثم رأى بقية من الشمس فخاف أن يكذب في قوله يومًا فقال أو بعض يوم ﴿فَانْظُرْ إِلَى طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ﴾ قيل كان طعامه تينًا وعنبًا وأنّ شرابه كان عصيرًا ولبنًا ﴿لَم يَتَسَنَّهُ ﴾ معناه لم يتغير بل بقي على حاله طول ماثة عام، وذلك أُعجوبة إلهية واللفظ يحتمل أن يكون مشتقًا من السِنَة، لأنّ لامها هاء، فتكون الهاء في يتسنّه أصليه. أي لم يتغيّر السنون ويحتمل أن يكون مشتقًا من قولك تسنن الشيء إذا فسد، ومنه الحمأ المسنون، ثم قلبت النون حرف علَّة كقولهم قصّيت أظفاري ثم حذف حرف العلَّة للجازم، والهاء على هذا هاء السّكت ﴿وانظُر إلى حِمَارِكَ ﴾ قيل بقي حماره حيًّا طول الماثة عام، دون علف ولا ماء، وقيل مات ثم أحياه الله، وهو ينظر إليه ﴿ولِنَجْعَلَكَ آيَةٌ لَّلنَّاسِ﴾ التقدير فعلنا بك هذا لتكون آية للناس، ورُويَ أنه قام شابًا على حالته يوم مات فوجد أولاده وأولادهم شيوخًا ﴿وَانظُرْ إِلَى العِظَامِ﴾ هي عظام نفسه، وقيل عظام الحمار على لِلنَّاسِ وَانظُرْ إِلَى الْعِظَامِ حَيْفَ نُنشِزُهَا ثُمَّ مَكُسُوهَا لَحْ لَلَّا فَلَمَّا تَهَيَّرَ لَهُ قَالَ الْمَا الْمَا اللَّهُ عَلَى كُلِ الْمَوْقَ قَلْ الْمَا الْمَا الْمَا اللَّهُ عَلَى كُلِ الْمَوْقَ قَلْ الْمَا الْمَا اللَّهُ عَلَى كُلِ اللَّهُ عَلَى كُلِ اللَّهُ عَلَى كُلِ اللَّهُ عَلَى كُلِ اللَّهُ عَلِي اللَّهِ اللَّهُ عَلَى كُلِ اللَّهُ عَلَى كُلِ اللَّهُ عَلِي اللَّهِ كَمَا اللَّهِ عَلَى كُلُ اللَّهُ عَلِي اللَّهِ كَمَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلِي اللَّهِ عَلَي اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَي اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَي اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَي اللَّهِ عَلَي اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَي اللَّهِ عَلَي اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَي اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ ع

القول بأنه مات ﴿نُنْشِزُهَا ﴾ بالراء نحييها، وقرىء بالزاي، ومعناه نرفعها للإحياء ﴿قَالَ أَعْلَمُ ﴾ بهمزة قطع وضم الميم أي قال الرجل ذلك اعترافًا، وقرىء بألف وصل، والجزم على الأمر أي قال له الملك ذلك ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ ﴾ الآية: قال الجمهور: لم يشك إبراهيم في إحياء الموتى، وإنما طلب المعاينة، لأنه رأى دابّة قد أكلتها السّباع والحيّات فسأل ذلك السؤال، ويدلُّ على ذلك قوله: كيف، فإنها سؤال عن حال الإحياء وصورته لا عن وقوعه ﴿ وَلَكِين لِّيَطْمَئِنَّ قَلْبِي ﴾ أي بالمعاينة ﴿ أَرْبَعَةُ مِّنَ الطَّيْرِ ﴾ قيل هي الديك، والطاوس، والحمام، والغراب، فقطعها وخلط أجزاءها ثم جعل من المجموع جزءاً على كل جيل، وأمسك رأسها بيدها، ثم قال: تعالين بإذن الله فتطايرت تلك الأجزاء حتى التأمت، وبقيت بلا رؤوس، ثم كرّر النداء فجاءته تسعى حتى وضعت أجسادها في رؤوسها وطارت بإذن الله ﴿فَصُرْهُنَّ ﴾ أي ضمّهنّ ، وقيل قطّعهنّ على كل جبل ، قيل أربعة جبال ، وقيل سبعة، وقيل الجبال التي وصل إليها حينئذ من غير حصر بعدد ﴿في سَبِيل اللَّهِ﴾ ظاهره الجهاد، وقد يحمل على جميع وجوه البر ﴿كَمَثَل حَبَّةٍ﴾ كل ما يزرع ويقتات وأشهره القمح، وفي الكلام حذف تقديره مثل نفقة الذين ينفقون كمثل حبة أو يقدر في آخر الكلام كمثل صاحب حبة ﴿أَنْبَقَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ ﴾ بيان أن الحسنة بسبعمائة كما جاء في الحديث أن رجلاً جاء بناقة فقال هذه في سبيل الله فقال رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم: «لك بها يوم القيامة سبعمائة ناقة» ﴿واللَّهُ يُضَاعِفُ لِمَن يَشَاءُ ﴾ أي يزيده على سبعمائة وقيل هو تأكيد وبيان للسبعمائة، والأول أرجح، لأنه ورد في الحديث ما يدلُّ عليه ﴿الَّذِينَ يُنْفِقُونَ﴾ الآية: قيل نزلت في عثمان، وقيل في عليّ وقيل في عبد الرحمن بن عوف ﴿مَنَّا وَلاَ أَذِّي﴾ المنِّ: ذكر النعمة على معنى التعديد لها والمتقريع بها، والأذي السبِّ ﴿قَوْلُ مَّعْمُ وفِّ﴾ هو

وَمَغْفِرَةٌ خَيْرٌ مِن صَدَقَةِ يَتْبَعُهَا أَذَى وَاللّهُ غَنِي حَلِيمٌ شَي يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لا بُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُم بِٱلْمَنِ وَٱلْأَذَى كَالَّذِى يُنفِقُ مَالَهُ رِبَاءَ ٱلنَّاسِ وَلا يُوْمِنُ بِاللّهِ وَٱلْمَوْمِ ٱلْآخِرِ فَمَثَلُهُ صَدَقَاتِكُم بِٱلْمَنِ وَٱلْأَذَى كَالَّذِى يُنفِقُ مَالَهُ وَابِلُ فَتَرَكَهُ صَلَدًّا لَا يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِمَّا كَمَثُلِ صَفُوانٍ عَلَيْهِ تُرَابٌ فَأَصَابَهُ وَابِلُ فَتَرَكَهُ صَلَدًّا لَا يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِمَّا كَمَثُلِ صَفُوانٍ عَلَيْهِ تُرَابٌ فَأَصَابَهُ وَابِلُ فَتَرَكَهُ صَلَدًّا لَا يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِمَّا كَمَثُلِ صَعْمَانِ وَعَلَيْهُ وَابِلُ فَعَانَتَ أَمُولَهُمُ ٱبْتِعَانَةَ مَرْضَاتِ اللّهِ وَتَثْبِيتًا مِنْ أَنفُسِهِمْ كَمَثُلِ جَنَةٍ بِرَبُوةٍ أَصَابَهَا وَابِلُ فَعَانَتُ أُكُلَهُمُ ٱبْتِعَانَةً مَرْضَاتِ اللّهِ وَتَثْبِيتًا مِنْ أَنفُسِهِمْ كَمَثُلِ جَنَيْمٍ بِرَبُوةٍ أَصَابَهَا وَابِلُ فَعَانَتُ أُكُلُهُمُ ٱبْتِعَانَةُ مِن نَجِيلِ اللّهُ وَتَنْبِي اللّهُ وَتَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ تَعْمِيلُ فَي اللّهُ اللّهُ وَلَا لَلْهُ مِن تَعْمِي مُن تَعْمِهُمُ أَلُولُهُ فِي اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الْكِبُرُ وَلَهُ ذُرِيّنَةٌ ضَعَفَاهُ وَاللّهُ اللّهُ الْكِبُرُ وَلَهُ ذُرِيّنَةٌ ضَعَفَاءُ وَاللّهُ وَاللّهُ الْكِبُرُ وَلَهُ ذُرِيّنَةٌ ضُعَفَاءُ وَاللّهُ الْكِبُرُ وَلَهُ ذُرِيّنَةٌ صَعْفَاءُ وَاللّهُ الْكِبُرُ وَلَهُ ذُرِيّنَةٌ صُعْفَاءُ وَاللّهُ الْمَالِكِ تَجْرِى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهُ مُلُونَ بَعِيها مِن كُلِ ٱلنَّمَرَتِ وَأَصَابُهُ ٱلْكِبُرُ وَلَهُ ذُرِيّنَةٌ صُعْفَاءُ وَاللّهُ اللْكِبُرُ وَلَهُ وَلَاللّهُ اللّهُ الْمَالَةُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّ

رد السائل بجميل من القول: كالدعاء له والتأنيس ﴿ومَغْفِرَةٌ ﴾ عفو عن السائل إذا وجد منه جفاء، وقيل مغفرة من الله لسبب الردّ الجميل، والمعنى تفضيل عدم العطاء إذا كان يقول معروف ومغفرة؛ على العطاء الذي يتبعه أذى ﴿لا تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُم﴾ عقيدة أهِل السُّنة أن السيئات لا تبطل الحسنات فقالوا في هذه الآية إن الصدقة التي يعلم من صاحبها أنه يمنّ أو يؤذي لا تُقبَل منه، وقيل إن المنّ والأذى: دليل على أن نيّته لم تكن خالصة، فلذلك بطلت صدقته ﴿كَالَّذِي يُنْفِقُ﴾ تمثيل لمن يمنّ ويؤذي بالذي ينفق رياء وهو غير مؤمن ﴿ فَمَثَلُهُ ﴾ أي مثل المُرائي في نفقته كحجر عليه تراب يظنه من يراه أرضًا مُنبِتَة طيبة، فإذا أنزل عليها المطر انكشف التراب، فيبقى الحجر لا منفعة فيه، فكذلك المُرائى يظن أن له أَجْرًا، فإذا كان يوم القيامة انكشف سرّه ولم تنفعه نفقته ﴿صَفْوَانِ﴾ حجر كبير ﴿وَابِلُ﴾ مطر كثير ﴿صَلْدًا﴾ مطر كثير ﴿صَلْدًا﴾ أملس ﴿لاَ يَقْدِرُونَ﴾ أي لا يقدرون على الانتفاع بثواب شيء من إنفاقهم وهو كسبهم ﴿وتَثْبِيتًا﴾ أي تيقّنًا وتحقيقًا للثواب لأن أنفسهم لها بصائر تحملهم على الإنفاق، ويحتمل أن يكون معنى التثبيت أنهم يثبتون أنفسهم على الإيمان باحتمال المشقّة في بذل المال، وانتصاب ابتغاء على المصدر في موضع الحال وعطف عليه وتثبيتًا، ولا يصح في تثبيتًا أن يكون مفعولاً من أجله، لأن الإنفاق ليس من أجل التثبيت فامتنع ذلك في المعطوف عليه وهو ابتغاء ﴿كُمَثُلِ جَنَّةٍ﴾ تقديره كمثل صاحب جنَّة أو يقدر ولا مثل نفقة الذي ينفقون ﴿ بِرَبُوةِ ﴾ لأن ارتفاع مُوضع الجنة أطيب لتربتها وهوائها ﴿ فَطَلُّ ﴾ الطلّ الرقيق الخفيف، فالمعنى يكفي هذه الجنة لكرم أرضها.

﴿ أَيُودُ أَحَدُكُمْ ﴾ الآية: مثل ضرب للإنسان يعمل صالحًا حتى إذا كان عند آخر عمره ختم له بعمل السوء، أو مثل للكافر أو المنافق أو المُراثي المتقدّم ذكره آنفًا أو ذي المنّ

والأذى، فإن كل واحد منهم يظن أنه ينتفع بعمله، فإذا كان وقت حاجة إليه لم يجد شيئًا، فشبّههم الله بمن كانت له جنة، ثم أصابتها الجائحة المُهلِكة، أحوج ما كان إليها لشيخوخته، وضعف ذريته، قالوا في قوله: وأصابه الكبر للحال ﴿إِعْضَارُ ﴾ أي ريح فيها سموم محرقة ﴿مِن طَيِّبَاتِ مَا كَسَبْتُمْ ﴾ والطيبات هنا عند الجمهور: الجيد غير الرديء فقيل إن ذلك في الزكاة فيكون واجبًا؛ وقيل في التطوّع فيكون مندوبًا لا والجبَّا؛ لأنه كمّا يجوّرُ التطوّع بالقليل يجوز بالرديء ﴿وَمَمَّا أَخْرَجْنَا﴾ من النبات والمعادن وغير ذلك ﴿وَلا تَيَمَّمُوا ا الحَبِيثَ﴾ أي لا تقصدوا الرديء ﴿مِنْهُ تُنفِقُونَ﴾ في موضع الحال ﴿وَلَسَٰتُم بِٱلْحِلْدِيهِ ﴾ الواد للحال والمعنى أنكم لا تأخذونه في حقوقكم وديونكم، إلاّ أن تتسامحوا بأخذه وتعملوا من قولك: أغمض فلان عن بعض حقّه الإذا لم يستوفه وإذا غض بصره ﴿السَّيْطَانُ يَاعِدُكُمُ الغَقْرَ﴾ الآية: دفع لم يوسوس به الشيطان من خوف الفقر، ففي ضمَّن ذلك حضَّ على الإنفاق، ثم بيّن عداوة الشيطان بجمره بالفحشاء، وهي المعاصي، وقيل الفحشاء البخل، والفاحش عند العرب البخيل، قال ابن عباس: في الآية اثنتان من الشيطان واثنتان من الله، والفضل هو الرزق والتوسعة ﴿يُؤتِي الحِكْمَةَ﴾ قيل هي المعرفة بالقرآن، وقيل النبوّة، وقيل الإصابة في القول والعمل ﴿وَمَا أَنفَقْتُم مِّن نَّفَقَدِّ الآية. ذكر نوعين، وهما ما يفعله الإنسان تبرّعًا، وما يفعله بعد إلزامه نفسه بالنذر، وفي قوله: ﴿فَإِنْ اللَّهَ يَعْلَمُهُ ۗ وَعَدْ بَالْتُوابُ، وقوله: ﴿ وَمَا لِلطَّالِمِينَ مِنْ أَنصَارِ ﴾ وعيد لمَّن يمنع الزكاة أو ينفق لغير الله ﴿ أَن تُبْدُقًا الصَّدَقَاتِ ﴾ هي التطوع عند الجمهور لأنها يحسن إخفاؤها وإبداء الواجبة كالصلوات ﴿ فَنِعِمًا هِيَ ﴾ ثناء على الإظهار، ثم حكم أن الإخفاء خير من ذلك الإبداء وما من نِعِمًا في

خِيرٌ الله الله عَلَيْكَ هُدَ الله وَلَكِنَ الله يَهْدِى مَن يَشَاةٌ وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَيْرٍ فَكَ إِلَيْكُمْ فَلِأَ الله الله وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَيْرٍ يُوَفَّ إِلَيْكُمْ فَلِأَ الله الله وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَيْرٍ يُوَفَّ إِلَيْكُمْ وَالْنَهُمْ لَا تُظْلَمُونَ الله لا يَسْتَظِيعُونَ وَالْنَهُمْ لا تُظْلَمُونَ الله وَلا يَسْتَظِيعُونَ وَالْنَهُمُ الْمَحَاهِلُ أَغْنِيآ وَمِن التَّعَفُّفِ تَعْرِفُهُم بِسِيمَهُمْ لا مَسْرَبًا فِ النَّاسَ إِلْحَافاً وَمَا تُنفِقُوا مِنْ حَيْرٍ فَإِنَ الله بِهِ عَلِيمٌ الله الله يَعْرَفُهُم بِسِيمَهُمْ لا يَسْتَعُونَ النَّاسَ إِلْحَافاً وَمَا تُنفِقُوا مِنْ حَيْرٍ فَإِنَ الله بِهِ عَلِيمٌ الله الله يَعْرَفُونَ الزَينِ الله يَعْرَفُونَ الزَينِ الله يَعْرَفُونَ إِلَا كَمَا يَقُومُ الّذِينَ عَلَيْهِمْ وَلا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا خَوْفُ اللهِمْ وَلا عَوْمُونَ إِلّا كَمَا يَقُومُ الّذِينَ عَلَيْهِمْ وَلا هَوْفُ الزّيوا لا يَقُومُونَ إِلّا كَمَا يَقُومُ الّذِينَ عَلَيْهِمْ وَلا هُونَ الرّبَوا لا يَقُومُونَ إِلّا كَمَا يَقُومُ الّذِينَ عَلَيْهِمْ وَلا هُونَ الرّبَوا لا يَقُومُونَ إِلّا كَمَا يَقُومُ اللّذِينَ عَلَيْهِمْ وَلا هُونَ الرّبَوا لا يَقُومُونَ إِلّا كَمَا يَقُومُ اللّذِينَ عَلَيْهِمْ وَلا هُونَ الرّبَوا لا يَقُومُونَ إِلّا كَمَا يَقُومُ اللّذِينَ عَلَيْهُمْ وَلا هُونَ الرّبَوا لا يَقُومُونَ إِلّا كَمَا يَقُومُ اللّذِينَ الْمُؤْمُونَ إِلّا كَمَا يَقُومُ اللّذِينَ الْمَالِمُ اللّذِينَ الْمَالِيمُ اللّذِينَ الرّبُوا لا يَقُومُ وَلا اللّهُمْ الْمُعْرَافِقُومُ الْمَالِيمُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ مِنْ الرّبَوا لَا يَقُومُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

موضع نصب تفسير للمضمر والتقدير فنعم شيء إبداؤها ﴿لَّيْسَ عَلَيْكَ هُدَاهُمْ ﴾ قيل إن المسلمين كانوا لا يتصدّقون على أهل الذمّة فنزلت الآية مبيحة للصدقة على مَن ليس على دين الإسلام، وذلك في التطوّع، وأما الزكاة فلا تدفع لكافر أصلاً، فالضمير في هداهم على هذا القول للكافر، وقيل ليس عليك أن تهديهم لما أمروا به من الإنفاق، وترك المن والأذى والرياء، والإنفاق من الخبيث، إنما عليك أن تبلغهم والهدى بيد الله، فالضمير على هذا للمسلمين ﴿وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَيْرٍ فَلأَنفُسِكُمْ ﴾ أي إن منفعته لكم لقوله: ﴿مَن عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفْسِه﴾ [فصلت: ٤٦، والجاثية: ١٥] ﴿وَمَا تُنْفِقُونَ إِلاَّ ابْتِغَاءَ وَجْهِ اللَّهِ﴾ قيل إنه خبر عن الصحابة أنهم لا ينفقون إلاّ ابتغاء وجه الله ففيه تزكية لهم وشهادة بفضلهم، وقيل ما تنفقون نفقة تقبل منكم إلاّ ابتغاء وجه الله؛ ففي ذلك حضّ على الإخلاص ﴿لِلْفُقَرَاءِ﴾ متعلّق بمحذوف تقديره الإنفاق للفقراء وهم هنا المهاجرون ﴿ أحصروا ﴾ حبسوا بالعدو، وبالمرض ﴿فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ يحتمل الجهاد والدخول في الإسلام ﴿ضَرْبًا فِي الأَرْضِ ﴾ هو التصرّف في التجارة وغيرها ﴿يَحْسَبُهُمُ الجَاهِلُ أَغْنِيَاءَ﴾ أي يظن الجاهل بحالهم أنهم أغنياء لقلَّة سؤالهم والتعقِّف هنا هو عن الطلب ومن سببية، وقال ابن عطية لبيان الجنس ﴿تَعْرِفُهُم بِسِيمَاهُمْ ﴾ علامة وجوههم وهي ظهور الجهد والفاقة وقلّة النعمة وقيل الخشوع وقيل السجود ﴿لاَ يَسْأَلُونَ النَّاسَ إِلْحَافًا﴾ الإلحاف هو الإلحاح في السؤال، والمعنى: أنهم إذا سألوا يتلطفون ولا يلحّون، وقيل هو نفي السؤال والإلحاح معًا وُباقي الآية وعد ﴿باللَّيْلِ والنَّهَارِ سِرًّا وَعَلاَنِيَةً ﴾ تعميم لوجوه الإنفاق وأوقاته، قال ابن عباس: نزلت في عليّ فإنه تصدّق بدِرهم بالليل وبدِرهم بالنهار وبدِرهم سرًّا وبدِرهم علانية وقال أبو هريرة نزلت في عُلَف الخيل ﴿الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرَّبَا﴾ أي ينتفعون به، وعبّر عن ذلك بالأكل لأنه أغلب المنافع

يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطِانُ مِنَ الْمَسِّ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا إِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّبَوْ أَ وَأَخَلَ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَوْأَ فَمَن جَآءُمُ مَوْعِظَةٌ مِن رَّيِهِ، فَاسْهَى فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ وَ إِلَى اللَّهِ وَمَكَ أَصْحَلَبُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ آَيَهُ اللَّهُ الرِّبَوْا وَيُرْبِي الصَّدَقَتِ وَاللَّهُ لَا يُحِبُ كُلَّ كَفَارٍ

وسواء مَن أعطاه أو مَن أخذه، والربا في اللغة الزيادة، ثم استعمل في الشريعة في بيوعات ممنوعة أكثرها راجع إلى الزيادة، فإن غالب الربا في الجاهلية قولهم للغريم أتقضي أم تربي، فكان الغريم يزيد في عدد المال، ويصبرُ الطالب عليه، ثم إن الربا على توعين أُرْبُّا النسيئة، ورِبًّا التَّفَاضُل وكلاهما يكون في الذُّهب والفضة، وفي الطعام . ﴿ فَأَمَا النَّسِيَّةُ فَتَحْرُمُ في بيع الذهب بالذهب وبيع الفضة بالفضة وفي بيع الذهب بالفضة، وهو الصرف، وفي الطعام بالطعام مطلقًا، وأما التفاضل فإنما يحرم في بيع الجنس الواحد ببجنسه من النقدين. ومن الطعام، ومذهب مالك أنه يحرم التفاضل في المقتات المدّخر من الطعام، ومذهب الشافعي أنه يحرم في كل طعام، ومذهب أبي حنيفة أنه يحرم في المكيل والموزون من الطعام وغيره ﴿ لاَ يَقُومُونَ إِلاَّ كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطَهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمَسُّ ﴾ أجمع المفسّرون أن المعنى لا يقومون من قبورهم في البعث إلاّ كالمجنون، ويتخبطه يتفعله من قولك خبط يخبط، والمسّ الجنون، ومن تتعلق بيقوم ﴿ ذلك بأنهم ﴾ تعليل للعقاب الذي يصيبهم، وإنما هذا للكفّار، لأن ألولهم إنما البيع مثل الربا: ردّ على الشريعة وتكذيب للإثم وقد يأخذ العصاة بحظ من هذا الوعيد، فإن قيل: هلا قيل إنما الربا مثل البيع، الأنهم قاسوا الربا على البيع في الجواز، فالجواب: أن هذا مبالغة، فإنهم جعلوا الربا أصلاً حتى شنبّهوا به البيع ﴿ وَأَحَلُّ اللَّهُ البَّيْعَ ﴾ عموم يخرج منه البيوع الممنوعة شرعًا، وقد عدَّدناها في الفقه ثمانين نوعًا ﴿وحَرَّمُ الرَّبَا﴾ ردّ على الكفّار وإنكار للتسوية بين البيع والزَّباء وفي ذلك دليل على أن القياس يهدمه النص، لأنه جعل الدليل على بطلان قياسهم تحليل الله وتحريمه ﴿ فَلَهُ مَا سَلَفَ ﴾ أي له ما أخذ من الربا، أي لا يؤاخذ بما فعل منه قبل نزول التحريم ﴿ وَأَمْرُهُ إِلَى اللَّهِ ﴾ الضمير عائد على صاحب الربا، والمعنى أن الله يحكم فيه يوم القيامة، فلا تؤاخذوه في الدنيا، وقيل الضمير عائد على الربا، والمعنى أن أمر الربا إلى الله في تحريم أو غير ذلك ﴿ومَنْ عَادَ﴾ الآية: يعني من عاد إلى فعل الربا وإلى القول، إنها النبيع مثل الربا، ولذلك حكم عليه بالخلود في النار، لأن ذلك القول لا يصدُّ إلا من كافر، قلا حجة فيها لمَن قال بتخليد العصاة لكونها في الكفّار ﴿يُمْحَقُ اللَّهُ الرِّبَّا﴾ ينقصه ويذهبه ﴿ وَيُرْبِي الصَّدَقَاتِ ﴾ ينميها في الدنيا بالبركة ، وفي الآخرة بمضاعفة الثواب ﴿ كَفَّارِ أَثِيمٍ ﴾

أي مَن يجمع بين الكفر والإثم بفعل الربا، وهذا يدلُّ على أن الآية في الكفَّار ﴿وَذُرُوا مَا بَقِيَ مِنَ الرَّبَا﴾ سبب الآية أنه كان بين قريش وثقيف ربا في الجاهلية فلما فتح رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم مكة قال في خطبته: «كلِّ رِبًّا كان في الجاهلية موضوع»، ثم إن ثقيف أرسلت تطلب الربا الذي كان لهم على قريش، فأبوا من دفعه وقالوا قد وضع الربا فتحاكموا إلى عتاب بن أسيد أمير مكة فكتب بذلك إلى رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم فنزلت الآية ﴿إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ﴾ شرط لمَن خوطب به من قريش وغيرهم ﴿فإن لَّمْ تَفْعَلُوا فَأَذْنُوا بِحَرْبِ﴾ أي إن لم تنتهوا عن الربا حوربتم ومعنى فأذنوا: اعلموا، وقرىء بالمدّ أي أعلموا غيركم، ولما نزلت قالت ثقيف لا طاقة لنا بحرب الله ورسوله ﴿لاَ تَظْلِمُونَ وَلاَ تُظْلُمُونَ﴾ أي لا تظلمون بأخذ زيادة على رؤوس أموالكم، ولا تظلمون بالنقص منها ﴿وإن كان ذو عسرة ﴾ كان تامّة بمعنى حضر ووقع، وقرىء ذا عسرة، أي إن كان الغريم ذا عسرة ﴿ فَنَظْرَةُ إِلَى مَيْسَرَةِ ﴾ حكم الله للمعسر بالإنظار إلى أن يوسر، وقد كان قبل ذلك يُباع فيما عليه، ونظرة مصدر، معناه التأخير، وهو مرفوع على أنه خبر ابتداء تقديره فالجواب نظرة أو مبتدأ، وميسرة أيضًا مصدر وقرىء بضم السين وفتحها ﴿وَأَن تَصَدَّقُوا خَيْرٌ لَكُمْ﴾ ندب الله إلى الصدقة على المعسر بإسقاط الدين عنه فذلك أفضل من إنظاره، وباقي الآية وعظ، وقيل إن آخر آية نزلت آية الربا، وقيل بل قوله: ﴿وَاتَّقُوا يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ﴾، الآية وقيل آية الدين المذكورة بعد ﴿إِذَا تَدَايَنْتُم بِدَيْنِ﴾ أي إذا عامل بعضكم بعضًا بدين، وإنما ذكر الدين وإن كان مذكورًا في تداينتم ليعود عليه الضمير في اكتبوه وليزول الاشتراك الذي في تداينتم، إذ يقال لمعنى الجزاء ﴿إلى أَجَل مُسَمِّى ﴾ دليل على أنه لا يجوز إلى أجل مجهول، وأجاز مالك البيع إلى الجذاذ والحصّاد، لأنه معروف عند الناس، ومنعه الشافعي اللَّهُ فَلْيَكُ تُبُ وَلْيُمْلِكِ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ وَلْيَتَّقِ اللَّهَ رَبَّهُ وَلَا يَبْخَسَ مِنْهُ شَيْعًا فَإِن كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ وَلْيَبْخَسَ مِنْهُ شَيْعًا فَإِن كَانَ اللَّهِ عَلَيْهِ وَلَا يَبْخَسُ مِنْهُ شَهِيهًا أَوْ طَي يَسْتَطِيعُ أَن يُمِلَ هُوَ فَلْيُمْلِلْ وَلِيَّهُ وَالْمَدُلِ وَالسَّتَشْمِدُوا شَهِيدًا فَإِن لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلُ وَأَمْرَأَتَكَانِ مِمَّن تَرْضَوْنَ مِنَ الشَّهَدَاءَ أَن شَهِ يَدُيْنِ مِن رِّجَالِكُمُ فَإِن لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلُ وَأَمْرَأَتَكَانِ مِمَّن تَرْضَوْنَ مِنَ الشَّهَدَاءَ أَن

وأبو حنيفة، قال ابن عباس: نزلت الآية في السّلم خاصة يعني أن سلم أهل المدينة كان سبب نزولها، قال مالك وهذا يجمع الدين كله يعني أنه يجوز التأخير في السَّلُم والْسَلْفُ وغيرهما ﴿فَاكْتُبُوهُ﴾ ذهب قوم إلى أن كتابة الدين واجبة بهذه الآية، وقال قوم إنها منسوخة لقوله: ﴿ فَإِنْ أَمِنَ بِعَضُكُم بِعَضًا ﴾ [البقرة: ٢٨٣] وقال قوم إنها على الندب ﴿ وَلْيَكْتُبُ بَّيْنَكُمْ كَاتِبٌ ﴾ قال قوم يجب على الكاتب أن يكتب، وقال قوم نسخ ذلك بقوله: ﴿ولا يضارٌ كَاتِبٌ ولا شَهيدٌ﴾ [البقرة: ٢٨٢]، وقال آخرون يجب عليه إذا لم يوجد كاتب سواه، وقال قوم إن الأمر بذلك على الندب ولذلك جاز أخذ الأجرة على كتب الوثائق ﴿بالعَدْلِ ﴾ يتعلق عند ابن عطية بقوله وليكتب، وعند الزمخشري بقوله كاتب فعلى الأول تكون الكتابة بالعدل، وإن كان الكاتب غير مرضي، وعلى الثاني يجب أن يكون الكاتب مرضيًا في نفسه، قال مالك؛ لا يكتب الوثائق إلا عارف بها، عدل في نفسه مأمون ﴿ولا يَأْبَ كَاتِبٌ أَنْ يَكْتُبُ ﴾ نهي عن الإباية، وهو يقوّي الوجوب ﴿كُمَّا عَلَّمَهُ اللَّهُ ﴾ يتعلق بقوَّله أن يكتب، والكاف للتشبيه أي يكتب مثل ما علمه الله أو للتعليل: أي ينفع الناس بالكتابة كما علَّمه الله لقوله أحسن كما أحسن الله إليك وقيل يتعلق بقوله بعدها ﴿فَلْيَكْتُبْ وَلْيُمْلِلُ ۗ يقال أمللت الكتاب، وأمليته، فورد هنا على اللغة الواحدة، وفي قوله تملي عليه على الأخرى ﴿الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ ﴾ لأنَّ الشهادة إنما هي باعترافه، فإن كتب الوثيقة دون إملاله، ثم أقرَّ بها جَازَ ﴿ وَلا يَبْخُسُ ﴾ أمر الله بالتقوى فيما يملي، ونهاه عن البخس وهو نقص الحق ﴿ سَفِيْهَا أُو ضَعِيفًا أو لا يُسْتَطِيعُ أَن يُمِلُّ هُوَ ﴾ السفيه الذي لا يحسن النظر في ماله، والضعيف الصغير وشبهه، والذي لا يستطيع أن يمل الأخرس وشبهه ﴿وَلِيُّهُ ﴾ أبوه، أو وصيِّه، والضمير عائد على الذي عليه الحق ﴿واسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ ﴾ شهادة الرجلان جائزة في كُل شيء إلا في الزنا فلا بدّ من أربعة ﴿مِن رِّجَالِكُمْ اللهِ اللهِ اللهُ الكفَّار والصبيان والنساء، وأما العبيد فاللفظ يتناولهم، ولذلك أجاز ابن حنبل شهادتهم، ومنعها مالك والشافعي لنقص الرقّ ﴿فَرَجُلٌ وَامْرَأَتَانِ﴾ قال قوم لا تجوزُ شهادة المرأتين إلاّ مع الرجال، وقال معنى الآية : إن لم يكونا أي إن لم يوجدا وأجاز الجمهور أن المعنى إن لم يشهد رجلان، فرجل وامرأتان، وإنما يجوز عند مالك شهادة الرجل والمرأتين في الأموال لا في غيرها، وتُجُوز

شهادة المرأتين دون رجل، فيما لا يطّلع عليه الرجال كالولادة والاستهلال، وعيوب النساء، وارتفع رجل بفعل مضمر تقديره: فليكن رجل، فهو فاعل، أو تقديره: فليستشهد رجل فهو مفعول لم يُسَمَّ فاعله، أو بالابتداء تقديره: فرجل وامرأتان يشهدون ﴿مِمَّن تَرْضَوْنَ ﴾ صفة للرجل والمرأتين، وهو مشترط أيضًا في الرجلين الشاهدين، لأن الرضا مشترط في الجميع وهو العدالة، ومعناها اجتناب الذنوب الكبائر، وتوقّي الصغائر مع المحافظة على المروءة ﴿ أَن تَصْلَ ﴾ مفعول من أجله، والعامل فيه هو المقدّر العامل في رجل وامرأتان والضلال في الشهادة وهو نسيانها أو نسيان بعضها، وإنما جعل ضلال إحدى المرأتين مفعولاً من أجله، وليس هو المراد، لأنه سبب لتذكير الأخرى لها وهو المراد، فأقيم السبب مقام المسبّب، وقرىء: إن تضلّ: بكسر الهمزة على الشرط، وجوابه الفاء في فتذكر، ولذلك رفعه من كسر الهمزة، ونصبه من فتحها على العطف، وقرىء تذكر بالتشديد والتخفيف، والمعنى واحد ﴿وَلاَ يَأْبَ الشُّهَدَاءُ ﴾ أي لا يمتنعون ﴿ إذا مَا دُعُوا ﴾ إلى أداء الشهادة، وقد ورد تفسيره بذلك عن النبي صلَّى الله عليه وآله وسلَّم، واتفق العلماء أن أداء الشهادة واجب إدا دعى إليها، وقيل إذا دعوا إلى تحصيل الشهادة وكتبها. وقيل إلى الأمرين ﴿ وَلا تَسْأَمُوا أَن تَكْتُبُوهُ ﴾ أي لا تملُّوا من الكتابة إدا تردّدت وكثرت، سواء كان الحق صغيرًا أو كبيرًا، ونصب صغيرًا على الحال ﴿ ذَلِكُمْ ﴾ إشارة إلى الكتابة ﴿ أَقْسَطُ ﴾ من القسط وهو العدل ﴿وَأَقْوَمُ ﴾ بمعنى أشد إقامة، وينبني أفعل فيهما من الرباعي وهو قليل ﴿وَأَدْنَى أَلاَّ تَرْقَابُوا﴾ أي أقرب إلى عدم الشك في الشهادة ﴿إِلاَّ أَن تَكُونَ تِجَارَةً حَاضِرَةً ﴾ أن في موضع نصب على الاستثناء المنقطع، لأن الكلام المتقدم في الدين المؤجل، والمعنى إباحة ترك الكتابة في التجارة الحاضرة، وهو ما يباع بالنقد وغيره، ﴿تُدِيرُونَهَا بَيْنَكُمْ﴾ يقتضى القبض والبينونة ﴿وأشهدُوا إذا تَبَايَغتُمُ ﴾ ذهب قوم إلى وجوب الإشهاد على كل بيع صغيرًا أو كبيراً، وهم الظاهرية خلافًا للجمهور وذهب قوم إلى أنه منسوخ بقوله: فإن أمِنَ بعضكم بعضًا، وذهب قوم إلى أنه على الندب ﴿ وَلا يُضَارُّ كَاتِبٌ وَلا شَهِيدٌ ﴾ يحتمل أن يكون كاتب فاعلاً على تقدير كسر الراء المدغمة من يضارً، والمعنى على هذا نهي للكاتب وَيُعَكِّمُ حَكُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ بِحَكُلِ شَيْءٍ عَلِيهُ ﴿ وَإِن كُنتُمْ عَلَى سَفَوْ وَلَمْ تَجِمُوا كَافِهَا فَوَهُنَ مَقْبُوضَةً فَإِنْ أَمِنَ بَعْضُكُم بَعْضًا فَلْيُوَدِّ الَّذِى اُؤْتُمِنَ أَمَننَتُهُ وَلْيَتَوْ اللَّهُ وَلَا تَكْتُمُوا فَوَهُنَ مَنْ مَعْنَى اللَّهُ وَلَا تَكْتُمُوا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴿ وَاللَّهُ وَمَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ الللِّلُولُ الللَّهُ اللللْمُ الللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُولُ اللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ الللللِهُ الللللْمُلِمُ اللللْمُ ا

والشاهد أن يضار صاحب الحق أو الذي عليه الحق بالزيادة فيها أو النقصان منه، أو الامتناع من الكتابة أو الشهادة، ويحتمل أن يكون كاتب مفعولاً لم يُسَمّ فاعله على تقدير فتح الراء المدغمة، ويقوّي ذلك قراءة عمر بن الخطاب رضي الله عنه «لا يضارر» بالتفكيك وفتح الراء، والمعنى النهي عن الإضرار بالكاتب والشاهد بإذايتهما بالقول أو بالفعل ﴿وإن تَفْعَلُوا﴾ أي إن وقعتم في الإضرار ﴿فَإِنَّهُ فُسُوقٌ﴾ حال بكم ﴿وَيُعَلِّمُكُمُ اللَّهُ﴾ إخبار على وجه الامتنان، وقيل معناه الوعد بأن من اتقى علمه الله وألهمه وهذا المعنى صحيح، ولكن لفظ الآية لا يعطيه، لأنه لو كان كذلك لجزم يعلمكم في جواب اتقوا.

وَإِن كُنتُمْ عَلَى سَفَرِ الآية: لما أمر ألله تعالى بكتب الدين: جعل الرهن توثيقًا للحق، عوضًا عن الكتابة، حيث تتعذّر الكتابة في السفر، وقال الظاهرية لا يجوز الرهن وفي السفر لأن النبي على رهن درعه بالمدينة وفي السفر لأن النبي على رهن درعه بالمدينة وفي السفر وفي المرتهن بالرهن، وأجمع العلماء على صحة قبض المرتهن وقبض وكيله وأجاز مالك والجمهور وضعه على يد عدل، والقبض للرهن شرط في الصحة وقبض وكيله وأجاز مالك والجمهور وضعه على يد عدل، والقبض للرهن شرط في الصحة وقبن الشافعي وغيره، لقوله تعالى: ﴿مَقْبُوضَةُ وهو عند مالك شرط كمال لا صحة ﴿قَإِن أَمِن مَاحب الحق المديان لحسن ظنه به، فليستغنِ عن الكتابة وعن الرهن، فأمر أولا بالكتابة، ثم بالرهن ثم بالائتمان، فللدين للاثة أحوال ثم أمر المديان بأداء الأمانة، ليكون عند ظن صاحبه به ﴿وَلاَ تَكْتُمُوا الشَّهَادَة ﴾ محمول على الوجوب ﴿ فَإِنّه أَبُه مَعناه: قد تعلق به الإثم اللاحق من المعصية في كتمان الشهادة، وارتفع آئم بأنه خبر إن، وقلبه فاعل به، ويجوز أن يكون قلبه مبتدأ، وآثم خبره، وإنها أسند الإثم إلى القلب وإن كان جملة الكاتم هي الآثمة، لأن الكتمان من فعل القلب، إذ مو يضمرها، ولئلا يظن أن كتمان الشهادة من الآثام المتعلقة باللسان ﴿وَإِن تَبُكُوا مَا فِي نَفُوسَ العباد من أنفوس العباد من أنفوس العباد من أنفوس العباد من أنفوس العباد من مقتضاها المحاسة على ما في نفوس العباد من

وَٱلْمُوْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَلَتَهِكَلِهِ، وَكُنُهِهِ، وَرُسُلِهِ، لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِن رُسُلِهِ، وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ۞ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا

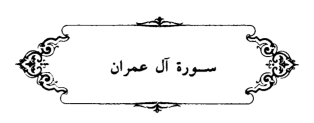
الذنوب، سواء أبدوه أم أخفوه، ثم المعاقبة على ذلك لمَن يشاء الله أو الغفران لمَن شاء الله، وفي ذلك إشكال لمعارضته لقول رسول الله ﷺ: «إن الله تجاوز لأمتي ما حدّثت به أنفسها"، ففي الحديث الصحيح عن أبي هريرة: أنه لما نزلت شقّ ذلك على الصحابة وقالوا أهلكنا إن حوسبنا على خواطر أنفسنا، فقال لهم النبي ﷺ: «قولوا سمعنا وأطعنا»، فقالوها، فأنزل الله بعد ذلك: ﴿لاَ يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إلاَّ وُسْعَهَا﴾، فكشف الله عنهم الكربة، ونسخ بذلك هذه الآية، وقيل هي في معنى كتم الشهادة وإبدائها، وذلك محاسب به، وقيل يحاسب الله خلقه على ما في نفوسهم، ثم يغفر للمؤمنين ويعذّب الكافرين والمنافقين، والصحيح التأويل الأول لوروده في الصحيح، وقد ورد أيضًا عن ابن عباس وغيره، فإن قيل: إن الآية خبر والأخبار لا يدخلها النسخ، فالجواب: أنَّ النسخ إنما وقع في المؤاخذة والمحاسبة وذلك حكم يصحّ دخول النسخ فيه، فلفظ الآية خبر، ومعناها حكم ﴿فَيَغْفِرُ لِمَن يَشَاءُ ويُعَذُّبُ ﴾ قرىء بجزمهما عطفًا على يحاسبكم وبرفعهما على تقدير فهو يغفر ﴿آمَنَ الرَّسُولُ﴾ الآية سببها ما تقدّم في حديث أبي هريرة: لما قالوا سمعنا وأطعنا مدحهم الله بهذه الآية، وقدّم ذلك قبل كشف ما شقّ عليهم ﴿والمُؤْمِنُونَ ﴾ عطف على الرسول أو مبتدأ، فعلى الأوّل يوقف على المؤمنون وعلى الثاني يوقف على من ربّه والأوّل أحسن ﴿ كُلُّ آمَنَ بِاللَّهِ ﴾ إن كان المؤمنون معطوفًا فكل عموم في الرسول والمؤمنون، وإن كان مبتدأ فكل عموم في المؤمنين ووحد الضمير في آمن على معنى أن كل واحد منهم آمن ﴿وَكُتُبِهِ﴾ قرىء بالجمع أي كل كتاب أنزله الله، وقرىء بالتوحيد يريد القرآن أو الجنس ﴿لاَ نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّن رُّسُلِهِ ﴾ التقدير يقولون لا نفرّق، والمعنى لا نفرّق بين أحد من الرُّسل وبين غيره في الإيمان بل نؤمن بجميعهم، ولسنا كاليهود والنصاري الذين يؤمنون ببعض ويكفرون ببعض ﴿وقَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا حكاية عن قول المؤمنين على وجه المدح لهم ﴿ غُفْرَانَكَ ﴾ مصدر، والعامل فيه مضمر ونصبه على المصدرية تقديره اغفر غفرانك، وقيل على المفعولية تقديره: نطلب غفرانك ﴿وَإِلَيْكَ المَصِيرُ ﴾ إقرار بالبعث مع تذلُّل وانقياد، وهنا تمَّت حكاية كلام المؤمنين ﴿لاَ يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إلاَّ وُسْعَهَا﴾ إخبار من الله تعالى برفع تكليف ما لا يطاق، وهو جائز عقلاً عند الأشعرية ومُحال عقلاً عند المعتزلة، واتفقوا على أنه لم يقع في الشريعة ﴿لَهَا مَا كَسَبَتْ ﴾ أي من الحسنات ﴿وعَلَيْهَا ما اكْتَسَبَتْ ﴾ أي من

the state of the s

. مواريخ به يهويد الرياض الايام ال

كُسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا آكْسَبَتْ رَبَّنَا لَا تُوَاخِذْنَآ إِن نُسِينَآ أَوْ أَخْطَأَنَا رَبَّنَا وَلَا تَخْمِلْ عُلَيْكَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِنَا رَبَّنَا وَلَا تُحَكِّلْنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِدِ وَأَخْفُ عَنَا وَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا أَنْتَ مَوْلَدَنَا فَانصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَنْفِينِ فَي الْكَنْفِينِ فَي الْكَنْفِينِ فَي

السيئات، وجاءت العبارة بلها في الحسنات لأنها مما ينتفع العبد به، وجاءت بعليها في السيئات لأنها مما يضرّ بالعبد، وإنما قال في الحسنات كسبت وفي الشرّ اكتسبت، لأنّ في الاكتساب ضرب من الاعتمال والمعالجة، حسبما تقتضيه صيغة افتعل فالسيئات فاعلها. يتكلُّف مخالفة أمر الله، ويتعدَّاه بخلاف الحسنات، فإنه فيها على الجادَّة من غير تكلُّف أو لأن السيئات يجد في فعلها لميل النفس إليها، فجعلت لذلك مكتسبة، ولما لم يكن الإنسان في الحسنات كذلك: وصفت بما لا دلالة فيه على الاعتمال ﴿رَبُّنَا لاَ تُؤَاخِذْنَا إِن نَّسِينًا أَو أَخْطَأْنًا﴾ أي قولوا ذلك في دعائكم ويحتمل أن يكون ذلك من بقية حكاية قولهم كما حكى عنهم قولهم: سمعنا وأطعنا، والنسيان هنا هو ذهول القلب على الإنسان، والخطأ غير العمد فذلك معنى قوله صلّى الله عليه وآله وسلّم: «رفع عن أمّتي الخطأ والنسيان» وقد كان يجوز أن يأخذ به لولا أنّ الله رفعه ﴿وَلاَ تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْرًا﴾ التكاليف الصعبة، وقد كانت لمَن تقدّم من الأمم كقتل أنفسهم، وقرض أبدانهم، ورفعت عن هذه الأمة. قال تعالى: ﴿ويضع عنهم إصرهم﴾ [الأعراف: ١٥٧]. وقيل الإصر المسخ قردة وخنازير ﴿ وَلا تُحَمِّلْنَا مَا لا طَاقَةَ لَنَا بِهِ ﴾ هذا الدعاء دليل على جواز تكليف ما لا يطاق لأنه لا يدعي برفع ما لا يجوز أن يقع. ثم إن الشرع دفع وقوعه. وتحقيق ذلك أنَّ ما لا يطاق أربعة أنواع: الأول عقلي محض: كتكليف الإيمان لمَن علم الله أنه لا يؤمن. فهذا جائز وواقع بالاتفاق. والثاني عادي كالطيران في الهواء. والثاني عقلي وعادي: كالجمع بين الضدين، فهذان وقع الخلاف في جواز التكليف بهما، والاتفاق على عدم وقوعه، والرابع تكليف ما يشقّ ويصعب، فهذا جائز اتفاقًا، فقد كلُّفه الله من تقدّر من الأمم، ورفعه عن هذه الأمَّة ﴿وَاعْفُ عَنَّا وَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا﴾ ألفاظ متقاربة المعنى وبينها مِن الفرق أن العفو ترك المؤاخذة بالذنب، والمغفرة تقتضي مع ذلك الستر، والرحمة تجمع ذلك مع التفضل بالإنعام ﴿مَوْلاَنَا﴾ وليّنا وسيّدنا.



مدنية وآياتها ٢٠٠ نزلت بعد الأنفال

## بِنْ اللَّهِ النَّهُ النَّهُ الرَّهُ الرَّحِيدِ إِنَّهُ الرَّحِيدِ إِنَّهُ الرَّحِيدِ لِمُ

الَمْ ﴿ اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ الْعَيُ الْقَيْوُمُ ﴿ نَلَ عَلَيْكَ الْحَكْبَ بِالْحَقِ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيَّهِ وَأَنزَلَ التَّوْرَينَةَ وَاللَّهُ لَكَ إِلَا هُوَ الْمَا بَيْنَ يَدَيَّهُ وَأَنزَلَ الفُرَقَانُ إِنَّ اللَّذِينَ كَفَرُواْ بِعَايَنتِ اللَّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدٌ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَدَابُ شَدِيدٌ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَالًا فَعَالَمُ اللَّهُ عَلَالًا فَعَالَمُ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَالًا لَهُ مَا اللَّهُ عَلَالًا لَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّلْمُ الللَّاللَّالَا الللَّهُ الللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

## بِسُم اللَّهِ الرَّحمٰن الرّحيم

نزل صدرها إلى نيف وثمانين آية لمّا قدِم نصارى نجران المدينة المنوّرة يُناظرون رسول الله صلّى الله عليه وآله وسلّم في عيسى عليه السلام ﴿الم﴾ تقدّم الكلام على حروف الهجاء وقرأ الجمهور بفتح الميم هنا في الوصل لالتقاء الساكنين نحو من الناس، وقال الزمخشري هي حركة الهمزة نقلت إلى الميم وهذا ضعيف لأنها ألف وصل تسقط في الدرج ﴿الحَيُّ القَيُومُ﴾ ردّ على النصارى في قولهم إنّ عيسى هو الله لأنهم زعموا أنه صلب، فليس بحيّ وليس بقيّوم ﴿الكِتَابَ﴾ هنا هو القرآن ﴿بِالْحَقّ﴾ أي تضمن الحق من الأخبار والأحكام وغيرها أو بالاستحقاق ﴿ مُصَدَّقًا ﴾ قد تقدّم في مصدّقًا لما معكم ﴿بَينَ يَدَيهِ﴾ الكتب المتقدّمة ﴿التَّوْرَاةَ والإنْجِيلَ﴾ أعجميان فلا يصحّ ما ذكره النحاة من اشتقاقهما ووزنهما ﴿وأَنْزَلَ الفُرْقَانَ ﴾ يعني القرآن وإنما كرّر ذكره ليصفه بأنه الفارق بين الحق والباطل ويحتمل أن يكون ذكره أولاً على وجه الإثبات لإنزاله لقوله: ﴿مُصَدِّقًا لُمَا بَيْنَ يَدَيهِ﴾، ثم

عَزِينٌ ذُو اَنِنِقَامٍ ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يَغْفَى عَلَيْهِ شَىٰ الْأَرْضِ وَلَا فِي اَلسَّكَمَاءِ ﴿ هُوَ الَّذِي يُصَوِّرُ كُمْ فِي السَّكَمَاءِ ﴿ هُوَ الَّذِي يُصَوِّرُ كُمْ فَي الْأَرْعَامِ كَيْفَ مِشَاءً لَا إِلَهُ إِلَا هُو الْعَزِينُ الْمُحَكِّيمُ ﴿ هُو الَّذِينَ فِي الْمَاكِنِينَ مِنْهُ اللهَ عَلَيْكَ الْكِئْبَ مِنْهُ الْمَاكُ وَلَا مُعَلَّاتُ الْفِتْ لَنَهُ عَلَيْكَ الْمَاكِنِينَ فِي قُلُومِهِمْ ذَيْعٌ فَي اللهِ عَلَيْ اللهُ وَالرَّسِمُونَ فِي الْمِنْمِ لَا اللهُ وَالرَّسِمُونَ فِي الْمِنْمِ يَقُولُونَ عَامَنَا بِهِ عَلَيْ مِنْ عِندِ رَبِنا ۗ وَمَا وَالرَّسِمُونَ فِي الْمِنْمِ يَقُولُونَ عَامَنَا بِهِ عَلَمُ مَنْ عِندِ رَبِنا ۗ وَمَا

ذكره ثانيًا على وجه الامتنان بالهدى به، كما قال في التوراة والإنجيل هدى للناس، فكأنه قال وأنزل الفرقان هدى للناس ثم حذف ذلك لدلالة الهدى الأول عليه، فلما اختلف قصد الكلام في الموضعين لم يكن ذلك تكرارًا، وقيل الفرقان هنا: كلّ ما فرّق بين الحق والباطل من كتاب وغيره، وقيل هو الزّبور، وهذا بعيد ﴿لاّ يَخْفَى عَلَيْهِ شَيْءٌ﴾ خبر عن إحاطة علم الله بجميع الأشياء على التفضيل، وهذه صفة لم تكن لعيسى، ولا لغيره، ففي ذلك رد على النصارى ﴿ هُوَ الَّذِي يُصَوِّرُكُمْ ﴾ برهان على إثبات علم الله المذكور قبل: وفيه رد على النصارى، لأن عيسى لا يقدر على التصوير، بل كان مصورًا كسائر بني آدم ﴿كَيْفَ يَشَاءُ﴾ من طول، وقصر، وحُسن وقُبْح، ولون؛ وغير ذلك ﴿مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ﴾ المحكم من القرآن: هو البيّن المعنى، الثابت الحكم، والمتشابه هو الذي يحتاج إلى التأويل، أو يكون مستغلق المعنى: كحروف الهجاء، قال ابن عباس: المحكمات الناسخات والحلال والحرام، والمتشابهات المنسوخات والمقدّم والمؤخر، وهو تمثيل لما قلنا ﴿ هُنَّ أُمُّ الكِتَابِ ﴾ أي عمدة ما فيه ومعظمه ﴿فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم زَيْغٌ ﴾ نزلت في نصارى نجران فإنهم قالوا للنبي صلَّى الله عليه وآله وسلَّم: أليس في كتابك أن عيسى كلمة الله وروح منه قال: «نعم»، قالوا: فحسبنا إذًا، فهذا من المتشابه الذي اتبعوه، وقيل نزلت في أبي ياسر بن أخطب اليهودي وأخيه حكيم ثم يدخل في ذلك كل كافر أو مهتدع، أو جاهل يتبع المتشابه من القرآن ﴿ ابْتِغَاءَ الفِتْنَةِ ﴾ أي ليفتنوا به الناس ﴿ وَابْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ ﴾ أي يبتغون أن يتأوّلوه على ما تقتضي مذاهبهم أو يبتغون أن يصلوا من معرفة تأويله إلى ما لا يصل إليه مخلوق ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلاَّ اللَّهُ ﴾ إخبار بإنفراد الله بعلم تأويل المتشابع من القرآن وذم لمن طلب علم ذلك من الناس ﴿والرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ﴾ مبتدأ مقطوع مِما قبله، والمعنى أن الراسخين لا يعلمون تأويل المتشابه وإنما يقولون آمنًا به على وجه التسليم والإنقياد والاعتراف بالعجز عن معرفته، وقيل إنه معطوف على ما قبله وأف المعنى أنهم يعلمون تأويله، وكِلا القولين مروي عن ابن عباس، والقول الأول قول أبي يكر الصدِّيق وعائشة، وعروة بن الزبير، وهو أرجح، وقال ابن عطية المتشابه نوعان: نوع انفِرَد الله بعلمه، ويوع

يَذَكُّ إِلَّا أُولُواْ اَلْأَلْبَ فِي رَبَّنَا لَا تُرِغَ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِن لَدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ الْوَهَّابُ فِي رَبِّنَا إِنَّكَ جَامِعُ النَّاسِ لِيَوْمِ لَا رَبِّ فِيدً إِنَّ اللّهَ لَا يُخْلِفُ الْمِيعَادَ فَي إِنَّ الْوَهَابُ فِي رَبِّنَا إِنَّكَ جَامِعُ النَّاسِ لِيوْمِ لَا رَبِّ فِيدً إِنَّ اللّهَ لَا يُخْلِفُ الْمِيعَادَ فَي إِنَّ اللّهِ مَن كَفَرُوا لَن تُعْفِي عَنْهُمْ أَلَقُهُ مِوْلَ اللّهُ مَن اللّهِ مَن اللّهُ مِنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَن اللّهُ مِنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَال

يمكن وصول الخلق إليه فيكون الراسخون ابتداء بالنظر إلى الأول، وعطفًا بالنظر إلى الثاني ﴿كُلِّ مِّنْ عِندِ رَبِّنَا﴾ أي المحكم والمتشابه من عند الله ﴿رَبِّنَا لاَ تُرغُ قُلُوبَنَا﴾ حكاية عن الراسخين، ويحتمل أن يكون منقطعًا على وجه التعليم والأول أرجح لاتصال الكلام، وأما قوله: ﴿ وَمَا يَذَّكُّرُ إِلاَّ أُولُوا الْأَلْبَابِ ﴾؛ فهو من كلام الله تعالى لا حكاية قول الراسخين: ﴿إِنَّ اللَّهَ لا يُخْلِفُ المِيعَادَ ﴾ استدلال على البعث ويحتمل أن يكون من تمام كلام الراسخين أو منقطعًا فهو من كلام الله ﴿كَدَأْبِ﴾ في موضع رفع أي دأب هؤلاء كدأب ﴿آلِ فِرْعَوْنَ﴾ وفي ذلك تهديد ﴿وَالَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ عطف على آل فرعون، ويعني بهم قوم نوح وعاد وثمود وغيرهم، والضمير عائد على آل فرعون ﴿بآيَاتِنَا﴾ البراهين أو الكتاب ﴿سَتُغْلَبُونَ وتُحْشَرُونَ﴾ قرىء بتاء الخطاب ليهود المدينة، وقيل لكفّار قريش، وقرىء بالياء إخبارًا عن يهود المدينة، وقيل عن قريش وهو صادق على كل قول أما اليهود فغلبوا يوم قريظة والنضير وقينقاع، وأما قريش ففي بدر وغيرها والأشهر أنها في بني قينقاع؛ لأن رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم دعاهم إلى الإسلام بعد غزوة بدر، فقالوا له لا يغرِّنكَ أنك قتلت نفرًا من قريش لا يعرفون القتال. فلو قاتلنا لعرفت أنا نحن الناس، فنزلت الآية. ثم أخرجهم رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم من المدينة ﴿قَدْ كَانَ لَكُمْ آيَةٌ﴾ قيل خطاب للمؤمنين، وقيل لليهود، وقيل لقريش؛ والأول أرجح أنه لبني قينقاع، الذين قيل لهم ستغلبون. ففيه تهديد لهم وعبرة كما جرى لغيرهم ﴿فِي فِئَتَيْنِ التقتا فَنَهُ المسلمون والمشركون يوم بدر ﴿ يَرَوْنَهُم مُثْلَيْهِم ﴾ قرىء ترونهم بالتاء خطابًا لمَن خوطب بقوله: ﴿قد كان لكم آية ﴾. والمعنى ترون الكفّار مثلي المؤمنين. ولكن الله أيّد المسلمين بنصره على قدر عددهم، وقرىء بالياء. والفاعل في يرونهم المؤمنون، والمفعول به هم المشركون. والضمير في مثليهم للمؤمنين والمعنى على حسب ما تقدّم. فإن قيل: إن الكفّار كانوا يوم بدر أكثر من الْمَنَيْ وَاللّهُ يُؤَيِّدُ بِنَصْرِهِ مَن يَشَاءُ إِنَ فَ ذَلِكَ لَوَ بَرَةً لِأُولِ الْأَبْصَدِ اللَّهُ وَالنَاسِ حُبُّ الشَّهَوَتِ مِنَ النِّسَاءِ وَالْبَنِينَ وَالْقَنَطِيرِ النُّقَنَطَرَةِ مِنَ الذَّهَبِ وَالْفِضَةِ وَالْحَيْلِ الْمُسَوَّمَةِ وَالْأَنْفَكِم وَالْحَرْثُ ذَلِكَ مَتَكُمُ الْحَيْلِةِ الدُّنِيَّ وَاللَّهُ عِندُهُ حُسَّنُ الْمَعَابِ اللَّهُ الْمُسَوَّمَةِ وَالْأَنْفَادِ اللَّهُ الْمُسْتَقُولُكُمُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْمُلِلْمُ اللْمُنْفِيلُولُولُولُولُولُولُ اللْمُؤْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْلِمُ الللَّهُ اللَّهُ اللْمُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْلِمُ اللْمُؤْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

المسلمين؛ فالجواب من وجهين أحدهما أن الكفّار كانوا ثلاثة أمثال المؤمنين، لأن الكفّار كانوا قريبًا من ألف، والمؤمنون ثلاثمائة وثلاثة عشر ثم إن الله تعالى قلَّل عدد الكفَّار في أعين المؤمنين حتى حسبوا أنهم مثلهم مرتين ليتجاسروا على قتالهم إذا ظهر لهم أنهم على ما أخبروا به من قتال الواحد للاثنين من قوله: ﴿إِنْ تَكُنْ مِنْكُم مَائة صَابَرُةٌ يَغْلِبُوا مَاثَتَينَ﴾ [الأنفال: ٦٦]، وهذا المعنى موافق لقوله تعالى: ﴿وَإِذْ يُرِيكُمُوهُمْ إِذْ ٱلْتَقَيَّتُمْ فَي أَغْيَيْكُمْ قَلِيلاً﴾ [الأنفال: ٤٤]، والآخر أنه رجع قوم من الكفار حتى بقى منهم ستمائة وستة وعشرون رجلاً، وذلك قدر عدد المسلمين مرتين وقيل إن الفاعل في يرونهم ضمير المشركين، والمفعول ضمير المؤمنين وأن الضمير في مثليهم يحتمل أن يكون للمؤمنين والمفعول للمشركين. والمعنى على هذا أن الله كثّر عدد المسلمين في أعين المشركين حتى حسب الكفّار المؤمنين مثلي الكافرين أو مثلي المؤمنين. وهم أقل من ذلك وإنما كترهم الله في أعينهم ليرهبوهم، ويردّ هذا قوله تعالى: ﴿ويقلُّلَكُم في أعينهم﴾ [الأنفال: ٤٤] ﴿رَأْيَ العَيْنِ ﴾ نصب على المصدرية ومعناه معاينة ظاهرة لا شك فيها ﴿واللَّهُ يُؤَيِّدُ بِنَصْرِهِ مَن يَشَاءُ ﴾ أي أن النصر بمشيئة الله لا بالقلَّة ولا بالكثرة، فإن فئة المسلمين غلبت فئةً الكافرين؛ مع أنهم كانوا أكثر منهم ﴿زُيِّنَ لِلنَّاسِ﴾ قيل المزين هو الله وقيل الشيطان. ولا تعارض بينهما فتزيين الله بالإيجاد والتهيئة للانتفاع، وإنشاء الجبلة على الميل إلى الدنيا. وتزيين الشيطان بالوسوسة والخديعة ﴿والقَنَاطِيرِ﴾ جمع قنطار، وهو ألف ومائتا أوقية، وقيل ألف ومائتًا مثقال، وكلاهما مروي عن النبي ﷺ ﴿الْمُقَنْطَرَةِ﴾ مبنية من لفظ القناطير وللتأكيد كقولهم ألوف مؤلِّفة، وقيل المضروبة دنانير أو دراهم ﴿المُسَوَّمَةِ ﴾ الراعية من قولهم سام الفرس وغيره إذا جال في المسارح، وقيل المعلِّمة في وجوهها شيئان فهي من السِّمات بمعنى العلامات قيل المعدة للجهاد ﴿ فَلِكَ مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾ تحقير لها ليزهد فيها الناس.

﴿قُلْ أَوْنَبُّتُكُم بِخَيْرٍ مِّن ذَلِكُم﴾ تفضيل للآخرة على الدنيا ليرغب فيها وتمام الكلام

في قوله من ذلكم ثم ابتدأ قوله: ﴿لِلَّذِينَ اتَّقَوا﴾ تفسيرًا لذلك فجنَّات على هذا مبتدأ وخبره للذين اتقوا، وقيل إن قوله للذين اتقوا متعلق بما قبله وتمام الكلام في قوله عند ربّهم، فجنّات على هذا خبر مبتدأ مضمر ﴿ورضُوان من اللَّهِ ﴿ زيادة إلى نعيم الجنة ، وهو أعظم من النعيم حسبما ورد في الحديث ﴿الَّذِينَ يَقُولُونَ ﴾ نعت للذين اتقوا، ورفع بالابتداء، أو نصب بإضمار فعل ﴿الصَّادِقِينَ ﴾ في الأقوال والأفعال ﴿والقَانِتِينَ ﴾ العابدين والمطيعين ﴿ وَالمُسْتَغْفِرِينَ ﴾ الاستغفار هو طلب المغفرة قيل لرسول الله ﷺ كيف نستغفر، فقال قولوا اللَّهُمُّ اغفر لنا وارحمنا وتب علينا إنك أنت التوّاب الرحيم ﴿بالأَسْحَارِ﴾ جمع سحر وهو آخر الليل يقال إنه الثلث الأخير، وهو الذي ورد أن الله يقول حينئذ: مَن يستغفرني فأغفر له ﴿شَهِدَ اللَّهُ ﴾ الآية: شهادة من الله سبحانه لنفسه بالوحدانية وقيل معناها إعلامه لعباده بذلك ﴿ وَالْمَلاَثِكَةُ وَأُولُوا الْعِلْم ﴾ عطف على اسم الله أي هم شهداء بالوحدانية، ويعني بأولى العلم: العارفين بالله الذين يقيمون البراهين على وحدانيته ﴿قَائِمًا ﴾ منصوب على الحال من اسم الله أو من هو أو منصوب على المدح ﴿بِالْقِسْطِ﴾ بالعدل ﴿لاَ إِلهُ إِلاَّ هُوَ﴾ إنما كرر التهليل لوجهين: أحدهما: أنه ذكر أولاً الشهادة بالوحدانية، ثم ذكرها ثانيًا بعد ثبوتها بالشهادة المتقدمة، والآخر أن ذلك تعليم لعباده ليكثروا من قولها ﴿إِنَّ الدِّينَ﴾ بكسر الهمزة ابتداء، وبفتحها بدل من أنه، وهو بدل شيء من شيء، لأن التوحيد هو الإسلام ﴿وَمَا اخْتَلُفَ الَّذِينَ﴾ الآية: إخبار أنهم اختلفوا بعد معرفتهم بالحقائق من أجل البغي، وهو الحسد، والآية في اليهود، وقيل في النصاري، وقيل فيهما ﴿سَرِيعُ الحِسَابِ﴾ قد تقدّم معناه في البقرة وهو هنا تهديد، ولذلك وقع في جواب مَن يكفر ﴿فَإِنْ حَاجُوكُ﴾ أي جادلوك في الدين، والضمير لليهود ونصاري نجران ﴿اسْلَمْتُ وَجْهِيَ﴾ أي أخلصت نفسي وجملتي ﴿لِلَّهِ ﴾ وعبر بالوجه على الجملة ومعنى الآية إقامة الحجة عليهم لأن من أسلم الْكِتَبَ وَالْأَمْيِّنَ ءَاسْلَمْتُمْ فَإِن اَسْلَمُوا فَقَدِ اَهْتَكُواْ وَإِن تَوَلَّواْ فَإِنْ اَلْكُمْ وَلَقَاتُ الْبَلَا وَالْمَالِ اللهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّنَ بِعَيْرِ حَقِّ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّنَ بِعَيْرِ حَقِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِينَ اللهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِينَ اِللهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِينَ بِعَيْرِ حَقِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِينَ يَا أَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِينَ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

وجهه لله فهو على الحق بلا شك، فسقطت حجة مَن خالفه ﴿وَمَنِ اتَّبَعَنِ﴾ عطف على التاء في أسلمت ويجوز أن يكون مفعولاً معه ﴿ٱلسِّلَمْتُمْ﴾ تقرير بعد إقامة الحجة عليهم أي قد جاءكم من البراهين ما يقتضي أن تسلموا ﴿فَإِنَّمَا عَلَيْكَ البَلاَغُ ﴾ أي إنمه عليك أن تبلغ رسالة ربك، فإذا أبلغتها فقد فعلت ما عليك، وقيل إن فيها موادعة نسختها آية السيف ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْفُرُونَ﴾ الآية: نزلت في اليهود والنصاري توبيخًا لهم ووعيدًا على قبيح أفعالهم؛ وأفعال أسلافهم ﴿الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبًا مِّنَ الْكِتَابِ﴾ هم اليهود، والكتاب هنا التوراة، أو جنس ﴿ يُدْعَونَ إِلَى كِتَابِ اللَّهِ ﴾ قال ابن عباس: دخل رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم على جماعة من اليهود فيهم النعمان بن عمرو والحارث بن زيد، فقالوا له: على أي دين أنيت؟ فقال لهم: «على دين إبراهيم»، فقالوا: إن إبراهيم كان يهوديًّا، فقال لهم رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم، «فهلمُّوا إلىّ التوراة فهي بيننا وبينكم»، فأبوا عليه فنزلت إلاَّية، فكتابٍ الله على هذه التوراة، وقيل هو القرآن: كان النبي صلَّى الله عليه وآله وسلَّم يدعوهم إليه فيعرضون عنه ﴿ فَلِكَ بِأَنَّهُمُ ﴾ الإشارة إلى إعراضهم عن كتاب الله والباء سببية: والمعنى أن كفرهم بسبب اعتراضهم وأكاذيبهم، والأيام المعدودات قد ذكرت في البقرة ﴿فَكَيْفَ إِذِّكَ جَمَعْنَاهُمْ ﴾ أي كيف يكون حالهم يوم القيامة، والمعنى تهويل واستعظام لها أعِلَّه لهم ﴿اللَّهُمُّ﴾ منادى؛ والمهم فيه عوض من حرف النداء عند البصريين، ولذلك لا يجتمعان، وقال الكوفيون أصله يا ألله أمّنا يخير فالميم عندهم من أمّنا ﴿مَالِكَ المُلْكِ﴾ منادي عند سيبويه، وأجاز الزجّاج أن يكون صفة لاسم الله؛ وقيل إن الآية نزلت ردًّا على النصارى في قولهم إن عيسى هو الله لأن هذه الأوصاف ليست لعيسى، وقيل لما أخير النبي إيا أن أمته تَشَاتُهُ بِيدِكَ ٱلْحَيْرُ إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ قَدِيرٌ شَيْ تَوْلِجُ ٱلْنَهَارِ وَتُولِجُ ٱلنَهَارَ فِي ٱلْيَلِّ وَتُخْرِجُ ٱلْمُؤْمِنُونَ الْحَقَ مِنَ ٱلْمَقْ مِنِينَ وَتُعْرِجُ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَمَن يَفْعَلَ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ ٱللّهِ فِي شَيْءٍ إِلّا أَن تَسَتَّقُواْ مِنْهُمْ ٱلْكَفْرِينَ أَوْلِيكَةَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَمَن يَفْعَلَ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ ٱللّهِ فِي شَيْءٍ إِلّا أَن تَسَتَّقُواْ مِنْهُمْ ٱلْكَفْرِينَ أَوْلِيكَةً مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَمَن يَفْعَلَ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ ٱللّهِ فِي شَيْءٍ إِلّا أَن تَسَتَّقُواْ مِنْهُمْ اللّهُ وَيُحَذِرُكُمُ ٱللّهُ وَيَعْفِرُ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَاللّهُ عَلَى حَكْلِ شَيءٍ قَدِيدٌ فَيَ اللّهُ مَا فِي السَمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَاللّهُ عَلَى حَكْلِ شَيءٍ قَدِيدٌ فَيَ اللّهُ مَا فِي ٱلسَمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَاللّهُ عَلَى حَكْلِ شَيءٍ قَدِيدٌ فَي يَوْمَ تَجِدُ حَكُلُ نَفْسِ مَا عَمِلَتُ مِن خَيْرٍ مُحْمَدًا وَمَا عِمِلَتْ مِن سُوّءٍ تَوَدُّ لُو أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ وَ آمَدًا بَعِيدًا وَيُحْذِرُكُمُ ٱللللّهُ وَيُعْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ ٱلللّهُ وَيَعْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ ٱلللّهُ وَيَعْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ ٱلللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ وَاللّهُ وَيَعْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ ٱلللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ فَاتَبِعُونِ يُحْبِبَكُمُ ٱلللّهُ وَيَعْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُونُ اللّهُ فَاتَتِعُونِ يُحْبِبَكُمُ ٱللّهُ وَيَعْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ اللّهُ وَيَعْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ أَللّهُ وَاللّهُ مَا لَيْ اللّهُ فَاللّهُ مَا لَكُواللّهُ مَا لَهُ وَمَا عَلِيلًا لَكُولُ اللّهُ فَاتَتِعُونِ يُحْبِعَنِكُمُ ٱلللهُ وَيَعْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ اللهُ وَلَا لَكُولُ مَا مُؤْلِلهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ فَاللّهُ وَلَا الللهُ فَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ مُلْكُولُ وَمُا لِللْهُ فَرَاللّهُ وَلَا لَلْهُ وَلَا لَا لَا لَكُولُ الللهُ وَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَا لَوْلَ اللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَا لَا لَا لَكُولُولُكُولُ اللّهُ ولَا لَكُولُولُولُ لَلْ اللّهُ وَلَا لَا لَا لَا لَا لَا لَا لَا اللّهُ وَلَا إِلَيْهُ مَا لَا لَا لَا لَا لَا لَا لَكُولُولُكُولُهُ اللّهُ وَلَا لَا لَا لَا لَا لَا لَا لَا لَاللّهُ وَلَا لَا ل

يفتخون ملك كسرى وقيصر: استبعد ذلك المنافقون، فنزلت الآية ﴿بِيَدِكَ الخَيْرُ﴾ قيل المراد بيدك الخير والشر، فحذف أحدهما لدلالة الآخر عليه، وقيل إنما خص الخير بالذكر، لأن الآية في معنى دعاء ورغبة فكأنه يقول: بيدك الخير فأجزل حظّي منه ﴿تُخْرِجُ الحَيَّ مِنَ المَيْتِ وتُخْرِجُ المَيْتَ مِنَ الحَيِّ ﴾ قال عبد الله بن مسعود: هي النطفة تخرج من الرجل ميتة وهو حيّ، ويخرج الرجل منها حيًّا وهي ميتة، وقال عكرمة: هي إخراج الدجاجة من البيضة، والبيضة من الدجاجة، وقيل يخرج الكافر من المؤمن والمؤمن من الكافر، فالحياة والموت على هذا استعارة، وفي ذكر الحيّ من الميت المطابقة، وهي من أدوات البيان، وفيه أيضًا القلب لأنه قدّم الحيّ على الميت، ثم عكس ﴿بِغَيْرِ حِسَابِ﴾ بغير تضييق وقيل بغير محاسبة ﴿لا يَتَّخِدِ المُؤْمِنُونَ ﴾ الآية. عامّة في جميع الأعصار، وسببها ميل بعض الأنصار إلى بعض اليهود، وقيل كتاب حاطب إلى مُشركِي قريش ﴿ فَلَيْسَ مِنَ اللَّهِ فِي شَيْءٍ﴾ تبرؤ ممّن فعل ذلك ووعيد على موالاة الكفّار، وفي الكلام حَذَف تقديره: ليس من التقرّب إلى الله في شيء، وموضع في شيء نصب على الحال من الضمير في ليس من الله، قاله ابن عطية: ﴿إِلاَّ أَن تَتَّقُوا مِنْهُم﴾ إباحة لموالاتهم إن خافوا منهم والمراد موالاة في الظاهر مع البغضاء في الباطن ﴿ تُقَاقَ ﴾ وزنه فعلة بضم الفاء وفتح العين. وفاؤه واو، وأبدل منها تاء، ولامه ياء أبدل منها ألف، وهو منصوب على المصدرية، ويجوز أن ينصب على الحال من الضمير في تتقوا ﴿ويُحَذِّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ ﴾ تخويف ﴿يَوْمَ تَجِدُ ﴾ منصوب على الظرفية والعامل فيه فعل مضمر تقديره اذكروا أو خافوا وقيل العامل فيه قدير، وقيل المصير، وقيل يحذركم ﴿وَمَا عَمِلَتْ مِنْ سُوءٍ ﴾ مبتدأ خبره توذ، أو معطوف ﴿أَمَدًا ﴾ أي مسافة ﴿وَاللَّهُ رَوُّوفٌ﴾ ذكر بعد التحذير تأنينًا لئلا يفرط الخوف أو لأن التحذير والتنبيه رأفة

ٱصْطَفَىٰ ءَادَمَ وَنُوحًا وَءَالَ إِبْسَرَهِيمَ وَءَالَ عِمْرَنَ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ﴿ ذُرِّيَّةَ أَبَعْضُهَا مِنْ بَغِضِ ۖ وَٱللَّهُ سَمِيعً عَلِيكُم ﴿ إِذْ قَالَتِ آمْرَاتُ عِمْرَنَ رَبِّ إِنِّي مُذَرَّتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُحَرِّرًا فَتَقَبَّلَ مِنِّي ۖ إِنَّكَ أَنتَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ اللَّهُ عَلَمْنَا وَضَعَتْهَا قَالَتْ رَبِّ إِنِّي وَضَعْتُهَا أَنْنَى وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ وَلَيْسَ ٱلذَّكِرُ كَٱلْأُنِينَ وَإِلَّهِ سَمَّيْتُهَا مَرْيَمَ وَإِنِّ أَعِيدُهَا بِكَ وَدُرِّيَّتَهَا مِنَ ٱلشَّيْطَنِ ٱلرَّجِيمِ ﴿ فَاقَبَّلَهَا رَبُّهَا بِقَبُولٍ حَسَنِ ﴿ فَاتَّبِعُونِي ﴾ جعل اتباع النبي ﷺ علامة على محبة العبد لله تعالى وشرط في محبة الله للعبد ومغفرته له، وقيل إن الآية خطاب لنصاري نجران ومعناها على العموم في جميع الناس ﴿إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَى ﴾ الآية: لما مضى صدر من محاجّة نصارى نجران أخذ يبين لهم ما اختلفوا فيه وأشكِّلَ عليهم من أمر عيسى عليه السلام وكيفية ولادته وبدأ بذكر آدم ونوح عليهما السلام تكميلاً للأمر لأنهما أبوان لجميع الأنبياء، ثم ذكر إبراهيم تدريجا إلى ذكر عمران والد مريم أم عيسى عليه السلام، وقيل إن عمران هنا هو والد موسى، وبينهما ألف وثمانمائة سنة، والأظهر أن المراد هنا والد مريم، لذكر قصتها بعد ذلك ﴿ آلَ إِبْرَاهِيمَ وَآلَ عِمْرانَ ﴾ يحتمل أن يريد بآل القرابة، أو الأتباع، وعلى الوجهين يدخل نبينا محمد ﷺ في آل إبراهيم ﴿ ذُرِّيَّةً ﴾ بدل مما تقدّم أو حال ووزنه فعلية منسوب إلى الذرّ لأن الله تعالى أخرج الخلق من صلب آدم كالذر وغير أوله في النسب، وقيل أصل ذيّية ذرورة وزنها فعولة ثم أيدل من الراء الأخيرة ياء، فصار ذروية، ثم أدغمت الواو في الياء وكسرت الراء، فصارت ذرية ﴿إِذْ قَالَتِ﴾ العامل فيه محذوف تقديره اذكروا، وقبل عليم، وقال الزجاج العامل فيه معنى الاصطفاء ﴿ امْرَأَةُ عِمْرَانَ ﴾ اسمها حنّة بالنون، وهي أمّ مريم، وعمران هذا هو والد مريم ﴿نَذَرْتُ ﴾ أي جعلت نذرًا عليّ أن يكون هذا الولد في بطني حبسًا على خدمة بيتك، وهو بيت المقدس ﴿مُحَرِّرًا ﴾ أي عتيقًا من كل شغل إلا خدمة المسجد ﴿فَلَّمَّا وَضَعَتْهَا﴾ الآية. كانوا لا يحرّرون الإناث بخدمة المساجد، فقالت: ﴿إِنِّي وَضَعْتُهَا أَنْثَى﴾ تحسّرًا وتلهّفًا على ما فاتها من النّذر الذي نذرت ﴿ واللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ ﴾ قرىء وضعت بإسكان التاء وهو من كلام الله تعظيمًا لوضعها وقرىء بضم التاء وإسكان العين وهو على هذا من كلامها ﴿ولَيْسَ الذَّكُرُ كَالأَنْتَى ﴾ يحتمل أن يكون من كلام الله، فالمعنى ليس الذكر الذي طلبت كالأُنثي التي وهبت لك، وأن يكون من كلامها فالمعنى ليس الذِّكر كالأُنثي في خدمة المساجد، لأن الذكور كانوا يجدمونها دون الإناث ﴿سَمَّيْتُهَا مَرْيَمَ﴾ إنما قالت لربها سميتها مريم لأن مريم في لغتهم بمعنى العابدة، فأرادت بذلك التقرّب إلى الله، ويؤخذ من

وَأَنْبَتَهَا نَبَاتًا حَسَنًا وَكُفَّلُهَا ذَكِرِيَّا كُلَما دَخَلَ عَلَيْهَا ذَكِرِيًّا ٱلْمِحْرَابَ وَجَدَ عِندَهَا رِزْقًا قَالَ يَنَمَرْيُمُ أَنَّ لَكِ هَذَا قَالَتُ هُوَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ يَرْزُقُ مَن يَشَآهُ بِعَنْدِ حِسَابٍ ﴿ هُمَنَاكِ مَن اللَّكَ دَعَا ذَكَرَبًا رَبَّهُ اللَّهِ هَنذَا قَالَتْ هُوَ مَنْ عَندِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهُ يَرُزُقُ مَن يَشَآهُ بِعَنْدِ حِسَابٍ ﴿ هُمَنَاكِ مَن اللَّهُ وَعَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ مَن اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْمَ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ الْكُنْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ الْمُعَلِّمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُولُكُ اللَّهُ عَلَيْكُ الْعَلَالِكُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللْعُلِكُ عَلَيْكُمُ الْعُل

هذا تسمية المولود يوم ولادته وامتنع مريم من الصرف للتعريف والتأنيث، وفيه أيضًا العجمة ﴿ وَإِنِّي أَعِيدُهَا بِكَ ﴾ ورد في الحديث ما من مولود إلا نخسه الشيطان يوم ولد فيستهلُّ صارخًا إلاَّ مريم وابنها، لقوله: وإني أُعيذها بك: الآية ﴿فَتَقَبُّلُهَا رَبُّهَا﴾ أي رضيها للمسجد مكان الذكر ﴿ بِقَبُولِ حَسَنِ ﴾ فيه وجهان أحدهما أن يكون مصدرًا على غير المصدر، والآخر أن يكون اسمًا لما يقبل به كالسعوط اسم لما يسعط به ﴿وَأَنْبَتُهَا نَبَاتًا حَسَنًا﴾ عبارة عن حُسن النشأة ﴿وكَفِّلَهَا زَكَريًا﴾ أي ضمها إلى إنفاقه وحضانته، والكافل هو الحاضن، وكان زكريا زوج خالتها، وقرىء كفِّلها بتشديد الفاء، ونصب زكريا: أي جعله الله كافلها ﴿المِحْرَابَ ﴾ في اللغة أشرف المجالس، وبذلك سُمّي موضع الإمام، ويقال إن زكريا بني لها غرفة في المسجد، وهي المحراب هنا، وقيل المحراب موضع العبادة ﴿وَجَدَ عِندَهَا رِزْقًا﴾ كان يجد عندها فاكهة الشتاء في الصيف وفاكهة الصيف في الشتاء، ويقال إنها لم ترضع ثديًا قطّ، وكان الله يرزقها ﴿أَنَّى لَكِ هَذَا﴾ إشارة إلى مكان أي كيف ومن أين ﴿إِنَّ اللَّهَ يَرْزُقُ ﴾ يحتمل أن يكون من كلام مريم أو من كلام الله تعالى ﴿هُنَالِكَ﴾ إشارة إلى مكان، وقد يستعمل في الزمان، وهو الأظهر هنا أي لما رأى زكريا كرامة الله تعالى لمريم: سأل من الله الولد ﴿فَنَادَتُهُ المَلاَئِكَةُ﴾ أنْث رعاية للجماعة، وقرىء بالألف على التذكير وقيل الذي ناداه جبريل وحده وإنما قيل الملائكة لقولهم فلان يركب الخيل أي جنس الخيل وإن كان فرسًا واحدًا ﴿بِيَحْيَىٰ﴾ اسم سمّاه الله تعالى به قبل أن يولد، وهو اسم بالعبرانية صادق اشتقاقًا وبناء في العربية، وهو لا ينصرف، فإن كان في الإعراب أعجميًّا ففيه التعريف والعجمة، وإن كان عربيًا فالتعريف ووزن الفعل ﴿مُصَدِّقًا بِكَلِمَةِ مِّنَ اللَّهِ ﴾ أي مصدّقًا بعيسى عليه السلام مؤمنًا به، وسمِّي عيسى كلمة الله، لأنه لم يوجد إلا بكلمة الله وحدها وهي قوله كن لا بسبب آخر وهو الوالد كسائر بني آدم ﴿وسَيْدًا﴾ السيد الذي يسود قومه أي يفوقهم في الشرف والفضل ﴿وَحَصُورًا﴾ أي لا يأتي النساء فقيل خلقه الله كذلك، وقيل كان يمسك نفسه، وقيل الحصور الذي لا يأتي الذنوب ﴿ أَنَّى يَكُونُ لِي غُلاَّمٌ ﴾ تعجب واستبعاد أن يكون له ولد مع شيخوخته، وعقم امرأته، ويقال قَالَ رَبِّ أَنَّ يَكُونُ لِي عُلَامٌ وَقَدْ بَلَغَنِي الْكِبَرُ وَامْرَأَقِ عَاقِرٌ قَالَ كُذَالِكَ اللهُ يَفْعَلُ مَّا يَشَاءُ اللهُ يَفْعَلُ مَّا يَشَاءُ اللهُ يَفَعَلُ مَّا يَشَاءُ اللهُ اللهُ يَعْمَلُ مَا يَشَاءُ اللهُ وَطَلَقَ لَكِ وَاصْطَفَنَكِ عَلَى فِيسَاءً اللهُ ال

كان له تسع وتسعون سنة، ولامرأته ثمانَ وتسعون سنة، فاستبعد ذلك في العادة، مع علمه بقدرة الله تعالى على ذلك، فسأله مع علمه بقدرة الله، واستبعده لأنه نَادُّر في العادة، وقيل سأله وهو شاب، وأُجيب وهو شيخ، ولذلك استبعده ﴿كَذَٰلِكَ اللَّهُ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ﴾ أَيُّ مثلُّ عَلْ هذه الفعلة العجيبة يفعل الله ما يشاء فالكاف لتشبيه أفعال الله العجيبة بهذه الفعلة، والإشارة بذلك إلى هبة الولد لزكريا، واسم الله مرفوع بالابتداء، أو كذلك خبره فيجب وصله معه، وقيل الخبر يفعل الله ما يشاء ويحتمل كذلك على هذا وجهين: أحدهما أن يكون في موضع الحال من فاعل يفعل، والآخر أن يكون في موضع خبر مبتدأ محذوف تقديره الأمر كذلك، أو أنتما كذلك، وعلى هذا يوقف على كذلك والأول أرجع لاتصال الكلام، وارتباط قوله يفعل ما يشاء مع ما قبله ولأن له نظائر كثيرة في القرآن منها قوله كذلك أُخذ ربك ﴿ اجْعَلْ لِّي آيَةً ﴾ أي علامة على حمل المرأة ﴿ آيَتُكَ ٱلا تُكَلِّمُ النَّاسُ ﴾ أي علامتك أن لا تقدر على كلام الناس ﴿ ثَلاثَةَ أَيَّام ﴾ بمنع أسانه عن ذلك مع إبقاء الكلام بذكر ألله ولذلك قال واذكر ربك كثيرًا وإنما حبس لسانه عن الكلام تلك المدة ليخلص فيها لذكر الله شكرًا على استجابة دعائه ولا يشغل لسانه بغير الشكر والذكر ﴿إِلاَّ رَمْزًا﴾ إشارة باليد أو بالرَّأسُّ أو غيرهما، فهو استثناء منقطع ﴿بِالْعَشِيِّ ﴾ من زوال الشمس إلى غروبها، والإبكار من طلوع الفجر إلى الضحى ﴿وإِذْ قَالَتِ المَلاَئِكَةُ ﴾ اختلف هل المراد جبريل أو جمع من الملائكة والعامل في إذ مضمر ﴿اصطَفَاكِ﴾ أولاً حين تقبلك من أمك ﴿وطَهَرَكِ﴾ من كل عيب في خَلْق وخُلُق ودين ﴿واصْطَفَاكِ عَلَى نِسَاءِ الْعَالَمِينَ ﴾ يحتمل أن يكون هذا الاصطفاء مخصوصًا بأن وهب لها عيسى من غير أب، فيكون على نساء العالمين عامًا، أو يكون الاصطفاء عامًا فيخصّ من نساء العالمين خديجة وفاطمة، أو يكون المعنى على نسّاء زمانها؛ وقد قيل بتفضيلها على الإطلاق، وقيل إنها كانت نبيّة لتكليم الملائكة لها.

﴿اقْتُتِي﴾ القنوت هنا بمعنى الطاعة والعبادة، وقيل طول القيام في الصلاة وهو قول الأكثرين ﴿وَاسْتُجْوَا لَكُونَهَا مِن هَيَالَةُ الْكُونِهَا مِن هَيَالَةُ

مِنْ أَنْبَآءِ ٱلْغَيْبِ ثُوحِيهِ إِلَيْكَ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يُلْقُونَ أَقْلَمُهُمْ أَيُّهُمْ يَكُفُلُ مَرْيَمٌ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يَلْقُونَ أَلْهَ يُبَشِّرُكِ بِكُلِمَةٍ مِنْهُ ٱسْمُهُ الْمُسَيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ وَجِيهَا فِي ٱلدُّنِيَ وَٱلْاَخِرَةِ وَمِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ فَي وَيُكِيمَ إِنَّ ٱللَّهُ السَّهُ وَكُمْ يَسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ وَجِيهَا فِي ٱلدُّنِيَ وَٱلْأَخِرَةِ وَمِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ فَي وَيُكِيمَ ٱللَّهُ ٱلنَّاسَ فِي ٱلْمَهَدِ وَكُمْ يَسَسَنِي بَشُرُ قَالَ كَذَاكِ ٱللهُ وَكُمْ يَمْسَسَنِي بَشَرُ قَالَ كَذَاكِ ٱللهُ يَخْلُقُ مَا يَشَآهُ إِذَا قَضَى آمْرًا فَإِنَمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ فِي وَلَدُ وَلَمْ يَمْسَسَنِي بَشَرُ قَالَ حَذَاكِ ٱللهُ وَالْإِنْمَ يَشَالُهُ إِذَا قَضَى آمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ فِي وَيُعَلِمُهُ ٱلْكِنْبَ وَٱلْحِصَمَةَ وَٱلتَوْرَكَةُ وَالْإِنِيلَ اللهُ وَيُعَلِمُهُ ٱلْكِنْبَ وَالْحِصَمَةَ وَٱلتَوْرَكَةً وَالْإِنْجِيلَ فَي وَرَسُولًا إِلَى بَنِي إِسْرَاءِ يلَ أَنِي قَدْ جِعْتُكُم بِنَايَةِ مِن رَبِّكُمُ أَنِي وَيُعَلِمُهُ أَنِ آخَلُقُ لَكُم مِن وَالْإِنِهُ لَقُولُ لَكُمُ مِنَا أَنِي قَدْ عِنْكُمُ بِنَايَةً مِن رَبِّكُمُ أَنَ وَيَعُلِلُهُ مَن وَيُعَلِّمُ أَنِ وَلَا يَعْوَلُ لَكُمُ مُنَا اللَّهُ اللَّهُ مَن وَلَا اللَّهُ عَلَى إِلَى بَنِي إِلَى بَنِي إِلَى بَنِي إِلَى اللهِ إِلَى الللهَ عَلْمُ الْمَا الْمُؤْلِلُهُ إِلَى اللهُ اللَّهُ إِلَى اللهُ إِلَى اللْمُ إِلَى اللْمَا الْمِنَاءِ لِلْمُ الْمِنْ إِلَى الللهُ اللْمُ اللهُ اللْمُ اللهُ اللْمِنَاءِ عَلَى اللْمُ الْمُؤْلِلَ اللْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللْمُؤْلِقُولُ اللّهُ اللّهُ اللْمِنْ اللّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُولُ اللّهُ الْمُؤْلِقُولُ الللّهُ اللّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللّهُ الْمُؤْلُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ اللْمِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلِقُولُ الللللّهُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّ

الصلاة وأركانها، ثم قيل لها اركعي مع الراكعين بمعنى ولتكن صلاتك مع المصلّين، أو في الجماعة فلا يقتضي الكلام على هذا تقديم السجود على الركوع، لأنه لم يرد الركوع والسجود المنضمين في ركعة واحدة، وقيل أراد ذلك، وقدّم السجود لأن الواو لا ترتب، ويحتمل أن تكون الصلاة في ملّتهم بتقديم السجود قبل الركوع ﴿ ذَلِكَ ﴾ إشارة إلى ما تقدّم من القصص وهو خطاب للنبي ﷺ ﴿مَا كُنتَ لَدَيْهِمْ﴾ احتجاجًا على نبوته ﷺ لكونه أخبر بهذه الأخبار وهو لم يحضر معهم ﴿ يُلْقُونَ أَقْلاَمَهُم ﴾ أي أزلامهم، وهي قِداحهم، وقيل الأقلام التي كانوا يكتبون بها التوراة اقترعوا بها على كفالة مريم، حرصًا عليها وتنافسًا في كفالتها، وتدلُّ الآية على جواز القِرعة، وقد ثبتت أيضًا من السُّنَّة ﴿ أَيُّهُمْ يَكُفُلُ مَرْيَمَ ﴾ مبتدأ وخبر في موضع نصب بفعل تقديره ينظرون أيّهم ﴿يَخْتَصِمُونَ﴾ يختلفون فيمَن يكفلها منهم ﴿إِذْ قَالَتِ المَلاَتِكَةُ ﴾ إذ بدل من إذ قالت، أو من إذ يختصمون، والعامل فيه مضمر ﴿اسْمُهُ ﴾ أعاد الضمير المذكر على الكلمة ، لأن المسمّى بها ذكر ﴿المسيحُ ، قيل هو مشتق من ساح في الأرض، فوزنه مفعل، وقال الأكثرون من مسح لأنه مسح بالبركة فوزنه فعيل وإنما قال عيسى ابن مريم والخطاب لمريم لينسبه إليها، إعلامًا بأنه يولد من غير والد ﴿وَجِيهًا ﴾ نصب على الحال، ووجاهته في الدنيا النبوّة والتقديم على الناس، وفي الآخرة الشفاعة وعلو الدرجة في الجنة ﴿ فِي المَهْدِ ﴾ في موضع الحال، ﴿ وكَهْلا ﴾ عطف عليه، والمعنى أنه يكلّم الناس صغيرًا آية تدلّ على براءة أمّه مما قذفها بها اليهود، وتدلّ على نبوّته، ويكلّمهم أيضًا كبيرًا ففيه إعلام بعيشه إلى أن يبلغ سنّ الكهولة، وأوله ثلاث وثلاثون سنة وقيل أربعون ﴿ويُعَلِّمُهُ عطف على يبشرك أو ويكلم ﴿الْكِتَابَ﴾ هنا جنس، وقيل الخط باليد، والحكمة هنا العلوم الدينية، أو الإصابة في القول والفعل ﴿وَرَسُولا ﴾ حال معطوف على وبعلمه إذ التقدير ومعلمًا الكتاب أو يضمر له فعل تقديره أرسل رسولاً أو جاء

رسولاً ﴿ إِلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ ﴾ أي أرسل إليهم عيسى عليه السلام مبيّنًا لحكم التوراة ﴿ أَنِّي ﴾ تقديره بأنى ﴿ أَخْلُقُ ﴾ بفتح الهمزة بدل من أني الأولى، أو من آية وبكسرها ابتداء كلام ﴿ فَأَنْفُخُ فِيهِ ﴾ ذكر هنا الضمير لأنه يعود على الطين، أو على الكاف من كهيئة، وأنَّتْ في المائدة لأنه يعود على الهيئة ﴿فَيَكُونُ طَيْرًا﴾ قيل إنه لم يخلق غير الحَفَاشُ، وقرىء طيرًا بياء ساكنة على الجمع، وبالألف وهمزة على الإفراد، ذكر بإذن الله: رفعًا لوهم من توهم في عيسى الربوبية ﴿وَأَبْرِيءُ ﴾ رُوِيَ أنه كان يجتمع إليه جماعة من العُمْيان وَالبرصاء فيدعو لهم فيبرؤون ﴿ وَأُخِيي المَوْتَى ﴾ رُوِيَ أنه كان يضرب بعصاه الميت أو القبر فيقوم الميت ويكلمه، ورُوِيَ أنه أحيي سام بن نوح ﴿وَأَنْبُنُّكُم ﴾ كان يقول يا فلان أكلت كذا واذخرت في بيتك كذا ﴿وَمُصَدِّقًا﴾ عطف على رسولاً أو على موضع بآية من ربكم، لأنه في موضع الحال، وهو أحسن لأنه من جملة كلام عيسى فالتقدير: جئتكم بآية من ربّكم، وجئتكم مصدِّقًا ﴿ولأُحِلُّ لَكُم﴾ عطف على بآية من ربكم، وكانوا قد حرم عليهم الشحم ولحم الإبل وأشياء من الحيتان والطير فأحلّ لهم عيسى بعض ذلك ﴿إِنَّ اللَّهُ رَبِّي وَرَّبُّكُمْ﴾ ردّ على مَن نسب الربوبية لعيسى وانتهى كلام عيسى عليه السلام إلى قوله: ﴿صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ﴾ وابتداؤه من قوله إتي قد جئتكم، وكل ذلك يحتمل أن يكون مما ذكرت الملائكة لمريم، حكاية عن عيسى عليه السلام أنه سيقوله، ويحتمل أن يكون خطاب مريم قد انقطع ثم استؤنف الكلام من قوله ورسولاً، على تقدير جاء عيسى رسولاً: بأنِّي قد جئتكم بآية من ربكم، ثم استمر كلامه إلى آخره ﴿فَلَمَّا أَحَسُّ عِيسَى ﴾ أي علم علمّا ظاهرًا كعلم ما يدرك بالحواس ﴿مَن أَنصَارِي﴾ طلب للنصرة، والأنصار جمع ناصر ﴿إِلَّى اللَّهِ تقديره من يضيف أنفسهم في نصرتي إلى الله فلذلك قيل إلى هنا بمعنى مع أو يتعلق بمحذوف تقديره ذاهبًا أو ملتجمًا إلى الله ﴿الحَوَارِيُّونَ ﴾ حواري الرجل صفوته وخاصَّته، ولذَّلك قال رسول الله ﷺ لكل نبيّ حواريّ وإن حواريّ الزبير، وقيل إن الحواريين كأنوا قصّارين يحورون

الثياب، أي يبيضونها ولذلك سمّاهم الحواريين ﴿بِمَا أَنزَلْتَ﴾ يريدون الإنجيل، والرسول هنا عيسى عليه السلام ﴿مَعَ الشَّاهِدِينَ ﴾ أي مع الذين يشهدون بالحق من الأمم، وقيل مع أمة محمد ﷺ لأنهم يشهدون على الناس ﴿وَمَكَرُوا﴾ الضمير لكفّار بني إسرائيل ومكرهم أنهم وكَّلُوا بعيسي مَن يقتله غيلة ﴿وَمَكَرَ اللَّهُ ﴾ أي رفع عيسى إلى السماء، وألقى شبهه على مَن أراد اغتيالِه حتى قتل عِوَضًا منه، وعبّر عن فعل الله بالمكر مُشاكلة لقوله مكروا ﴿وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَاكِرِينَ﴾ أي أقواهم وهو فاعل ذلك بحق، والماكر من البشر فاعل بالباطل ﴿إِذْ قَالَ اللَّهُ العامل فيه فعل مضمر، أو يمكر ﴿إِنِّي مُتَوَفِّيكَ ﴾ قيل وفاة موت، ثم أحياه الله في السماء، وقيل رفع حيًّا، ووفاة الموت بعد أن ينزل إلى الأرض فيقتل الدجال، وقيل يعني وفاة نوم؛ وقيل المعنى قابضك من الأرض إلى السماء ﴿ وَرَافِعُكَ إِلَيَّ ﴾ أي إلى السماء ﴿ وَمُطَهِّرُكَ ﴾ أي من سوء جوارهم ﴿ الَّذِينَ اتَّبَعُوكَ ﴾ هم المسلمون، وعلوهم على الكفرة بالحجّة وبالسيف في غالب الأمر وقيل الذين اتّبعوك النصارى، والذين كفروا اليهود، فالآية مُخبِرة عن عزّة النصاري على اليهود وإذلالهم لهم ﴿ ذَلِكَ نَتْلُوهُ ﴾ إشارة إلى ما تقدّم من الأخبار ﴿مِنَ الآيَاتِ﴾ المتلوّات أو المعجزات ﴿الدُّكْرِ﴾ القرآن ﴿الحَكِيمِ الناطق بالحكمة ﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَى﴾ الآية حجة على النصاري في قولهم: كيف يكون ابن دون أب، فمثله الله بآدم الذي خلقه الله دون أم ولا أب، وذلك أغرب مما استبعدوه، فهو أقطع لقولهم ﴿خَلَقَهُ مِن تُرابِ﴾ تفسير لحال آدم فيكون حكاية عن حال ماضية، والأصل لو قال خلقه من تراب، ثُم قال له كن فكان، لكنه وضع المضارع موضع الماضي ليصوّر في نفوس المخاطبين أن الأمر كأنه حاضر دائم ﴿الحَقُّ ﴿ حَبر مبتدأ مضمر ﴿ فَمَنْ حَاجُّكَ فِيهِ ﴾ أي في

حَآجَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَاجَآءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوًا نَدْعٌ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَفِسَاءَنَا وَيسَاءَكُمْ وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَل لَّمْنَتَ ٱللَّهِ عَلَى ٱلْكَلْدِيدِكَ ١ إِنَّ هَنذَا لَهُو ٱلْقَصَصُ ٱلْحَقُّ وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلَّا ٱللَّهُ وَإِن اللَّهَ لَهُوَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ فَإِن تَوَلَّوْا فَإِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمًا بِٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ فَلْ يَتَاهْلَ ٱلْكِنَابِ تَكَالُوٓا إِلَىٰ كَلِمَةِ سَوَآعِ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلَّا نَعْمُدُ إِلَّا ٱللَّهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ عَسَيْتًا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِن دُونِ ٱللَّهِ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُولُوا ٱشْهَادُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَابِ لِمَ تُحَاجُونَ فِي إِبْرَهِيمَ وَمَا أُنزِلَتِ ٱلتَّوْرَكَةُ وَٱلْإِنجِيلُ إِلَّا مِنْ بَعْدِهِ ۚ أَفَلا تَعْقِلُوك ٥ هَا نَتُمْ هَلُولَا وَحَجَبْتُمْ فِيمَا لَكُم بِدِ عِلْمٌ فَلِمَ تُحَاجُونَ فِيمَا لَيْسَ لَكُم بِدِ عِلْمٌ وَاللهُ يَعْ لَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ١٩ إِنَّ مَا كَانَ إِبْرَهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَكِن كَاكَ حَنِيفًا مُسْلِمًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ۞ إِنَ أَوْلَى ٱلنَّاسِ بِإِبْرَهِيمَ لَلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُ وَهَاذَا ٱلنَّبِيُّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوأٌ وَٱللَّهُ وَلِيُّ عيسى، وكان الذي حاجه فيه وفد نجرّان من النصارى، وكان لهم سيدان يقال لأحدهما السيد، والآخر العاقب ﴿نَبْتَهِلُ للتعن والبهلة اللعنة أي نقول لعنة الله على الكاذب منّا ومنكم، هذا أصل الابتهال؛ ثم استعمل في كل دعاء يجتهد فيه وإن لم يكن لعنة، ولما نزلت الآية أرسل رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم إلى عليَّ وفاطمة والحسن والحسين، ودعا نصارى نجرّان إلى الملاعنة فخافوا أن يهلكهم الله أو يمسخهم الله قردة وخنازير، فأبوا من الملاعنة وأعطوا الجزية ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الكِتَابِ ﴿ خَطَابِ لنصارى نجران، وقيل اليهود ﴿سَوَاءِ﴾ أي عدل ونصف ﴿أَن لا نَعْبُدَ﴾ بدل من كلمة أو رفع على تقدير هي، ودعاهم صلَّى الله تعالى عليه وعلى آله وسلَّم إلى توحيد الله وترك ما عبدوه من دونه كالمسيح والأحبار والرهبان ﴿لِمَ تُحَاجُونَ فِي إِبْرَاهِيمَ ﴾ قالت اليهود كان إبراهيم يهوديًّا، وقالت النصارى: كان نصرانيًّا، فنزلت الآية ردًّا عليهم لأن مِلَّة اليهود والنصارى إنما وقعت بعد موت إبراهيم بمدة طويلة ﴿هَاأَنتُمْ ﴾ ها تنبيه، وقيل بدل من همزة الاستفهام، وأنتم مبتدأ وهؤلاء خبره وحاججتم استئناف؛ أو هؤلاء منصوب على التخصيص وحاججتم الخبر ﴿ فِيمَا لَكُم بِهِ عِلْمٌ ﴾ فيما نطقت به التوراة والإنجيل ﴿ فِيمَا لَيْسَ لَكُم بِهِ عِلْمٌ ﴾ مَا تقدَّمُ على ذلك من حال إبراهيم ﴿مَا كَانَ إِبْرَاهِيمُ يَهُودِيًّا وَلاَ نَصْرَانِيًّا﴾ ردّ على اليهود والنصاري ﴿وَمَّا كَانَ مِنَ المُشْرِكِينَ﴾ نفي للاشتراك الذي هو عبادة الأوثان، ودخل في ذلك الإشراك الذي يتضمن دين اليهود والنصارى ﴿وَهَذَا النَّبِيُّ ﴾ عطف على الذين اتّبعوه: أي محمد ﷺ ﴿ أَوْلَى النَّاسِ بِإِبْرَاهِيمَ ﴾ لأنه على دينه ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا ﴾ أمَّة محمد على ﴿ وَدُّت طَائِفَةٌ ﴾ هم الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَدَّتَ طَآبِفَةٌ مِنْ أَهْلِ الْكِتَلِ لَوَ يُضِلُونَكُو وَمَا يُضِلُونَ إِلَا اَنفُسَهُمْ وَمَا يَضِلُونَ ﴿ يَا يَنفُسَهُمْ وَمَا يَضِلُونَ ﴿ يَا يَنفُسَهُمْ وَمَا يَضِلُونَ ﴿ يَا يَنفُسُهُمْ وَاللَّهُ وَلَا يُولِي وَاللَّهُ وَلَا يُولِي وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا يُولِي وَاللَّهُ وَلَا يُولِي وَاللَّهُ وَلَلْهُ وَلَا يُولِي وَاللَّهُ وَلَا يَعْمَلُونَ وَاللَّهُ وَلَا يُولُونُونَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِللَّهُ وَلَا يُولُونُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا يُولُونُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَلِي يَخْلُقُ بِرَحْمَتِهِ وَمَن يَشَامُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَلِي مُن يَشَامُ وَاللَّهُ وَلِي مُن يَشَامُ وَاللَّهُ وَلِي مُن اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِي مُن يَشَامُ وَاللَّهُ وَلِي مُن اللَّهُ وَمِنْ أَهُ وَاللَّهُ وَلِي مُن اللَّهُ وَمِنْ أَهْلِ الْكُونُ وَاللَّهُ وَلِي مُن اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلِمُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَال

اليهود، دعوا حذيفة وعمّارًا ومعاذًا إلى اليهودية ﴿وَمَا يُضِلُّونَ إِلاَّ أَنْفُسَهُمْ ﴾ أي لا يعود وبال الإضلال إلاّ عليهم ﴿وَأَنْتُمْ تَشْهَدُونَ ﴾ أي تعلمون أن محمدًا عِن الله نبي ﴿لِمَ تَلْبِسُونَ الْحَقَّ ﴾ أي تخلطون والحق نبوة محمد على والباطل الكفر به ﴿ آمِنُوا بِالَّذِي أُنْزِلَ ﴾ كان قوم من اليهود لعنهم الله أظهروا الإسلام أول النهار، ثم كفروا آخره ليخدعوا المسلمين، فيقولوا ما رجع هؤلاء إلا عن علم، وقال السّهيلي: إن هذه الطائفة هم عبد الله بن الصيف، وعدي بن زيد، والحارث بن عوف ﴿ أَن يُؤْتَى أَحَدُ مُثْلَ مَا أُوتِيتُمْ ﴾ يحتمل أن يكون من تمام الكلام الذي أمر النبي ﷺ أن يقوله متصلاً بقوله: إن الهدى هدى الله وأن يكون من كلام أهل الكتاب فيكون متصلاً بقولهم: ﴿ وَلا تُؤْمِنُوا إلاَّ لِمَن تَبعَ دِينَكُمْ ﴾، ويكون إن الهدى اعتراضًا بين الكلامين، فعلى الأول يكون المعنى: كراهة أن يؤتى أحد مثل ما أُوتيتم وقلتم ما قلتم، ودبّرتم ما دبّرتم من الخداع، فموضع أن يؤتى مفعول من أجله، أو منصوب بفعل مضمر تقديره فلا تنكروا أن يؤتى أحد مثل ما أُوتيتم من الكتاب والنبوة، وعلى الثاني فيكون المعنى. لا تؤمنوا أي لا تقرّوا بأن يؤتى أحد مثل ما أُوتيتم ﴿إِلَّا لِمَن تَبِعَ دِينَكُمْ ﴾ واكتموا ذلك على مَن لم يتبع دينكم لئلا يدعوهم إلى الإسلام، فموضع أن يؤتى مفعول بتؤمنوا المضمّن معنى تقرّوا، ويمكن أن يكون في موضع المفعول من أجله: أي لا تؤمنوا إلا لمَن تبع دينكم كراهية أن يؤتى أحد مثل ما أُوتيتم ﴿أُو يُحَاجُوكُمْ﴾ عطف على أن يؤتى، وضمير الفاعل للمسلمين، وضمير المفعول لليهود ﴿إِنَّ الفَصْلَ بِيَدِ اللَّهِ ﴾ ردّ على اليهود في قولهم؛ لم يؤت أحدًا مثل ما أُوتي بنو إسرائيل من النبوّة والشرف ﴿وَمِنْ أُهْلِ الكِتَابِ﴾ الآية: إخبار أن أهل الكتاب على قسمين: أمين، وخائن. وذكر القنطار مثالاً للكَثير فمَن أدّاه: أدّى ما دونه، وذكر الدنيا مثالاً للقليل، فمَن منعه منع ما فوقه بطريق لَا يُؤدّوه إِلَيْكَ إِلّا مَا دُمْتَ عَلَيْهِ قَابِماً ذَيِكَ بِأَنَهُمْ قَالُواْ لِيسْ عَلِيْنَا فِي الْأُمْتِيْنَ سَبِيلٌ وَيَقُولُونَ عَلَى اللّهِ الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّ مَنْ اَوْفَى بِعَهْدِهِ وَاتَّقَىٰ فَإِنَّ اللّهَ يُحِبُّ الْمُتَّقِينَ ﴿ إِنَّ اللّهِ وَأَيْمَنَهُمْ تَعَلَمُ وَلَى اللّهُ وَالْتَهُمُ اللّهُ وَلا يُحَلِمُهُمُ اللّهُ وَلا يَعْمَدُ اللّهِ وَأَيْمَنَهُمْ وَلَا يُحَلِمُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا يَا مُرْكُمُ أَن تَلْحِدُوا اللّهُ وَلَكِن كُونُوا وَلِي اللّهُ وَلَا يَأْمُرّكُمْ أَن تَلْحِدُوا اللّهُ اللّهُ وَالنّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا يَا مُرَكّمُ الللّهُ وَلَكُون اللّهُ وَاللّهُ وَلَا يَا مُرَكّمُ أَن تَلْحِدُوا اللّهُ الللّهُ وَلَكُون وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللللّهُ وَلَا اللللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللللّهُ وَلَا الللّهُ الللّهُ وَلَا الللللّهُ وَلَا اللللللّهُ وَلَا الللللّهُ وَلَا الللللّهُ وَلَا اللللللّهُ وَلَا اللللللللللّهُ وَلَا اللللللللللللللللللللللل

الأولى ﴿قَائِمًا﴾ يحتمل أن يكون من القيام الجقيقي بالجسد، أو من القيام بالأمر، وهو العزيمة عليه ﴿ ذَلِكَ بِأَنْهُمْ ﴾ الإشارة إلى خيانتهم والباء للتعليل ﴿ لَيْسَ عَلَيْنَا ﴾ زعموا بأن أموال الأمّيين، وهم العرب: حلال لهم ﴿ الكَذِبَ ﴾ هنا قولهم، إن الله أحلّها عليهم في التوراة أو كذبهم على الإطلاق ﴿ بَلَى ﴾ عليهم سبيل وتباعة في أموال الأمّيين ﴿ بِعَهْلِهِ ﴾ الضمير يعود على مَن أو على الله ﴿ إنّ اللّهِ مَنْ وَعلى الله ﴿ إنّ اللّهِ مَنْ وَعلى الله ﴿ إنّ اللّهِ مَنْ وَعلى الله وقيل نزلت بسبب خصومة بين الأشعث من قيس تركوا عهد الله في التوراة لأجل الدنيا، وقيل نزلت بسبب خصومة بين الأشعث من قيس وآخر، فأراد خصمه أن يحلف كاذبًا ﴿ وَانّ مِنْهُمْ ﴾ الضمير عائد على أهل الكتاب ﴿ يَلُونَ اللّهِ وَقَل اللّهِ وَلَهُ السّمِ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ على هُمُّ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ على عليه السلام يلوون السنتهم، وهو الكلام لمحرّف ﴿ مَا كَانَ لِبَشَرٍ ﴾ الآية: هذا النفي متسلّط على ﴿ فُمُ اللهُ النّبَاسِ ﴾ والمعني لا يدّعي الربوبية مَن آتاه الله النبوّة، والإشارة إلى عيسى عليه السلام ردّ على النصارى الذين قالوا إنه الله، وقيل إلى محمد على الأن اليهود قالوا له يا محمد وربّا أي معنى عليه السلام وقيل الربّاني الذي يربّي الناس بصغار العلم قبل كباره ﴿ وَيَمْ اللّهُ اللّهُ على النّاس بصغار العلم قبل كباره ﴿ وَيَمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المِنْ اللهُ ال

﴿ وَلا يَأْمُرَكُمْ ﴾ بالرفع استئناف، والفاعل الله أو البشر المذكور، وقرى وبالنصب عَطف على أن يؤتيه أو على ثم يقول، والفاعل على هذا البشر ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثًا قُ

آرَبَابًا أَيَا مُرُكُمُ بِالْكُفْرِ بَعْدَ إِذَ أَنتُم مُسَلِمُونَ ﴿ وَإِذَ أَخَذَ اللّهُ مِيثَقَ النَّبِيِّنَ لَمَا ءَاتَيْتُكُم مِن الشَّيْفِدِينَ لَمَا عَالَمُ اللَّهُ مِيثَانَ بِهِ وَلَتَنصُرُنَا فَإِلَا عَالَمُ اللَّهُ مِيثَانَ بِهِ وَلَتَنصُرُنَا فَإِلَى عَالَمُ اللَّهُ مَعَكُم لَيُوْمِدُنَ بِهِ وَلَتَنصُرُنَا فَإِلَى عَالَمُ اللَّهُ مَعَكُم مِن الشَّيْفِدِينَ ﴿ فَمَن تَوَلَّى بَعْدَ وَالْخَذَيْمَ عَلَى ذَلِكُمُ إِصْرِي قَالُوا أَقَرَرَنا قَالَ فَاشْهَدُوا وَأَنا مَعَكُم مِن الشَّيْفِدِينَ ﴿ فَمَن تَوَلَّى بَعْدَ وَالْخَذِيمِ عَلَى ذَلِكُم الصَّوِي قَالُوا أَقْرَرَنا قَالَ فَاشْهَدُوا وَأَنا مَعَكُم مِن الشَّيْفِدِينَ ﴿ فَهُ السَّمَواتِ فَاللّهُ وَمَا أَلْوَلَ عَلَيْنَا وَمَا أَنْزِلَ عَلَيْمِ مِن وَالنَّبِيقُونَ وَمَا عَلَيْنَا وَمَا الْمَوْلَ الْمَالِمُونَ وَمَا يَاللّهُ وَمَا أَنْولِ اللّهُ مِنْ الْمَنْ الْمُومِ وَالنَّبِيقُونَ فَي وَمَن يَبْتَعِ غَيْرَ الْإِسْلَامِ وَمَا الْمَنْ الْمُومِ وَالْمَالِمُ وَمَا كَالْمُومِ وَمَا الْمَالِمُ وَمَا الْمَالِمُ وَمَا الْمَالِمُ وَمَا الْمُومُ وَالْمَالِمُ وَمَا الْمَالِمُ وَمَا الْمَالِمُ وَمَا الْمَالِمُ وَمَا الْمَالِمُ وَمَا الْمَالِمُ وَمَا الْمُعْلَى الْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَمَا الْمَالِمُ وَمَا الْمُومُ وَالْمَعْمُ وَالْمُلْمُ وَلَا الْمُعْمَالِ الْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَلَا الْمَالِمُ وَمَا الْمُولِمُ الْمُعْدَ إِلَيْهُ وَلَا اللّهُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالُولُ الْمَالِمُ وَالْمُولِمُ الْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُ الْمَلْمُ وَالْمَالِمُ وَلَا الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَلْمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمُعَلِي الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمُولِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمُعْتِلِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالَ

النَّبيِّينَ﴾ معنى الآية أنَّ الله أخذ العهد والميثاق على كل نبيِّ أن يؤمن بمحمد صلَّى الله عليه وآله وسلّم، وينصره إن أدركه، وتضمن ذلك أخذ هذا الميثاق على أمم الأنبياء، واللام في قوله: ﴿ لَمَه آتَنِيتُكُم ﴾ لام التوطئة، لأنّ أخذ الميثاق في معنى الاستخلاف، واللام في لتؤمنن جواب القسم، وما يحتمل أن تكون شرطية، ولتؤمنن سدّ مسدّ جواب القسم والشرط. وأن تكون موصولة بمعنى الذي آتيناكموه ﴿ لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ ﴾ والضمير في به ولتنصرنه عائد على الرسول ﴿ أَأْقُرْزُتُمْ ﴾ أي اعترفتم ﴿ إضرِي ﴾ عهدي ﴿ فَاشْهَدُوا ﴾ أي على أنفسكم وعلى أُممكم بالتزام هذا العهد ﴿وأَنا مَعَكُم﴾ تأكيد للعهد بشهادة ربّ العزّة جلّ جلاله ﴿ بَعْدَ ذَلِكَ ﴾ أي مَن تولَّى عن الإيمان بهذا النبي صلَّى الله عليه وآله وسلَّم بعد هذا الميثاق فهو فاسق مرتدّ متمرّد في كفره ﴿أَفَغَيرَ﴾ الهمزة للإنكار، والفاء عطفت جملة على جملة، وغير مفعول قدّم للاهتمام به أو للحصر ﴿وله أَسْلَمَ ﴾ أي انقاد واستسلم ﴿طَوْعًا وكَرْهَا ﴾ مصدر صدّر في موضّع الحال، والطوع للمؤمنين والكره للكافر إذا عاين الموت، وقيل عند أخذ الميثاق المتقدّم، وقيل إقرار كل كافر بالصانع هو إسلامه كرهًا ﴿قُلْ آمَنَّا﴾ أمر النبي صلَّى الله عليه وآله وسلَّم أن يخبر عن نفسه وعن أمَّته بالإيمان ﴿وَمَا أَنْزِلَ عَلَيْنا﴾ تعدَّى هنا بعلى مناسبة لقوله قل، وفي البقرة بإلى لقوله قولوا. لأن على -رف استعلاء يقتضي النزول من علو. ونزوله على هذا المعنى مختصّ بالنبي صلّى الله عليه وآله وسلّم. وإلَّى حرف غاية وهو موصل إلى جميع الأمّة ﴿وَمَن يَبْتَغ﴾ الآية: إبطال لجميع الأديان غير الإسلام، وقيل نسخت: إنَّ الذين آمنوا والذين هادوا والنصاري الآية ﴿كَيْفَ﴾ سؤال والمراد به هنا استبعاد الهدى ﴿قَوْمًا كَفَرُوا﴾ نزلت في الحرث بن سويد وغيره أسلموا ثم ارتدوا ولحقوا

بالكفّار ثم كتبوا إلى أهلهم هل لنا من توبة؟ فنزلت الآية إلى قوله ﴿ إِلاَّ الَّذِينَ تَابُوا ﴾، فرجعوا إلى الإسلام؛ وقيل نزلت في اليهود والنصارى شهدوا بصفة النبي صلَّى الله عليه وآله وسلَّم وآمنوا به ثم كفروا به لما بعث، وشهدوا عطف على إيمانهم، لأنَّ معناه بعد أن آمنوا، وقيل الواو للحال، وقال ابن عطية. عطف على كفروا والواؤ لا ترتب ﴿والنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾ عموم بمعنى الخصوص في المؤمنين أو على عمومه وتكون اللعنة في الآخرة ﴿خَالِدِينَ فِيهَا﴾ الضمير عائد على اللعنة، وقيل على النار وإن لم تكن ذكرت؛ لأنّ المعنى يقتضيها ﴿ ثُمَّ ازدادوا كُفْرًا ﴾ قيل هم اليهود كفروا بعيسى بعد إيمانهم بموسى، ثم ازدادوا كفرًا بكفرهم بمحمد ﷺ وقيل كفروا بمحمد صلَّى الله عليه وآله وسلَّم بعد أن كانوا مؤمنين قبل مبعثه، ثم ازدادوا كُفْرًا بعداوتهم له وطعنهم عليه؛ وقيل هم الدِّين ارتدُّوا ﴿ لَّن تُغْبَلُ تَوْبَتُهُمْ﴾ قيل ذلك عبارة عن موتهم على الكفر: أي ليس لهم توبة فتقبل، وذلك في قوم بأعيانهم ختم الله لهم بالكفر، وقيل لن تقبل توبتهم مع إقامتهم على الكفر. فذلك عامّ ﴿ فَلَن يُقْبَلَ مِنْ أَحِدِهِم مِّل عُ جزم بالعذاب لكل من مات على الكفر. والواو في قولة: ولو افتدى به، قيل زائدة وقيل للعطف على محذوف، كأنه قال: لن يقبل من أحدهم لو تصدّق به ﴿وَلَوْ افْتَدَى بِهِ﴾ وقيل نفي أولاً القبول جملة على الوجوه كلها، ثم خصّ الفدية بالنفى كقولك: أنا لا أفعل كذا أصلاً ولو رغبت إلي ﴿ لَن تَنَالُوا البرُّ ﴾ أي لن تكونوا من الأبرار ولن تنالوا البِرَّ الكامل ﴿حَتَّى تُنْفِقُوا مِمَّا تُحِبُّونَ﴾ من أموالكم ولما نزلت قال أبو طلحة إنَّ أحبُّ أموالي إليّ بيرحاء، وإنها صدقة، وكان ابن عمر يتصدَّق بالسكر ويقولُ إنيّ لأحبه ﴿ كُلُّ الطُّعَامِ ﴾ الآية إخبار أن الأطعمة كانت حلالاً لبني إسرائيل ﴿ إِلاَّ مَا حَرَّمَ إِسْرَائِيلَ﴾ أبوهم ﴿عَلَى نَفْسِهِ﴾ وهو لحم الإبل ولبنها ثم حرّمت عليهم أنواع من الأطعمة

تُنَزَّلُ ٱلتَّوْرَىٰةُ قُلْ فَأْتُواْ بِالتَّوْرَىٰةِ فَاتَلُوهَاۤ إِن كُنتُمْ صَدِقِين ﴿ فَمَنِ آفَتَرَىٰ عَلَى ٱللّهِ ٱلكَذِبَ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَأُولَكِيكَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴿ قُلْ صَدَقَ ٱللّهُ فَاتَبِعُواْ مِلَةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴿ إِنَّا مِنَ إِنَّا أَوْلَكِيكَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴿ قُلْ صَدَقَ ٱللّهُ فَاتَبِعُواْ مِلَةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴿ إِنَّ أَوَّلَ بَيْتِ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَذِى بِبَكَّةَ مُبَارَكًا وَهُدًى لِلْعَلَمِينَ ﴿ وَمَن عَلَى النَّاسِ حِجُ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَمَن كَفَرَ مَقَامُ إِبْرَهِيمَ وَمَن دَخَلَهُ كَانَ ءَامِنَا أَولِلّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَمَن كَفَرَ

كالشحوم وغيرها عقوبة لهم على معاصيهم، وفيها ردٌّ عليهم في قولهم إنهم على مِلَّة إبراهيم عليه السلام وأن الأشياء التي هي محرّمة كانت محرّمة على إبراهيم، وفيها دليل على جواز النسخ ووقوعه لأن الله حرّم عليهم تلك الأشياء بعد حلّها، خلافًا لليهود في قولهم إن النسخ مُحال على هذه الأشياء، وفيها معجزة للنبي ﷺ لإخباره بذلك من غير تعلُّم من أحد وسبب تحريم إسرائيل لحوم الإبل على نفسه أنه مرض فندر إن شفاه الله أن يحرّم أحبّ الطعام إليه شكرًا لله وتقرّباً إليه، ويؤخذ من ذلك أنه يجوز للأنبياء أن يحرّموا على أنفسهم باجتهادهم ﴿فَأْتُوا بِالتَّوْرَاةِ ﴾ تعجيزًا لليهود، وإقامة حجة عليهم، ورُويَ أنهم لم يجسروا على إخراج التوراة ﴿فَمَن افْتَرَى﴾ أي مَن زعم بعد هذا البيان أن الشحم وغيره كان محرّمًا على بنى إسرائيل قبل نزول التوراة فهو الظالم المكابر بالباطل ﴿صَدَقَ اللَّهُ ۗ أي الأمر كما وصف لا كما تكذبون أنتم ففيه تعريض بكذبهم ﴿فَاتَّبِعُوا مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ﴾ إلزام لهم أن يسلموا كما ثبت أن ملَّة الإسلام هي ملَّة إبراهيم التي لم يحرم فيها شيء مما هو محرّم عليهم ﴿إِنَّ أُوِّلَ بَيْتِ﴾ أي أول مسجد بُنِيَ في الأرض، وقد سأل أبو ذرّ النبي صلّى الله عليه وآله وسلم، أي مسجد بُنِي أول؟ قال: المسجد الحرام، ثم بيت المقدس، وقال على بن أبى طالب رضى الله عنه: المعنى أنه أول بيت وضع مباركًا وهدى وقد كانت قبله بيوتًا ﴿بِبَكُّةَ﴾ قيل هي مكة والباء بدل من الميم، وقيل مكة الحرم كله، وبكة المسجد وما حوله ﴿مُبَارَكًا﴾ نصب على الحال والعامل فيه على قول على وضع ﴿مُبَارَكًا﴾ على أنه حال من الضمير الذي فيه وعلى القول الأول هو حال من الضمير المجرور والعامل فيه العامل المجرور من معنى الاستقرار ﴿فِيهِ آيَاتٌ بَيِّنَاتٌ﴾ آيات البيت كثيرة، منها الحجر الذي هو مقام إبراهيم وهو الذي قام عليه حين رفع القواعد من البيت، فكان كلما طال البناء ارتفع به الحجر في الهواء حتى أكمل البناء، وغرقت قدم إبراهيم في الحجر كأنها في طين، وذلك الأثر باقي إلى اليوم، ومنها أن الطيور لا تعلوه، ومنها إهلاك أصحاب الفيل، وردّ الجبابرة عنه ونبع زمزم لهاجر أُمّ إسماعيل بهمز جبريل بعقبه وحفر عبد المطّلب بعدد ثورها وأن ماؤها ينفع لما شرب له إلى غير ذلك ﴿مَّقَامَ إِبْرَاهِيمَ ﴾ قيل إنه بدل من الآيات أو عطف

فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنَى عَنِ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ قُلْ يَتَأَهَلَ ٱلْكِنْبِ لِمَ تَكُفُرُونَ بِعَايِنتِ ٱللَّهِ وَاللَّهُ شَهِيدُ عَلَى مَا تَعْمَلُونَ ﴿ فَلَ يَتَأَهَّلُ ٱلْكِنْبِ لِمَ تَصُدُّونَ عَن سَيِيلِ ٱللَّهِ مَنْ ءَامَن تَبَعُّونَهَا عَوْجًا وَأَنتُمْ شُهُكَدَآةً وَمَا اللَّهُ بِغَلِهِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِن تُطِيعُوا فَيِهَا مِن ٱلَّذِينَ أُوتُوا اللَّهِ عَمَّا اللَّهِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِن تُطِيعُوا فَيهَا مِن ٱللَّذِينَ أَوْتُوا اللَّهِ وَفِيكُمْ اللَّهِ وَفِيكُمْ اللَّهِ وَفِيكُمْ مَا لَكُونَ مَن يَعْنَصِم بِاللَّهِ فَقَدْ هُدِى إِلَى صِرَاطِ مُسْنَقِيمٍ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُوا ٱتَقُوا ٱللَّهَ حَقَ تُقَالِهِ وَاللَّهِ وَفِيكُمْ مَن يَعْنَصِم بِاللَّهِ فَقَدْ هُدِى إِلَى صِرَاطِ مُسْنَقِيمٍ ﴿ يَا يَتَاكُمُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَقُوا ٱللّهَ حَقَ تُقَالِهِ .

بيان، وإنما جاز بدل الواحد من الجمع لأن المقام يحتوي على آيات كثيرة لدلالته على قدرة الله تعالى وعلى نبوة إبراهيم وغير ذلك، وقيل الآيات: مقام إبراهيم، وأمن مِّن دخله، فعلى هذا يكون قوله وَمَن دخله عطفًا، وعلى الأول استئنافًا، وقَيل التقدير منهنَّ أ مقام إبراهيم، فهو على هذا مبتدأ، والمقام هو الحجر المذكور، وقيل البيت كُله، وقيلٌ ا مكة كلها ﴿كَانَ آمِنًا﴾ أي آمنًا من العذاب، فإنه كان في الجاهلية إذا فعل أحد جريمة ثم لجأ إلى البيت لا يطلب، ولا يعاقب، فأما في الإسلام فإن الحرم لا يمنَّع من الحدود ولا من القصاص، وقال ابن عباس وأبو حنيفة ذلك الحكم باقي في الإسلام إلاَّ أن مَن وجب عليه حد أو قصاص فدخل الحرم لا يطعم ولا يباع منه حتى يخرج وقيل آمنًا من النار ﴿حِجُّ البَّيْتِ﴾ بيان لوجوب الحج واختلف هل هو على الفور أو على التراخي، وفي الآية ردّ على اليهود لما زعموا أنهم على ملّة إبراهيم قيل لهم إن كنتم صادقين فحجّوا البيت الذي بناه إبراهيم ودعا الناس إليه ﴿مَنِ اسْتَطَاعَ﴾ بدل من الناس، وقيلٌ فأعل بالمصدر، وهو حج؛ وقيل شرط مبتدأ: أي مَن استطاع فعليه الحج؛ والاستطاعة عند مالك هي القدرة على الوصول إلى مكة بصحة البدن إما راجلاً وإما راكبًا مع الزاد المُبلِّغ والطريق الآمن وقيل الاستطاعة الزاد والراحلة، وهو مذهب الشافعي وعبد الملك بن حبيب ورُوِيَ في ذلك حديث ضعيف ﴿ومَنْ كَفَرَ﴾ قيل المعنى مَن لم يحج، وعبّر عنه بالكّفر تغلّيظًا كقوله ﷺ: «مَن ترك الصلاة فقد كفر»، وقيل أراد اليهود لأنهم لا يحجّون، وقيل مَن زعم أَنْ الحج ليس بواجب ﴿ لِمَ تَكْفُرُونَ ﴾ توبيخ لليهود ﴿ لِمَ تَصُدُّونَ ﴾ توبيخ أيضًا. وكانوا يمنعون الناس من الإسلام ويرومون فتنة المسلمين عن دينهم ﴿سَبِيلُ اللَّهِ ﴾ هنا الإسلام ﴿ تَبْغُونَهَا عِوجًا ﴾ الضمير يعود على السبيل أي تطلبون لها الاعوجاج ﴿ وَأَنْتُمْ شُهَدَاءُ ﴾ أَي تشهدون أن الإسلام حق ﴿إِن تُطِيعُوا فُريقًا﴾ الآية: لفظها عام والخطاب للأوس والخزرج إذ كان اليهود يريدون فتنتهم ﴿وكَيْفَ تَكْفُرُونَ﴾ إنكار واستبعاد ﴿حَقَّ تُقَاتُهُ قَيلَ نسخهاً، فاتقوا الله ما استطعتم، وقيل لا نسخ إذ لا تعارض فإن العباد أُمِرُوا بالتقوى على الكمال

فيما استطاعوا تحرّزًا من الإكراه وشبهه ﴿واغتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ ﴾ أي تمسكوا، والحبل هنا مستعار من الحبل الذي تشدّ عليه اليد، والمراد به هنا القرآن، وقيل الجماعة ﴿وَلاَ تَفَرَّقُوا﴾ نَهْى عن التدابر والتقاطع، إذ قد كان الأوس همّوا بالقتال مع الخزرج لما رام اليهود إيقاع الشرّ بينهم، ويحتمل أن يكون نهيًا عن التفرّق في أصول الدين ولا يدخل في النهي الاختلاف في الفروع ﴿إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاءً﴾ كان بين الأوس والخزرج عداوة وحروب عظيمة إلى أن جمعهم الله بالإسلام ﴿ شَفَا حُفْرَةٍ ﴾ أي حرف حفرة وذلك تشبيه لما كانوا عليه من الكفر والعداوة التي تقودهم إلى النار ﴿ وَلْتَكُن مُنْكُمْ أُمَّةً ﴾ الآية: دليل على أن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر واجب، وقوله منكم: دليل على أنه فرض كفاية لأن من للتبعيض، وقيل إنها لبيان الجنس، وأن المعنى كونوا أمة وتغيير المنكر يكون باليد وباللسان وبالقلب، على حسب الأحوال ﴿ كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا ﴾ هم اليهود والنصاري نهي الله المسلمين أن يكونوا مثلهم، وورد في الحديث أنه عليه السلام قال؛ افترقت اليهود على إحدى وسبعين فرقة وافترقت النصارى على اثنتين وسبعين فرقة، وستفترق أمتي على ثلاث وسبعين فرقة كلها في النهار إلا واحدة، قيل ومن تلك الواحدة؟ قال: مَن كان على ما أنا وأصحابي عليه ﴿يَوْمَ تَبْيَضُ وُجُوهُ﴾ العامل فيه محذوف وقيل عذاب عظيم ﴿أَكَفَرْتُم بَعْدَ إيمَانِكُمْ أي يقال لهم أكفرتم والخطاب لمن ارتد عن الإسلام وقيل للخوارج، وقيل لليهود لأنهم آمنوا بصفة النبي صلَّى الله عليه وآله وسلَّم المذكورة في التوراة ثم كفروا به لما بعث ﴿كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ﴾ كان هنا هي التي تقتضي الدوام كقوله وكان الله غفورًا رحيمًا، وقيل

كنتم في علم الله، وقيل كنتم فيما وصفتم به في الكتب المتقدّمة، وقيل كنتم بمعنى أنتم، والخطاب لجميع المؤمنين، وقيل للصحابة خاصّة ﴿ لَن يَضُرُوكُمْ إِلاَّ أَذَى﴾ أي بالكلام خاصّة وهو أهون المضرّة ﴿ يُوَلُّوكُمُ الأَفْبَارَ ﴾ إخبار بغيب ظهر في الوجود صدقة ﴿ فُمُ لاَ يُنصَرُون ﴾ إخبار مستأنف غير معطوف على يولوكم، وفائدة ذلك أن توليهم الأدبار مقيد بوقت القتال، وعدم النصر على الإطلاق، وعطفت الجملة على جملة السرط والجزاء، وثم لترتيب الأحوال لأن عدم نصرهم على الإطلاق أشد من توليهم الأدبار حين القتال ﴿ إِلاَ يَحْبَلُ مِنَ اللّهِ ﴾ الحبل هنا العهد والذمة ﴿ لَيسُوا سَوَاءً ﴾ أي ليس أهل الكتاب مستويين في دينهم ﴿ أُمّةٌ قَائِمَةٌ ﴾ أي قائمة بالحق، وذلك فيمن أسلم من اليهود: كعبد الله بن سلام، وثعلبة بن سعيد وأخيه أسد وغيرهم ﴿ وهَمْ يَسْجُدُونَ ﴾ يدلّ أن تلاوتهم للكتاب في الصلاة أهلكته ربح باردة فلن يتفع به أصحابه فكذلك لا ينتفع الكفّار بما ينفقون وفي الكلام حذف أهلكته ربح باردة فلن يتفع به أصحابه فكذلك لا ينتفع الكفّار بما ينفقون وفي الكلام حذف أهلكته ربح باردة فلن ينقون كمثل مهلك ربح أو مثل أهداك ما ينفقون كمثل إهداك ربح وإنما احتيج لهذا لأن ما ينفقون ليس تشبيها بالربح إنما هو تشبيه بالزرع الذي أهلكته الربح إحتيج لهذا لأن ما ينفقون الكفّار، أو المنافقين، أو لأصحاب الحرث، والأول أرجح، لأن ظلمَهُمُ اللّهُ الضمير للكفّار، أو المنافقين، أو لأصحاب الحرث، والأول أرجح، لأن

قوله أنفسهم يظلمون فعل حال يدلّ على أنه للحاضرين ﴿بِطَانَةٌ مِّن دُونِكُمْ ﴾ أي أولياء من غيركم فالمعنى نَهْيٌ عن استخلاص الكفّار وموالاتهم وقيل لعمر رضي الله عنه إن هنا رجلاً من النصاري لا أحد أحسن خطأ منه، أفلا يكتب عنك: قال إذا اتخذ بطانة من دون المؤمنين ﴿لاَ يَأْلُونَكُمْ خَبَالاً﴾ أي لا يقصرون في إفسادكم، والخبال الفساد ﴿وَدُوا مَا عَنِتُمْ﴾ أي تمنوا مضرّتكم، وما مصدرية وهذه الجملة والتي قبلها صفة للبطانة أو استئناف ﴿وَتُؤْمِنُونَ بِالْكِتَابِ كُلِّهِ﴾ أي بكل كتاب أنزله الله واليهود لا يؤمنون بقرآنكم ﴿عَضُوا عَلَيْكُمُ الأنامِلَ مِنَ الغَيْظِ﴾ عبارة عن شدّة الغيظ مع عدم القدرة على إنفاذه، والأنامل جمع أنملة بضم الميم وفتحها ﴿مُوتُوا بِغَيْظِكُمْ ﴾ تقريع وإغاظة، وقيل دعاء ﴿إِن تَمْسَسُكُمْ حَسَنَةً ﴾ الحسنة هنا: الخيرات من النصر والرزق وغير ذلك، والسيئة ضدِّها ﴿لاَ يَضُرُّكُمْ ﴾ من الضير بمعنى الضر ﴿وإذ غدوت من أهلك ﴾ نزلت في غزوة أُحُد. وكان غزو رسول الله ﷺ للقتال صبيحة يوم السبت وخرج من المدينة يوم الجمعة بعد الصلاة وكان قد شاور أصحابه قبل الصلاة ﴿تُبَوِّيءُ المُؤْمِنِينَ﴾ تنزلهم وذلك يوم السبت حين حضر القتال، وقيل ذلك يوم الجمعة بعد الصلاة حين خرج من المدينة، وذلك ضعيف لأنه لا يقال غدوت فيما بعد الزوال إلاّ على المجاز، وقيل ذلك يوم الجمعة قبل الصلاة حين شاور الناس وذلك ضعيف لأنه لم يبوىء حينئذ مقاعد للقتال إلا أن يراد أنه بوأهم بالتدبير حين المشاورة ﴿مقاعد﴾ مواضع وهو جمع مقعد ﴿طَّائِفَتَانِ مِنكُمْ ﴾ هم بنو حارثة من الأوس وبنو سلمة من الخزرج، لما رأوا كثرة المشركين وقلَّة المؤمنين همُّوا بالانصراف فعصمهم الله ونهضوا مع رسول الله ﷺ ﴿أَنْ تَفْشَلاً﴾ الفشل في البدن هو الإعياء، والفشل في الرأي هو العجز والحيرة وفساد العزم ﴿واللَّهُ وَلِيْهُمَا ﴾ أي مثبتهما، وقال جابر بن عبد الله ما وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ اللّهُ بِبَدْدٍ وَأَنتُمْ أَذِلَةٌ فَاتَقُوا اللّهَ لَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ آلَ إِذْ تَقُولُ لِلْمُؤْمِنِينَ أَلَنَ يَكُونِكُمْ اللّهُ بِبَدْدٍ وَأَنتُمْ أَذِلَةٌ وَالنّفِ مِنَ الْمَلْتِيكَةِ مُنزَلِينَ آلِي بَلَيَّ إِن تَصْبِرُوا وَتَتَقُوا وَيَأْتُوكُم يَكُونِ مَنْ الْمَلَتِيكَةِ مُنزَلِينَ آلِي بَلَيَّ إِن تَصْبِرُوا وَتَتَقُوا وَيَأْتُوكُم مِن فَوْدِهِمْ هَلَا ايُمَدِدُكُمْ رَبُّكُم بِخَمْسَةِ وَالنّفِ مِن الْمَلْتِيكَةِ مُسَوِّمِينَ آلِي وَمَا جَعَلَهُ اللّهُ إِلّا بُشَرَى لَكُمْ وَلِنَظَمَ اللّهُ عَلَيْهِمْ أَوْ يُتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَرِّبُهُمْ فَإِنّهُمْ فَاللّهُ عَلَيْهُمْ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَرِّبُهُمْ فَاللّهُ عَلَوْلُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ فَاللّهُ عَلَيْهُمْ وَلِلّهُ مَا فِي السّمَاوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ لَيْ الْمَن يَشَاءُهُ وَيُعَلِيْكُ مَن يَشَاءً وَاللّهُ عَفُورُ لَن اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَولًا اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَفُورُ لَمِن يَشَاءً وَيُعِيدُ مُن يَشَاءً وَاللّهُ عَلَيْمُ مَا فِي السّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ لَيْمَ لِلْمُ لِمَن يَشَاءً وَيُعَمِّ مَن يَشَاءً وَاللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللللللللللللللّهُ الللللللللللّهُ الللللللّهُ الللللللللللللل

وددنا أنها لم تنزل لقوله والله وليهما.

﴿ وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ اللَّهُ بِبَدْرِ ﴾ تذكير بنصر الله لهم يوم بدر لتقوى قلوبهم ﴿ وَأَنتُمْ أَذِلَّةٌ ﴾ الذَّلَّة هي قلَّة عددهم وضعف عددهم كانوا يوم بدر ثلاثمائة وثلاثة عشر رجلاً ولم يكن لهم إلاّ فرس واحد وكان المشركون ما بين التسعمائة والألف، وكان معهم مائة فرس فقتل من المشركين سبعون وأُسِرَ منهم سبعون وانهزم سائرهم ﴿لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ﴾ متعلق بنصركم أو باتقوا؛ والأول أظهر ﴿إذ تقول للمؤمنين ﴾ كان هذا القول يوم يدر، وقيل يوم أحد، فالعامل في إذ على الأول محذوف، وعلى الثاني بدل من إذ غدوت ﴿ أَلَنْ يَكُفِيَكُم ﴾ تقرير جوابه بلى، وإنما جاوب المتكلم لصحة الأمر وبيانه كقوله قل: ﴿مَن رَبِّ السَّمُواتِ والأرض قُل الله الرعد: ١٦] ﴿ وِيأْتُوكُم مُن فَوْرِهِم ﴾ الضمير للمشركين، والفود السرعة: أي من ساعتهم وقيل المعنى من سفرهم ﴿بِخَمْسَةِ آلافِ ﴾ بأكثر من العدد الذي يكفيكم ليزيد ذلك في قوتكم فإن كان هذا يوم بدر، فقد قاتلت فيه الملائكة وإن كان يوم أُحُد فقد شرط في قوله: ﴿إِن تَصْبِرُوا وَتَتَّقُوا ﴾، فلما خالفوا الشرط لم تنزل الملائكة ﴿مُسَوِّمِينَ﴾ بفتح الواو وكسرها أي معلمين، أو معلمين أنفسهم أو خيلهم، وكانت سيما الملائكة يوم بدر عمائم بيضاء، إلا جبريل فإنه كانت عمامته صفراء، وقيل كانت عمائمهم صفر، وكانت خيلهم مجزوزة الأذناب وقيل كانوا على خيل بلق ﴿وَمَا جَعَلَهُ ﴾ الضمير عائد على الإنزال، أو الإمداد ﴿وَلِتَطْمَئِنَ ﴾ معطوف على بشرى لأن هذا الفعل بتأويل المصدر، وقيل يتعلق بفعل مضمر يدلُّ عليه جعله ﴿لِيَقْطَعَ﴾ يتعلق بقوله ولقد نصركم الله أو بقوله وما النصر ﴿لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءً﴾ جملة اعتراضية بين المعطوفين ونزلت لمّا دعا رسول الله عَلِيْ في الصلاة على أحياء من العرب فترك الدعاء عليهم ﴿أُو يَتُوبَ عَلَيْهِم ﴾ معناه يسلمون ﴿أَضْعَافًا مُضَاعَفَةً ﴾ كانوا يزيدون كل ما حلّ عامًا بعد عام ﴿سَارِعُوا ﴾ بغير واو

رَحِيمُ ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِيكَ ءَامَنُوا لَا تَأْكُلُوا الْزِيوَا أَضَعَنَا مُضَعَفَةٌ وَاتَفُوا الله لَا لَكُلُمُ مَا الْمَعُونَ ﴿ وَالْمَعُوا الله وَالرَّسُولَ لَعَلَّاكُمُ مَا اللهَ وَالرَّسُولَ لَعَلَّاكُمُ مُوكَ وَ وَالْمَعُونَ ﴿ وَمَا رَعُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِن رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَهْمُهَا السَّمَواتُ وَالْأَرْضُ أَيْدَتُ لِلْمُتَقِينَ ﴿ وَالْمَعْوَا إِلَى مَغْفِرةٍ مِن رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَهْمُهَا السَّمَواتُ وَالْمَافِينَ عَنِ أَيْدَتُ لِلْمُتَقِينَ ﴿ وَالْمَعْفِينَ الْفَيْقُولُ وَلَا اللهُ يَعِبُ الْمُعْسِنِينَ ﴿ وَالْمَالُولُ اللهُ وَلَمْ يُعِبُّ الْمُعْسِنِينَ ﴿ وَالْمَعْرَاةِ وَالْفَرَاءِ وَالْفَيْرَاءِ وَالْفَرَاءُ وَالْمَعْمِينَ الْفَيْمُ مَعْفِرةً مِن وَالَّذِينَ إِلَّا اللهُ وَلَمْ يُعِبُّوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ فَالسَّعَعْفُوا لِللهُ وَلَمْ يُعِبُّوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ فَالسَّعَعْفُوا لِللهُ وَلَمْ يُعِبُوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ فَالسَّعَعْفُوا لِللهُ وَلَمْ يُعِبُوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ مَعْفِرةً مِن رَبِهِمْ وَجَنَّتُ جَبْرِى مِن تَعْتِهَا الْأَنْهُمُ خَلِينِ اللهُ وَلَمْ يَعْفُوا فَالْمَعْمَ اللهُ اللهُ وَلَمْ يَعْمُوا فَالْمَعُولُوا لِللهُ وَلَمْ اللهُ اللهُ وَلَمْ يَعْفُولُوا اللهُ مَا مُعْفُولًا وَهُمْ مَعْفِرةً مِن رَبِهِمْ وَجَنَّتُ جَبْرِى مِن تَعْتِهَا الْأَنْهُ وَلَا تَهِنُوا وَلا تَعْمُولُوا فَاللهُ وَلَا تَعْمُولُوا كَلْمُ وَلَا تَعْمُولُوا فَاللهُ وَلَا تَعْمُولُوا كَلَالُولُ وَلَا تَعْمُولُوا وَلا تَعْمُولُوا وَلَا تَعْمُولُ وَلَا تَعْمُولُوا وَلَا تَعْمُولُوا وَلَا تَعْمُولُوا وَلَا تَعْمُولُوا وَلَا تَعْفُولُوا وَلَا تَعْمُولُوا وَلَا تَعْمُولُوا وَلَا تَعْمُولُوا وَلَا مَعْفُولُوا وَلَا مَعْفُولُوا وَلَا مَاللَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ لَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَالللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ الللّهُ

استثناف، وبالواو عطف على ما تقدّم ﴿ إلى مَغْفِرَةٍ ﴾ أي إلى الأعمال متى تستحقون بها المغفرة ﴿ عَرْضُهَا ﴾ قال ابن عباس: تقرن السموات والأرض بعضها إلى بعض كما تبسط الثياب فذلك عرض الجنة، ولا يعلم طولها إلاّ الله: وقيل ليس العرض هنا خلاف الطول وإنما المعنى سعتها كسعة السموات والأرض ﴿ فِي السَّرّاءِ والضَّرّاءِ ﴾ في العسر واليسر ﴿ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ حذف مفعوله وتقديره وهم يعلمون أنهم قد أذنبوا ﴿ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِكُمْ سُتَنّ ﴾ خطاب للمؤمنين تأنيسًا لهم وقيل للكافرين تخويفًا لهم ﴿ فَانظُرُوا ﴾ من نظر العين عند الجمهور وقيل هو بالفكر ﴿ ولا تَهِنُوا ﴾ تقوية لقلوب المؤمنين ﴿ وأَنْتُمُ الأَعْلَونَ ﴾ إخبار بعلو كلمة الإسلام ﴿ إن يَمْسَسُكُمْ قَرْحٌ ﴾ الآية معناها إن مسّكم قتل أو جراح في أحد فقد مس الكفّار مثله في بدر، وقيل قد مسّ الكفّار يوم أُحد مثل ما مسّكم فيه فإنهم نالوا منكم وزليتم منهم وذلك تسلية للمؤمنين بالتأسّي ﴿ نُدَاوِلُهَا ﴾ تسلية أيضًا عمّا جرى يوم أُحد وليتما ضاهرًا لكم تقوم به الحجة ﴿ شُهَدَاءَ ﴾ مَن قتل من المسلمين يوم أُحد ﴿ وَلِيُمَحّصَ علمًا ظاهرًا لكم تقوم به الحجة ﴿ شُهَدَاءَ ﴾ مَن قتل من المسلمين يوم أُحد (والمعنى ليعلم ذلك أن إدالة الكفّار على المسلمين إنما هي لتمحيص المؤمنين وأن نصر المؤمنين على الكفّار على الكفّار على الكفّار على المسلمين إنما هي لتمحيص المؤمنين وأن نصر المؤمنين على الكفّار أن إدالة الكفّار على المسلمين إنما هي لتمحيص المؤمنين وأن نصر المؤمنين على الكفّار أن إدالة الكفّار على المسلمين إنما هي لتمحيص المؤمنين وأن نصر المؤمنين على الكفّار ألكم المنه المؤمنين على الكفّار ألكم المن المسلمين على الكفّار ألكم المؤمنين على الكفّار ألكم المنا المهرمين على الكفّار ألكم المؤمنين على الكفّار ألكم المؤمنين على الكفّار ألكم المنا ألكم المن المسلمين على الكفّار ألكم المؤمنين على الكفّار ألكم المؤمنين على الكفّار ألكم المن المسلمين على الكفّار ألكم المؤمنين على الكفّار ألكم المنا المنا

يُحِبُ الظّللِهِينَ ﴿ وَلِيُمَحِّصَ اللّهُ الّذِينَ ءَا مَنُواْ وَيَمْحَقَ الْكَنفِرِينَ ﴿ اَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُواْ الْبَنّةَ وَلَمَا يَعْلَمِ اللّهُ الَّذِينَ جَهَدُواْ مِنكُمْ وَيَعْلَمَ الصّبِدِينَ ﴿ وَلَقَدْ كُنتُمْ تَمَنَّوْنَ الْمَوْتَ مِن قَبْلِ اللّهَ وَلَقَدْ كُنتُمْ تَمَنَّوْنَ الْمَوْتَ مِن قَبْلِ اللّهُ وَلَقَدْ وَلَيْتُمُوهُ وَالنّمُ لَنظُرُونَ ﴿ وَمَا يُحَمَّدُ إِلّا رَسُولُ قَدْ خَلَتَ مِن قَبْلِهِ الرّسُلُ أَفَائِن مَاتَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمَا عَلَى عَقِبْيهِ فَلَن يَضُرَّ اللّهَ شَيْعًا وَسَيَجْزِى اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا عَلَى اللّهُ وَمَا ضَعُولُوا وَمَا اللّهُ وَمَا عَلَى اللّهُ وَمَا ضَعُولُوا وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا صَابُهُمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَمَا ضَعُفُواْ وَمَا السَّتَكَانُوا وَاللّهُ وَاللّهُ يُحِبُّ قَالَ مَعَهُ رِبِيّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا وَهَنُوا لِمَا أَصَابُهُمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَمَا ضَعُفُواْ وَمَا السَّتَكَانُوا وَاللّهُ وَاللّهُ يُحِبُّ وَسَنَجْزِى اللّهَ وَمَا ضَعُفُواْ وَمَا السَّتَكَانُوا وَاللّهُ وَاللّهُ يُحِبُ

إنما هو ليمحق الله الكافرين أي يهلكهم ﴿أَمْ حَسِبْتُمْ ﴾ أم هنا منقطعة مقدّرة ببل والهمزة عند سيبويه، وهذه الآية وما بعدها معاتبة لقوم من المؤمنين صدرت منهم أشياء يوم أُحُد ﴿ تَمَنَّوْنَ الْمَوْتَ ﴾ خوطب به قوم فاتتهم غزوة بدر فتمنُّوا حضور قتال الكفَّار مع النبي صلَّى الله عليه وآله وسلّم ليستدركوا ما فاتهم من الجهاد فعلى هذا إنما تمنّوا الجهاد وهو سبب الموت، وقيل إنما تمنّوا الشهادة في سبيل الله ﴿ وَمَا مُحَمَّدٌ إِلاَّ رَسُولٌ ﴾ المعنى أن محمدًا على مسائر الرُّسُل قد بلغ الرسالة كما بلغوا فيجب عليكم التمسُّك بدينه في حياته وبعد موته وسببها أنه صرخ صارخ يوم أُحُد. إن محمدًا قد مات، فتزلزل بعض الناس ﴿ أَفَإِن مَّاتَ ﴾ دخلت ألف التوبيخ على جملة الشرط والجزاء، ودخلت الفاء لتربط الجملة الشرطية بالجملة التي قبلها والمعنى أن موت رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم أو قتله لا يقتضي انقلاب أصحابه على أعقابهم، لأن شريعته قد تقرّرت وبراهينه قد صحّت، فعاتبهم على تقدير أن لو صدر منهم انقلاب لو مات على أو قتل وقد علم أنه لا يقتل ولكن ذكر ذلك لما صرخ به صارخ ووقع في نفوسهم ﴿الشَّاكِرِينَ ﴾ قال علي بن أبي طالب رضي الله عنه: الثابتون على دينهم ﴿ كِتَابًا مُؤجِّلاً ﴾ نصب على المصدر لأنَّ المعنى كتب الموت كتابًا، وقال ابن عطية نصب على التمييز ﴿نُؤْتِهِ مِنْهَا﴾ في ثواب الدنيا، مقيد بالمشيئة بدليل قوله: ﴿عجّلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءُ لَمَن نُرِيد﴾ [الإسراء: ١٨] ﴿وكَأَيِّن مِّن نّبِي قَلْتَلَ﴾ الفعل مسند إلى ضمير النبيّ ومعه ربيون على هذا في موضع الحال، وقيل إنه مسند إلى الربيين، فيكون ربيون على هذا مفعولاً لما لم يُسَمّ فاعله فعلى الأوّل يوقف على قوله قتل، ويترجّع الأوّل: بما صرح به الصارخ يوم أحد: إنّ محمدًا قد مات، فضرب لهم المثل بنبيِّ قتل، ويترجح الثاني بأنه لم يقتل قطّ نبي في محاربة ﴿ رِبُّيُونَ ﴾ علماء مثل

الصّديرِينَ ﴿ وَمَاكَانَ قَوْلَهُمْ إِلّا أَن قَالُواْ رَبّنَا أَغَفِرْ لَنَا دُنُوبَنَا وَإِسْرَافَنَا فِي أَمْرِنَا وَثَيْتَ أَقَدَامَنَا وَاسْرَفَا عَلَى الْقَوْمِ الْصَفِرِينَ ﴿ فَعَالَنَهُمُ اللّهُ ثَوَابَ الدُّنْيَا وَحُسْنَ ثَوَابِ الْآخِرَةَ وَاللّهُ يُحِبُ وَاسْمُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْصَفِرِينَ ﴿ فَعَالَنَهُمُ اللّهُ ثَوَابَ الدُّينَ وَحُسْنَ ثَوَابِ الْآخِرَةَ وَاللّهُ يُحِبُ النَّخْسِنِينَ ﴿ يَكُوبُ اللّهِ مَا لَمْ يَكُوبُ اللّهِ مَا لَمْ يُكُوبُ النَّاصِرِينَ ﴿ سَكُنْلِقِي فِ المُحْسِنِينَ ﴿ اللّهِ مَا لَمْ يُكُوبُ النَّاصِرِينَ ﴿ سَكُنْلِقِي فِ اللّهِ مِنْ اللّهُ وَعَدُوهُ الرَّعْبَ بِمَا أَشْرَكُواْ بِاللّهِ مَا لَمْ يُكَوزُلُ بِهِ عَلَى اللّهُ وَعَدَهُ وَالْمَالِيقِيقِ فَا اللّهُ مَا لَمْ يُكَوزُلُ بِهِ عَلَى اللّهُ وَعَدَهُ وَالْمَالِيقِ فِي اللّهِ مِن اللّهُ وَعَدَهُ وَاللّهُ مَا لَمْ يُكُولُوا الرَّعْبَ بِمَا أَشْرَكُواْ بِاللّهِ مَا لَمْ يُكَوزُلُ بِهِ عَلَى اللّهُ وَعَدَهُ وَالْمَالِيقِيقِ فِي اللّهِ مِن اللّهُ وَعَدَهُ وَالْمَالِيقِيقِ اللّهِ مِن اللّهُ وَعَدَهُ وَالْمَلْمُ اللّهُ وَعَلَى اللّهُ مَا اللّهُ وَعَدَهُ وَالْوَالْمُ اللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ وَعَدَهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ وَعَدَهُ وَالْمَالُولِيقِيلُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَعَدَالًا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الل

ربانيين، وقيل جموع كثيرة ﴿فَمَا وَهَنُوا﴾ الضمير لربيون على إسناد القتل للنبي، وهو لم يَقِ منهم على إسناد القتل إليهم ﴿ وَمَا اسْتَكَانُوا ﴾ أي لم يذلُّوا للكفَّار قال بعض النحاة: الاستكان مشتق من السكون، ووزنه افتعلوا مطلت فتحة الكاف فحدَّث عن مطلها ألف وذلك كالإشباع، وقيل إنه من كان يكون، فوزنه استفعلوا، وقوله تعالى: ﴿فَمَا وَهَنُوا﴾ وما بعده: تعريض لما صدر من بعض الناس يوم أُحُد ﴿وثَبِّتْ أَقْدَامَنَا ﴾ أي في الحرب ﴿ثَوَابَ الدُّنيَا﴾ النصر ﴿ثَوَابِ الآخِرَةِ﴾ الجنة ﴿إن تُطِيعُوا الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ هم المنافقون الذين قالوا في قضية أُجُد ما قالوا، وقيل مشركوا قريش وقيل اليهود ﴿الرُّعْبَ﴾ قيل ألقى الله الرعب في قلوب المشركين بأُحُد فرجعوا إلى مكة من غير سبب، وقيل لما كانوا ببعض الطريق همُّوا بالرجوع ليستأصلوا المسلمين، فألقى الله الرعب في قلوبهم، فأمسكوا، والآية تتناول جميع الكفّار لقوله صلّى الله عليه وآله وسلّم: «نصرت بالرعب» ﴿ ولَقَدْ صَدَقَكُمُ اللَّهُ وَعَدَهُ ﴾ كان رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم قد وعد المسلمين عن الله بالنصر فنصرهم الله أولاً، وانهزم المشركون وقتل منهم اثنان وعشرون رجلاً وكان رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم، قد أمر الرماة أن يثبتوا في مكانهم ولا يبرحوا فلما رأوا المشركين قد انهزموا طمعوا في الغنيمة وأتبعوهم وخالفوا ما أُمِرُوا به من الثبوت في مكانهم فانقلبت الهزيمة على المسلمين ﴿إِذْ تَحُسُونَهُم ﴾ أي تقتلونهم قتلاً ذريعًا يعني في أول الأمر ﴿وَتَنَازَعْتُم ﴾ وقع النزاع بين الرماة فثبت بعضهم كما أُمِرُوا ولم يثبت بعضهم ﴿وَعَصَيْتُم﴾ أي خالفتم ما أُمِرتم به من الثبوت، وجاءت المخاطبة في هذا لجميع المؤمنين وإن كان المخالف بعضهم وعظًا للجميع، وسترًا على مَن فعل ذلك وجواب إذ محذوف تقديره: لانهزمتم ﴿مِنكُم مَّن يُريدُ

عَنْهُمْ لِيَبْتَلِيكُمُّ وَلَقَدُ عَفَا عَنَكُمْ وَاللهُ ذُو فَضَلٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَهُ إِذَ تُصَعِدُونَ وَلا تَكُونَ مَ فِي أَخْرَنكُمْ فَا أَصَعِدُونَ وَلا مَا أَصَابَكُمْ فِي أَخْرَنكُمْ فَأَثَبُكُمْ عَمَّا بِغَرِ لِيكِيدُ لِيكَيْلا تَحْرَنُواْ عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلا مَا أَصَابَكُمْ وَاللّهُ فَاتُبَكُمْ عَمَّا بِغَرِ لِيكَيْلا تَحْرَنُواْ عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلا مَا أَصَابَكُمْ وَاللّهُ خَبِيرُ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ فَا لَيْكُمْ مِنْ بَعْدِ الْغَيْمِ أَمَنَةُ نُعَاسَا يَغْشَى طَآلِفِكَة مِنكُمْ وَطَآفِفَةُ فَي عَنْ الْعَيْمُ الْمَا فَاتَكُمْ مِنْ الْعَيْرِ الْعَقِ ظَنَّ الْمَعْدِيةِ يَقُولُونَ هَا لَنَا مِنَ الْأَمْرِ مِن شَيْءٌ قَلْ إِنَّا الْمَعْرِ مِن شَيْءٌ فَلَا اللّهُ مِن الْمُومِين شَيْءٌ قَلْ إِنَّ الْمُومِين شَيْءٌ فَلُونَ فِي اللّهُ مِنْ الْمُومِين شَيْءٌ مَا لَا يُبَدُونَ لَكَ يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ ال

الدُّنيا﴾ الذين حرصوا على الغنيمة معه ﴿لِيَبْتَلِيَكُمْ ﴾ معناه لينزل بكم ما نزل من القتل والتمحيص ﴿وَلَقَدْ عَفَا عَنْكُم﴾ إعلام بأن الذنب كان يستحق أكثر مما نزل بهم لولا عفو الله عنهم، فمعناه لقد أبقى عليكم، وقيل هو عقو من الذنب ﴿إِذْ تُصْعِدُونَ ﴾ العامل في إذ عفا، فيوصل إذ تصعدون مع ما قبله ويحتمل أن يكون العامل فيه مضمر ﴿وَلاَ تَلْوُونَ﴾ مبالغة في صفة الانهزام ﴿والرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ ﴾ كان رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم يقول إليّ عباد الله وهم يفرّون ﴿في أُخْرَاكُمْ ﴾ في سقايتكم وفيه مدح للنبيّ صلّى الله عليه وآله وسلَّم فإنَّ الأخرى هي موقف الأبطال ﴿فَأَثَابُكُمْ ﴾ أي جازاكم ﴿فَمَّا بِغَمَّ ﴾ قيل أثابكم غمًّا بسبب الغم الذي أدخلتموه على رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وعلى المؤمثين، إذ عصيتم وتنازعتم، وقيل أثابكم غمًّا متصلاً بغمٍّ، وأحد الغمّين: ما أصابهم من القتل والجراح والآخر ما أرجف به من قتل رسول الله ﷺ ﴿عَلَى مَا فَاتَكُم﴾ من النصر والغنيمة ﴿ وَلا مَا أَصَابَكُمْ ﴾ من القتل والجراح والانهزام ﴿ أَمَنَةُ نُعَاسًا ﴾ قال ابن مسعود: نعسنا يوم أُحُد، والنعاس في الحرب أمان من الله ﴿يَغْشَى طَائِفَةً مِّنكُمْ ﴾ هم المؤمنون المخلصون، غشيهم النعاس تأمينًا لهم ﴿ وطَائِقَةٌ قَدْ أَهَمَّتُهُمْ أَنفُسُهُمْ ﴾ هم المنافقون كانوا خائفين من أن يرجع إليهم أبو سفيان، والمشركون ﴿غَيْرَ الْحَقِّ﴾ معناه يظنون أن الإسلام ليس بحق، وأن الله لا ينصرهم، وظن الجاهلية بدل وهو على حذف الموصوف تقديره ظن المودة الجاهلية، أو الفرقة الجاهلية ﴿ هَل لَّنَا مِن الْأَمْرِ مِن شَيْءٍ ﴾ قالها عبد الله بن أبيّ ابن سلول، والمعنى ليس لنا رأي، ولا يسمع قولنا أو لسنا على شيء من الأمر الحق، فيكون قولهم على هذا كفرًا ﴿ يُخفُونَ فِي أَنفُسِهِم مَّا لاَ يُبْدُونَ لَكَ ﴾ يحتمل أن يريد الأقوال التي قالوها أو الكفر ﴿ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ ﴾ قاله معشب بن قشير، ويحتمل من المعنى ما احتمل قول عبد الله بن أبي ﴿قُل لَّوْ كُنتُمْ فِي بُيُوتِكُمْ ﴾ الآية: ردّ عليهم وإعلام بأن أجل

قُتِلْنَاهَدُهُنَّا قُلُ لَوْ كُنُمُ فِي بُيُوتِكُمْ لَبَرُزَ الَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقَتُلُ إِلَى مَضَاجِعِهِمْ وَلِيبَتَلِي اللهُ مَا فِي قُلُوبِكُمْ وَاللهُ عَلِيمُ إِذَاتِ الصُّدُورِ فَي إِنَّ الَّذِينَ تَوَلَّوْا مِنكُمْ صُدُورِ حَكُمْ وَلِيمَحِصَ مَا فِي قُلُوبِكُمْ وَاللهُ عَلِيمُ إِذَاتِ الصُّدُودِ فَي إِنَّ اللّهَ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعَانِ إِنَّمَا اللهَ عَنْهُمُ الشَّيْطِنُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُوا وَلَقَدُ عَفَا اللهُ عَنْهُمْ إِنَّ اللّهَ عَفُورُ حَلِيمُ فَي اللهَ عَنْهُمْ إِنَّا اللهَ عَنْهُمْ اللهَ يَعُونُ اللهَ يَعْفِي اللهَ وَاللهُ يَعْفِي اللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ يَعْفِي اللهُ وَلَا عَنْهُمُ اللهُ وَلَا اللهُ وَرَحْمَةً وَاللهُ يَعْفِي اللهِ اللهِ أَوْ مُتَّمَ لَوَا عِندَنَا مَا مَا تُوا وَمَا قُتِلُوا لِيَجْعَلَ اللهُ وَاللهُ وَلِي حَمَّرَةً فِي قُلُوبِهِمْ وَاللهُ يُحِيء وَلَا لَهُ مُنْ وَاللهُ عَلَى اللهِ وَرَحْمَةً وَاللهُ يَعْفِي اللهِ وَرَحْمَةً وَاللهُ يَعْفِي اللهِ وَرَحْمَةً وَاللهُ يَعْفَى عَنْهُمْ وَاللهُ يَعْفَى عَنْهُمْ وَاللهُ يَعْفَى اللهِ وَلَا اللهُ فَي اللهُ وَلَا اللهُ اللهِ وَلَا اللهُ عَنْ اللهِ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ عَنْهُمْ وَاللهُ عَنْهُمْ وَاللهُ عَنْهُ اللهُ وَلَا اللهُ عَنْهُمْ وَاللهُ عَلَى اللهِ وَلَا اللهُ عَنْهُ اللهُ وَاللهُ عَنْهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ وَلَمْ وَاللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهِ عَمْهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ وَلَا عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ال

كل إنسان إنما هو واحد، وأن مَن لم يقتل يموت لأجله، ولا يؤخّر، وأن مَن كُتِبَ عليه القتل لا ينجيه منه شيء ﴿ وَلِيَبْتَلِي ﴾ يتعلق بفعل تقديره فعل بكم ذلك ليبتلي ﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَوَلُّوا﴾ الآية: نزلت فيمن فرّ يوم أُحُد ﴿اسْتَزَلُّهُمُ﴾ أي طلب منهم أن يزلوا، ويحتمل أن يكون معناه أزلهم: أي أوقعهم في الزلل ﴿بِبَعْض مَا كَسَبُوا﴾ أي كانت لهم ذنوب عاقبهم الله عليها: بأن مكّن الشيطان من استزلالهم ﴿عَفَا اللَّهُ عَنْهُمْ ﴾ أي غفر لهم ما وقعوا فيه من الفرار ﴿ لاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ أي المنافقين ﴿ لإِخْوَانِهِمْ ﴾ هي أخوة القرابة ، لأن المنافقين كانوا من الأوس والخزرج وكان أكثر المقتولين يوم أُحُد منهم، ولم يقتل من المهاجرين إلا أربعة ﴿إِذَا ضَرَبُوا فِي الأَرْضِ﴾ أي سافروا وإنما قال إذا التي للاستقبال مع قالوا، لأنه على حكاية الحال الماضية ﴿أو كانوا غُزَّى ﴾ جمع غازِ وزنه فعل بضم الفاء وتشديد العين ﴿ لَّوْ كَانُوا عِندَنا ﴾ اعتقاد منهم فاسد لأنهم ظنوا أن إخوانهن لو كانوا عندهم لم يموتوا ولم يقتِلوا، وهذا قول من لا يؤمن بالقدر والأجل المحتوم ويقرب منه مذهب المعتزلة في القولِ بالأجلين ﴿لِيَجْعَلَ ﴾ متعلق بقالوا. أي قالوا ذلك فكان حسرة في قلوبهم فاللام لام الصيرورة لبيان العاقبة ﴿ذَلِكَ﴾ إشارة إلى قولهم واعتقادهم الفاسد الذي أوجب لهم الحسرة، لأن الذي يتيقن بالقدر والأجل تذهب عنه الحسرة ﴿وَاللَّهُ يُحْيِي وَيُمِيتُ﴾ ردّ على قولهم واعتقادهم ﴿وَلَثِن قُتِلْتُمْ﴾ الآية إخبار أن مغفرة الله ورحمته لهم إذا قتلوا وماتوا في سبيل الله خير لهم مما يجمعون من الدنيا ﴿وَلَئِنْ مُتُّمْ أَوْ قُتِلْتُمْ﴾ الآية إخبار أن مَن مات أو قتل فإنه يحشر إلى الله ﴿فَبِمَا رَحْمَةٍ﴾ ما زائدة للتأكيد لانفضوا أي تفرّقوا ﴿فَاعْفُ عَنْهُمْ ﴾ فيما يختص بك واستغفر لهم فيما يختص بحق الله ﴿وَشَاوِرْهُمْ ﴾ المشاورة مأمور

عَنَهْتَ فَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَوَكِّلِينَ ﴿ إِن يَنصُرَكُمُ ٱللَّهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمْ وَإِن يَغَذُلْكُمْ فَكَ فَلَا غَالِبَ لَكُمْ وَإِن يَغَذُلْكُمْ فَمَن ذَا ٱلَّذِى يَنصُرُكُم مِّنَا بَعْدِهِ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوَكِّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ وَمَا كَانَ لِنَبِي ٓ أَن يَغُلُّ وَمَن

بها شرعًا، وإنما يشاور النبي صلّى الله تعالى عليه وآله وسلّم الناس في الرأي في الحروب وغيرها لا في الأحكام الشرعية، وقال ابن عباس وشاورهم في بعض الأمر ﴿فَإِفَا عَرَمْتَ فَتَوَكّلُ على اللّهِ التوكّل هو الاعتماد على الله في تحصيل المنافع أو حفظها بعد حصولها، وفي دفع المضرّات ورفعها بعد وقوعها، وهو من أعلى المقامات، لوجهين: أحدهما قوله: ﴿إن الله يحبّ المتوكّلين ﴾، والآخر الضمان الذي في قوله: ومن يتوكّل على الله فهو حسبه، وقد يكون واجبًا لقوله تعالى: ﴿وَعَلَى اللّهِ فَتَوَكّلُوا إِنْ كنتم مؤمنين ﴾ [المائدة: ٣٣]، فجعله شرطًا في الإيمان، والظاهر قوله جلّ جلاله، ﴿وَعَلَى اللّهِ فَلْيَتَوَكّلُ اللّهِ فَلْيَتَوكّلُ اللّهِ فَلْيَتَوكّلُ اللّهِ فَلْيَتَوكّلُ اللّهِ فَلْيَتَوكّلُ اللّهِ فَلْيَتَوكُلُ اللّه فَلْيَتَوكُلُ اللّه فَلْيَتَوكُلُ اللّه فَلْيَتَوكُلُ اللّه فَلْيَوكُلُ اللّه فَلْيَتُوكُلُ اللّه فَلْيَتَوكُلُ اللّه فَلْيَتُوكُلُ اللّه فَلْيَتُوكُلُ اللّه فَلْيَتُوكُلُ اللّه فَلْيَتُوكُلُ اللّه فَلْيَتُوكُلُ اللّه فَلْيَتَوكُلُ اللّه فَلْيَتَوكُلُ اللّه فَلْيَتُوكُلُ اللّه فَاللّه فَلْهُ وَلَمْ فَلَا اللّه مَا اللّه فَلْ اللّه مَالَهُ اللّه فَلْيَتَوكُ اللّه اللّه فَلْهُ اللّه فَلْهُ اللّه فَلْهُ اللّه فَلْهُ اللّه فَلَا اللّه فَلْهُ اللّه فَلْهُ اللّه فَلْيَتُوكُ اللّه اللّه اللّه معمول على الوجوب.

واعلم أن الناس في التوكّل على ثلاثة مراتب: الأولى أن يعتمد العبد على ربه كاعتماد الإنسان على وكيله المأمون عنده الذي لا يشك في نصيحته له، وقيامه بمضالحه، والثانية: أن يكون العبد مع ربِّه كالطفل مع أمَّه فإنه لا يعرف سواها، ولا يلجأ إلاّ إليها، والثالثة أن يكون العبد مع ربه: كالميت بين يدي الغاسل، قد أسلم تُفسه إليه بالكلية، فصاحب الدرجة الأولى له حظ من النظر لنفسه بخلاف صاحب الثانية وصاحب الثانية له حظ من المراد والاختبار بخلاف صاحب الثالثة وهذه الدرجات مبنية على التوحيد الخاص الذي تكلمنا عليه في قوله: ﴿وَإِلْهُكُم إِلَّهُ وَاحْدَى، فَهِي تَقُوى بَقُوَّتُهُ الْ وَتَضْعَفُ بَضَعَفُهُ ، فإن قيل: هل يشترط في التوكّل ترك الأسباب أم لا؟ فالجواب: أن الأسباب على ثلاثة أقسام: أحدهما: سبب معلوم قطعًا قد أجراه الله تعالى: فهذا لا يجوز تركه؛ كالأكل لذفع الجوع، واللباس لدفع البرد. والثاني سبب مظنون: كالتجارة وطلب المعاش، وشبّه ذلك، فهذا لا يُقدّم فعله في التوكّل لأن التوكّل من أعمال القلب، لا من أعمال البدن، ويجوز تركه لمَن قوى عليه، والثالث: سبب موهوم بعيد، فهذا يقدّم فعله في التوكّل، ثم إن فوق التوكُّل التَّفويض وهو الاستسلام لأمر الله تعالى بالكليَّة، فإن المتوكُّل له مراد واختيار، وهو يطلب مراده باعتماده على ربّه، وأما المفوّض فليس له مراد ولا اختيار، بل أسند المراد والاختيار إلى الله تعالى، فهو أكمل أدبًا مع الله تعالى ﴿وَمَا كَانَ لِنَبِيّ أَن يَغُلُّ ﴾ هو من العُلُولُ وهو أَخذ الشيء خفية من المغانم وغيرها، وقرىء بفتح الياء وضم الغين، ومعناه تبرَّئة النبي على من العلول، وسببها أنه فقدت من المغانم قطيقة حمراء، فقال بعض

المنافقين: لعلّ رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم أخذها، وقرىء بضم الياء وفتح الغين، أي ليس لأحد أن يغلُّ نبيًّا: أي يخونه في المغانم، وخصِّ النبي بالذكر وإن كان ذلك محظورًا من الأمر لشنعة الحال مع النبي لأن المعاصى تعظم بحضرته، وقيل معنى هذه القراءة: أن يوجد غالاً كما تقول أحمدت الرجل، إذا أصبته محمودًا، فعلى هذا القول يرجع معنى هذه القراءة، إلى معنى فتح الياء ﴿وَمَن يَغْلُلْ يَأْتِ بِمَا غَلَّ ﴾ وعيد لمَن غلَّ بأن يسوق يوم القيامة على رقبته الشيء الذي غلّ ، وقد جاء ذلك مفسّرًا في الحديث قال رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم: «لا ألفين أحدكم يجيء يوم القيامة على رقبته بعير لا ألفين أحدكم على رقبته فرس لا ألفين أحدكم على رقبته رقاع لا ألفين أحدكم على رقبته صامت لا ألفين أحدكم على رقبته إنسان»، فيقول يا رسول الله أغثني فأقول لا أملك لك من الله شيئًا قد بلغتك ﴿أَفَمَن اتَّبَعَ﴾ الآية: فقيل إن الذي اتّبع رضوان الله. مَن لم يغلل، والذي باء بالسخط من غلّ، وقيل الذي اتبع الرضوان: من استشهد بأحد، والذي باء بالسخط: المنافقون الذين رجعوا عن الغزو ﴿ هُمْ دَرَجَاتٌ ﴾ ذووا درجات، والمعنى تفاوت بين منازل أهل الرضوان وأهل السخط أو التفاوت بين درجات أهل الرضوان فإن بعضهم فوق بعض، فكذلك درجات أهل السخط ﴿لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ ﴾ الآية إخبار بفضل الله على المؤمنين ببعث رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم ﴿مِّن أَنْفُسِهِمْ﴾ معناه في الجنس واللسان، فكونه من جنسهم يوجب الأنس به، وقلَّة الاستيحاش منه، وكونه بلسانهم يوجب حُسْن ألفهم عنه، ولكونه منهم يعرفون حسبه وصدقه وأمانته صلَّى الله تعالى عليه وآله وسلَّم ويكون، وهو صلَّى الله تعالى عليه وآله وسلَّم أشفق عليهم وأرحم بهم من الأجنبيين ﴿أَوَ لَمَّا أَصَابَتْكُم مُّصِيبَةٌ ﴾ الآية. عتاب للمسلمين على كلامهم فيمَن أصيب منهم يوم أُحُد ودخلت ألف التوبيخ على واو العطف، والجملة معطوفة على ما تقدّم من قصة أُحُد أو على محذوف ﴿ قَدْ أَصَبْتُم مُثْلَيْهَا ﴾ قتل يوم أُحُد من المسلمين سبعون، وكان قد قتل من المشركين يوم بدر سبعون، وأُسِرَ سبعون ﴿قُلْ هُوَ مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِكُمْ ﴾ قيل معناه أنهم عوقبوا بالهزيمة

لمخالفتهم رسول الله صلَّى الله تعالى عليه وآله وسلَّم حين أراد أن يقيم بالمدينة ولا يخرج إلى المشركين فأبوا إلاّ الخروج، وقيل بل ذلك إشارة إلى عصيان الرماة حسبما تقدّم ﴿يَوْمَ الْتَقَى الجَمْعَانِ ﴾ أي جمع المسلمين والمشركين يوم أُحُد ﴿وَقِيلَ لَهُمْ تَعَالَوا ﴾ الآية: كان رأي عبد الله بن أبيّ ابن سلّول أن لا يخرج المسلمون إلى المشركين، فلما طلب الخروج قوم من المسلمين، فخرج رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم: غضب عبد الله، وقال أطاعهم وعصانا، فرجع ورجع معه ثلاثمائة رجل، خمسين فمشى في أثرهم عبد الله بن عمر بن حزام الأنصاري، وقال لهم ارجعوا قاتلوا في سبيل الله، أو ادفعوا، فقال له عبد الله بن أبى ما أرى أن يكون فقال، لو علمنا أنه يكون قتال لكنّا معكم ﴿ أُو ادْفَعُوا ﴾ أي كثروا السواد، وإن لم تقاتلوا ﴿الذين قالوا ﴾ بذل من الذين نافقوا، أو لإخوانهم في النسب، لأنهم كانوا من الأوس والخزرج ﴿قُلْ فَاذْرَءُوا﴾ أي ادفعوا المعنى ردّ عليهم ﴿بَل أَخْيَاءَ ﴾ إعلام بأن حال الشهداء حال الأحياء من التمتّع بأرزاق الجنة بخلاف سائر الأموات من المؤمنين فإنهم لا يتمتعون بالأرزاق حتى يدخلوا الجنة يوم القيامة ﴿ وَيَسْتَبْشِرُونَ بِالَّذِينَ لَمْ يَلْحَقُوا بِهِمْ ﴾ المعنى أنهم يفرحون بإخوانهم الذين بقوا في الدنيا من بعدهم لأنهم يرجون أن يستشهدوا مثلهم فينالوا مثل ما نالوا من الشهادة ﴿ اللَّا خَوْفٌ ﴾ في موضع المفعول أو بدل من الذين ﴿ يَسْتَبْشِرُونَ ﴾ كرّر ليذكر ما تعلق به من النعمة والفضل ﴿ الَّذِينَ اسْتَجَابُوا ﴾ صفة للمؤمنين أو مبتدأ وخبره ﴿لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا﴾ الآية، ونزلت في الذين خرجوا مع رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم في اتَّباع المشركين بعد غزوة أُحُد، فبلغ بهم إلى حمراء الأسد وهي على ثمانية أميال من المدينة، وأقام بها ثلاثة أيام، وكانوا قد أصابتهم جراحات

وَاتَّقَوْاْ أَجُرُ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُمْ فَاخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَنَا وَقَالُواْ حَسْبُنَا اللَّهُ وَفِعْمَ الْوَكِيلُ ﴿ فَانْقَلَبُوا بِنِعْمَةِ مِّنَ اللَّهِ وَفَضْلٍ لَمْ يَمْسَمّهُمْ سُوَّةٌ وَاتَّبَعُواْ وَقَالُواْ حَسْبُنَا اللّهُ وَفَضْلٍ عَظِيمٍ ﴿ إِنَّهَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يُخَوِفُ أَوْلِيمَا وَأَلَّهُ فَوَهُمْ وَخَافُونِ إِن رُضُونَ اللّهَ وَاللّهُ دُو فَضْلٍ عَظِيمٍ ﴿ إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يُخَوِفُ أَوْلِيمَا وَهُ اللّهَ شَيْعًا فُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنهُمْ مُؤْمِنِينَ ﴿ وَاللّهَ شَيْعًا لَهُمْ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ

وشدائد، فتجلدوا وخرجوا فمدحهم الله بذلك ﴿الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ ﴾ الآية: لما خرج رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم إلى حمراء الأسد بعد أُحُد: بلغ ذلك أبا سفيان فمرّ عليه ركب من عبد القيس يريدون المدينة بالميرة فجعل لهم حمل بعير من زبيب على أن يتبطوا المسلمين عن اتباع المشركين فخوفوهم بهم، فقالوا حسبنا الله ونعم الوكيل فخرجوا، فالناس الأول ركب عبد القيس، والناس الثاني مشركوا قريش وقيل نادى أبو سفيان يوم أُحُد: موعدنا ببدر في القابل، فقال رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم إن شاء الله فلما كان العام القابل: خرج رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم إلى بدر للميعاد، فأرسل أبو سفيان نعيم بن مسعود الأشجعي ليثبط المسلمين، فعلى هذا الناس الأول نعيم، وإنما قيل له الناس وهو واحد: لأنه من جنس الناس: كقولك ركبت الخيل إذا ركبت فرسًا ﴿فَرَادَهُم﴾ الفاعل ضمير المفعول، وهو إن الناس قد جمعوا لكم فاخشوهم، والصحيح أن الإيمان يزيد وينقص، فمعناه هنا قوّة يقينهم وثقتهم بالله ﴿حَسْبُنَا اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ﴾ كلمة يدفع بها ما يخاف ويكره وهي التي قالها إبراهيم عليه السلام حين ألقى في النار، ومعنى حسبنا الله: كافينا وحده فلا نخاف غيره، ومعنى ونعم الوكيل: ثناء على الله وأنه خير مَن يتوكّل العبد عليه ويلجأ إليه ﴿فَانْقَلَبُوا﴾ أي رجعوا بنعمة السلامة وفضل الأجر ﴿واتَّبَعُوا رضْوَانَ اللَّهِ ﴾ بخروجهم مع رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم ﴿ ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ ﴾ المراد به هنا أبو سفيان، أو نعيم الذي أرسله أبو سفيان أو إبليس، وذلكم مبتدأ، والشيطان خبره وما بعده مستأنف، أو الشيطان نعت وما بعده خبر ﴿ يُخَوِّفُ أُولِيَاءَهُ ﴾ أي يخوفكم أيها المؤمنون أولياءه وهم الكفّار، فالمفعول الأول محذوف ويدلّ عليه قوله: ﴿فَلاَ تَخَافُوهُمْ﴾، وقرأ ابن مسعود وابن عباس يخوفكم أولياءه، وقيل المعنى يخوف المنافقين وهم أولياؤه من كفّار قريش، فالمفعول الثاني على هذا محذوف ﴿وَلاَ يَحْزُنْكَ ﴾ تسلية للنبي صلَّى الله عليه وآله وسلَّم، وقرىء بفتح الياء وضمَّ الزاي حيث وقع مضارعًا من حزن الثاني، وهو أشهر في اللغة من أحزن ﴿الَّذِينَ يُسَارِعُونَ في الكُفْرِ﴾ أي يبادرون إلى أقواله وأفعاله وهم المنافقون الله شيئا وَلَهُمْ عَذَابُ الِيدُ ﴿ وَلا يَحْسَبَنَ الّذِينَ كَفَرُواْ أَنَّمَا نُعْلِى هَمْ خَيْرٌ لِأَنْفُسِمِمْ إِنَّمَا نُعْلِى هَمْ عَذَابُ مُهِينُ ﴿ مَا كَانَ اللهُ لِيكَذَرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى مَا آأَنتُمْ عَلَيْهِ حَتَى يَمِيزَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى مَا آأَنتُمْ عَلَيْهِ حَتَى يَمِيزَ الْمَؤْمِنِينَ عَلَى مَا آأَنتُمْ عَلَيْهُ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى الْفَيْبِ وَلَكِنَ اللهَ يَجْتِي مِن رُسُلِهِ عَن مَن يُسَلِّهُ فَعَامِنُواْ بِاللهِ وَرُسُلِهِ وَإِن تُؤْمِنُواْ وَتَنَقُواْ فَلَكُمْ أَجَرُ عَظِيمٌ ﴿ وَلَا يَحْسَبَنَ اللهِ يَعْمَ الْفِينَ مَتَّكُونَ بِمَا عَالَهُ مُ اللهُ مُو سَرِّ لَهُمُ اللهُ مَا الْعَيْمِ وَلَا يَحْسَبَنَ اللهِ يَوْمَ الْفِيسَمَةِ وَلِلهِ مِيرَتُ اللهُ مِن وَاللهُ مِن اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

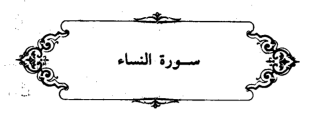
والكفّار ﴿إِنَّ الَّذِينَ اشْتَرَوُا ﴾ الآية هم المذكورون قبل أو على العموم في جميع الكفّار ﴿ أَنَّمَا تُمْلِي لَهُمْ خَيْرٌ ﴾ أي نمهلهم أن مفعول يحسبن، وما اسم أن فحقِّها أن تكتب منفصلة وخير خبر: إنما نملي لهم ما هنا كافّة والمعنى ردّ عليهم أي أن الإملاء لهم ليس خيرًا لهم إنما هو استدراج ليكتسبوا الإثم ﴿مَّا كَانَ اللَّهُ لِيَذَرَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ الآية: خطاب للمؤمنين، والمعنى ما كان الله ليدع المؤمنين مختلطين بالمنافقين، ولكنه ميّز هؤلام من هؤلاء بما ظهر في غزوة أحد من الأقوال والأفعال التي تدلُّ على الإيمان أو على النفاق ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُطْلِعَكُمْ على الغَيبِ ﴾ أي ما كان الله ليطلعكم على ما في القلوب مِن الإيمان والنفاق أو ما كان الله ليطلعكم على أنكم تغلبون أو تغلبون ﴿وَلَكِنَّ اللَّهَ يَجْتَبِي﴾ أي يختار من رسله مَن يشاء فيطلعهم على ما شاء من غيبه ﴿الَّذِينَ يَبْجُلُونَ﴾ يمنعون الزكباة وغيرها ﴿هُوَ خَيْرًا﴾ هِو فضل وخيرًا مفعول ثان، والأول محذوف تقديره لا يحسبن البخل خيرًا لهم ﴿سَيُطُوُّقُونَ﴾ أي يلزمون إثم ما بخلوا به، وقيل يجعل ما بخلوا به حيّة يطوّقها في عنقه يوم القيامة ﴿ لِلَّقِلْمِ سَمِعَ اللَّهُ ﴾ الآية: لما نزلت: مَن ذا الذي يقرض الله: قال بعض اليهود وهو فنحاص، أو حيي بن أخطب أو غيرهما إنما يستقرض الفقير من الغني، فالله فقير ونبحن أغنياء، فنزلت هذه الآية، وكان ذلك القول منهم اعتراضًا على القرآن أوجبه قلَّة فهمهم، أو تحريفهم للمعاني، فإن كانوا قالوه باعتقاد فهو كفر، وإن قالوه بغير اعتقاد: فهو استخفاف، وعناد ﴿سَنَكْتُبُ مَا قَالُوا﴾ أي تكتبه الملائكة في الصحف ﴿وَقَتْلَهُمُ الْأَنْبِيَّاءُ﴾ أي قتل آبائهما للأنبياء، وأسند إليهم لأنهم راضون به، ومتّبعون لمَن فعله من آبائهم ﴿الَّذِينَ قَالُوا﴾ صفة للذين، وليس صفة للعبيد ﴿حَتَّى يَأْتِينَا بِقُرْبَانِ ﴾ كانوا إذا أرادوا أن يعرفوا قبول الله لصدقة

نَوْمِنَ لِرَسُولٍ حَقَى يَأْتِينَا بِقَرْبَانِ تَأْكُلُهُ النَّارُّ قُلْ قَدْ جَآءَكُمْ رُسُلُ مِن قَبْلِي بِالْبَيِنَاتِ وَبَالِّذِى قُلْتُمْ فَلِهِ فَقَدْ كُذِبَ رُسُلُ مِن وَبِالَّذِى قُلْتُمْ فَلِهِ فَقَدْ كُذِبَ رُسُلُ مِن وَبِالَّذِى قُلْتُمْ فَلِهِ فَاللَّهُ عَلَى فَالْ فَقَدْ كُذِبَ رُسُلُ مِن قَبْلِكَ جَآءُ و بِالْبَيِنَاتِ وَالنَّهُ مِن وَالْكِتَبِ الْمُنِيرِ فَي كُلُ نَفْسِ ذَابِقَةُ اللَّوْتَ وَإِلَيْمَا تُوفَوْنَ اللَّهُ مِن وَالنَّهُ مِن وَالْمَنِيرِ فَي كُلُ نَفْسِ ذَابِقَةُ اللَّوْتَ وَإِلَيْمَا تُوفَوْنَ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ مَن وَالْمَن وَمَا الْمُحَدِو فَي اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مُلُولُ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن عُمْ وَاللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن مَا اللَّهُ مَن عَنْ مَن عَنْ مَا اللَّهُ مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن مُن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن مُن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَلُكُ السَّمُونِ وَالْلَامُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ فَي الْمَالُونَ فِي اللَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ فَي الْمُنْ إِلَى مُلْقُ السَّمُونِ وَالْلَامُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ فَي الْمَالُولُ فَلَا اللَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ فَي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ فَي الْمَالَ الْمَالُولُ فَا اللَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ فَي الْمُنْ وَاللَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ فَي اللَّهُ عَلَى كُلِ اللَّهُ عَلَى كُلُ اللَّهُ عَلَى مُن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مُلْ اللَّهُ عَلَى كُلُ مُنْ مُن اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ ا

أو غيرها جعلوه في مكان، فتنزل نار من السماء فتحرقه، وإن لم تنزل فليس بمقبول، فزعموا أن الله جعل لهم ذلك علامة على صدق الرسل ﴿ قُلْ قَدْ جَاءَكُمْ رُسُلٌ ﴾ الآية: ردّ عليهم بأن الرّسل قد جاءتهم بمعجزات توجب الإيمان بهم، وجاؤوهم أيضًا بالقربان الذي تأكله النار، ومع ذلك كذّبوهم وقتلوهم، فذلك يدلّ على أن كفرهم عناد، فإنهم كذبوا في قولهم إن الله عهد إلينا ﴿ فَإِن كَذَّبُوكَ فَقَدْ كُذّبَ ﴾ الآية تسلية للنبي على التأسّي بغيره ﴿ فَمَن رُخْزِحَ ﴾ أي نُحيّ وأبعِدَ ﴿ لَتُبْلُونَ ﴾ الآية: تسلية للنبي على التأسّي بغيره ﴿ فَمَن رُخْزِحَ ﴾ أي نُحيّ وأبعِدَ ﴿ لَتُبْلُونَ ﴾ الآية: حطاب للمسلمين، والبلاء في الأنفس بالموت والأمراض، وفي الأموال بالمصائب والإنفاق ﴿ وَلَتَسْمَعُنّ ﴾ الآية: سببها قول اليهود إن الله فقير، وسبّهم للنبي صلّى الله عليه وآله وسلّم للمسلمين ﴿ لَنَبُيئُنَهُ لِلنّاسِ وَلاَ تَكْتُمُونَهُ ﴾ قال ابن عباس نزلت وهي عامّة في كل مَن علّمه الله علما ﴿ الَّذِينَ يَهْرَحُونَ بِمَا أَتُوا ﴾ الآية: قال ابن عباس نزلت في أهل الكتاب سألهم النبي على عنه، واستحمدوا إليه بذلك، وفرحوا بما أوتوا من كتمانهم إياه ما قد أخبروه بما سألهم عنه، واستحمدوا إليه بذلك، وفرحوا بما أوتوا من كتمانهم إياه ما المهم عنه، وقاد أبو سعيد الخدري: نزلت في المنافقين: كانوا إذا خرج النبي على إلى الغزو تخلّفوا عنه، وفرحوا بمقعدهم خلاف رسول الله، وإذا قَدِمَ الباء يَشِي النبي صلى الله وأحبوا أن يحمدوا بما لم يفعلوا ﴿ فَلا تَخْسَبُنُهُم ﴾ بالتاء وفتح الباء: خطاب للنبي صلى الله وأحبوا أن يحمدوا بما لم يفعلوا ﴿ فَلا تَخْسَبُنُهُم ﴾ بالتاء وفتح الباء: خطاب للنبي صلى الله

ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ لَآيَنتِ لِأُولِي ٱلْأَلْبَئِ ١ اللَّهُ اللَّذِينَ يَذَكُرُونَ ٱللَّهَ قِيدَمَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَلَا بَطِلًا سُبِّحَنَكَ فَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ ﴿ إِنَّ كَانَّا إِنَّكَ مَن تُدِّخِلِ ٱلنَّارَ فَقَدْ أَخْزَيْتَهُ ۚ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَارٍ ١ إِنَّا إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِيًا يُنَادِي لِلْإِيمَانِ أَنْ ءَامِنُوا بِرَتِكُمْ فَعَامَنَّا رَبَّنَا فَأَغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَكَفِرْ عَنَّا سَيِّعَاتِنَا وَتَوَفَّنَا مَعَ ٱلْأَبْرَارِ ﴿ كَنَّا وَءَالِنَا مَا وَعَد تَّنَاعَلَى رُسُلِكَ وَلَا تَحْزِّنَا يَوْمَ ٱلْقِيكُمَةِ إِنَّكَ لَا تُخْلِفُ ٱلْمِيعَادَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ مَا اللَّهُمْ رَبُّهُمْ أَنِي لَا أُضِيعُ عَمَلَ عَلِمِل مِّنكُم مِن ذَكِرٍ أَوْ أَنْنَى "بَعْضُكُم مِنْ بَعْضٍ فَٱلَّذِينَ هَا جَرُواْ وَأُخْرِجُواْ مِن دِيَدِهِمْ وَأُوذُواْ فِي سَيِيلِي وَقَلْتَلُواْ وَقُتِلُواْ لَأُكَفِّرَنَّ عَنْهُمْ سَيِّفَا يَمِمْ وَلَأَدْ خِلَنَهُمْ جَنَّنتِ بَحُرِى مِن تَحْيِّهَا ٱلْأَنْهَارُ ثَوَابًا مِّنْ عِندِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ عِندَهُ حُسَنُ ٱلتَّوَابِ ﴿ لَا يَعُرَّنَكَ تَقَلُّبُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فِي ٱلْبِلَدِ ﴿ مَتَنَّعُ قَلِيلٌ ثُمَّ مَأْوَنَهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ ٱلْمِهَادُ ﴿ لَكِنِ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا رَبَّهُمْ لَمُمْ جَنَّنتُ تَعَرِّى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ عليه وآله وسلَّم، وبالياء وضمَّ الباء: أسند الفعل للذين يفرحون: أي لا يحسبون أنفسهم بمفازة من العذاب، ومَن قرأ تحسبن بالتاء: فهو خطاب للنبي صلّى الله عليه وآله وسلّم والذين يفرخون: مفعول به، وبمفازة المفعول الثاني، وكرَّر فلا تحسبنهم: للتأكيد، ومَن قرأ لا يحسبن بالياء في أسفل، فإنه حذف المفعولين، لدلالة مفعولي لا تحسبتهم عليهما ﴿ وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ ﴾ ذكر في البقرة ﴿ قِيَّامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ ﴾ أي يذكرون الله على كل حال فكأن هذه الهيآت حصر لحال بني آدم، وقيل إن ذلك في الصلاة؛ يصلُّون قيامًا، فإن لم يستطيعوا صلّوا قعودًا، فإن لم يستطيعوا صلّوا على جنوبهم ﴿رَبُّنّا ﴾ أي يقولون. ربّنا ما خلقت هذا لغير فائدة بل خلقته وخلقت البشر، لينظروا فيه فيعرفونك ﴿سَمِعْنَا مُنَادِيَا﴾ هو النبي ﷺ ﴿مَا وَعَدتُنَا عَلَى رُسُلِكَ﴾ أي على ألسنة رسلك ﴿مُن ذَكَر أَو أَنْفَى﴾ من لبيان الجنس، وقيل زائدة لتقدّم النفي ﴿بَعْضُكُم مِّن بَعْضِ﴾ النساء والرجال سُواء في الأجور والخيرات ﴿وأُخْرِجُوا مِن دِيَارِهِم﴾ هم المهاجرون آذاهم المشركون بمكة حتى خرجوا منها ﴿ ثُوَابًا ﴾ منصوبًا على المصدرية ﴿ لا يَغُرَّنَّكَ ﴾ الآية تسلية للنبي عَلَيْ أي لا تظنوا أن حال الكفّار في الدنيا دائمة فتهتموا لذلك، وأنزل لا يغرّنك منزلة لا يحزنك ﴿مَتَاحّ قَلِيلٌ ﴾ أي تقلّبهم في الدنيا قليل بالنظر إلى ما فاتهم في الآخرة ﴿ نُؤلا ﴾ منصوب على الحال من جنات أو على المصدرية ﴿للْأَبْرَارِ﴾ جمع باز وبر، ومعناه العاملون بالبر، وهي غاية التقوى والعمل الصالح، قال بعضهم الأبرار: هم الذين لا يؤذون أحدًا.

﴿ وَإِنَّ مِن أَهْلِ الْكِتَابِ ﴾ الآية: قيل نزلت في النجاشي ملك الحبشة، فإنه كان نصرانيًا فأسلم، وقيل في عبد الله بن سلام وغيره. ممّن أسلم من اليهود ﴿ لاَ يَشْتَرُونَ ﴾ مدح لهم، وفيه تعريض لذمّ غيرهم ممّن اشترى بآيات الله ثمنًا قليلاً ﴿ وَصَابِرُوا ﴾ أي صابروا عدوّكم في القتال ﴿ وَرَابِطُوا ﴾ أقيموا في النغور مرابطين خيلكم مستعدّين للجهاد، وقيل هو مرابطة العبد فيما بينه وبين الله، أي معاهدته على فعل الطاعة وترك المعصية والأوّل أظهر، قال عَيْلِيُ رباط يوم في سبيل الله خير من صيام شهر وقيامه وأما قوله في انتظار الصلاة فذلكم الرباط فهو تشبيه بالرباط في سبيل الله لعظم أُجْره، والمرابط عند الفقهاء هو الذي يسكن الثغور فيرابط فيها وهي غير موطنه، فأما سكانها دائمًا بأهلهم ومعايشهم فليسوا مرابطين، ولكنهم حماة، حكاه ابن عطية.



مدنية وآياتها ١٧٦ نزلت بعد الممتحنة

بنسب الله التخب التحسير

يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَاكُمْ مِن نَفْسِ وَهِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِعْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً وَاتَّقُواْ اللّهَ الَّذِي تَسَاءَ لُونَ بِهِـ وَالأَرْحَامُ إِنَّ اللّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ۞ وَءَانُواْ ٱلْيُلَكَيْنَ أَمُواٰلِهُمْ وَلَا تَتَبَدَّلُواْ

## بسم اللهِ الرَّحمان الرّحيم

﴿يَا أَيُهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ خطاب على العموم وقد تكلمنا على التقوى في أوّل البقرة ﴿مُن نَفْسِ وَاحِدَةٍ هو آدم عليه السلام ﴿زَوْجَهَا هي حَوّاء خلقت من ضلع آدم ﴿وَبَثُ نشر ﴿تَسَاءَلُونَ به أي يقول بعضكم لبعض أسألك بالله أن تفعل كذا ﴿والأَرْحَامَ بالنصب عطفًا على اسم الله أي اتقوا الأرحام فلا تقطعوها، أو على موضع الجار والمحرور، وهو به، لأنّ موضعه نصب وقرىء بالخفض عطف على الضمير في به، وهو ضعيف عند البصريين، لأنّ الضمير المخفوض لا يعطف عليه إلاّ بإعادة الخافض ﴿إنّ اللّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ إذا تحقق العبد بهذه الآية وأمثالها استفاد مقام المراقبة، وهو مقام شريف أصله علم وحال، ثم يثمر حالين: أما العلم، فهو معرفة العبد؛ لأنّ الله مطّلع عليه، ناظر إليه يرى جميع أعماله، ويسمع جميع أقواله، ويعلم كل ما يخطر على باله، وأما الحال فهي ملازمة هذا العلم للقلب بحيث يغلب عليه، ولا يغفل عنه، ولا يكفي العلم دون هذه

ٱلْخَيِيثَ بِالطَّيِّبِ وَلَا تَأْكُلُواْ أَمْوَلَكُمْ إِلَى أَمْوَلِكُمْ إِنَّهُ كَانَ حُوبًا كَبِيرًا ١ وَإِنْ خِفْتُمْ أَلَّا نُقْسِطُوا فِي ٱلْيَنْهَى

الحال، فإذا حصل العلم والحال: كانت ثمرتها عند أصحاب اليمين: الحياء من الله، وهو يوجب بالضرورة ترك المعاصى والجدّ في الطاعات، وكانت ثمرتها عند المقربين: الشهادة التي توجب التعظيم والإجلال لذي الجلال وإلى هاتين الثمرتين أشار رسول الله صلّى الله عليه وآله وسلّم بقوله: «الإحسان أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك»، فقوله أن تعبد الله كأنك تراه: إشارة إلى الثمرة الثانية، وهي المشاهدة الموجبة للتعظيم: كمَن يشاهد ملكًا عظيمًا، فإنه يعظمه إذ ذاك بالضرورة، وقوله فإن لم تكن تراه فإنه يراك: إشارة إلى الثمرة الأولى ومعناه إن لم تكن من أهل المشاهدة التي هي مقام المقربين، فاعلم أنه يراك فكن من أهل الحياء الذي هو مقام أصحاب اليمين، فلما فسر الإحسان أوّل مرة بالمقام الأعلى: رأى أنّ كثيرًا من الناس قد يعجزون عنه، فنزل عنه إلى المقام الآخر، واعلم أنّ المراقبة لا تستقيم حتى تتقدّم قبلها المشارطة والمرابطة، وتتأخر عنها المحاسبة والمعاقبة، فأما المشارطة: فهي اشتراط العبد على نفسه بالتزام الطاعة وترك المعاصى، وأما المرابطة. فهي معاهدة العبد لربّه على ذلك، ثم بعد المشارطة والمرابطة أول الأمر تكون المراقبة إلى آخره، وبعد ذلك يحاسب العبد نفسه على ما اشترطه وعاهد عليه، فإن وجد نفسه قد أوفي بما عهد عليه الله: حمد الله؛ وإن وجد نفسه قد حلَّ عقد المشارطة، ونقض عهد المرابطة. عاقب النفس عقابًا بزجرها عن العودة إلى مثل ذلك، ثم عاد إلى المشارطة والمرابطة وحافظ على المراقبة، ثم اختبر بالمحاسبة، فهكذا يكون حتى يلقى الله تعالى ﴿وَآتُوا الْيَتَامَى أَمْوَالَهُمْ﴾ خطاب للأوصياء وقيل للعرب الذين لا يورثون الصغير مع الكبير أمروا أن يورثوهم، وعلى القول بأنّ الخطاب للأوصياء، فالمراد أن يأتوا اليتامي من أموالهم ما يأكلون ويلبسون في حال صغرهم، فيكون اليتيم على هذا حقيقة، وقيل المراد دفع أموالهم إليهم إذا بلغوا فيكون اليتيم على هذا مجاز لأنّ اليتيم قد كبر ﴿وَلاَ تَتَبَدُّلُوا الخَبيثَ بالطّيب ﴾ كان بعضهم يبدل الشاة السمينة من مال اليتيم بالمهزولة من ماله، والدرهم الطيب بالزائف، فنهوا عن ذلك، وقيل المعنى: لا تأكلوا أموالهم وهو الخبيث، وتدعوا أموالكم وهو الطيب ﴿وَلاَ تَأْكُلُوا أَمْوَالَهُمْ إلى أَمْوَالِكُمْ ﴾ المعنى نهى أن يأكلوا أموال اليتامي مجموعة إلى أموالهم، وقيل نهى عن خلط أموالهم بأموال اليتامي، ثم أباح ذلك بقوله وإن تخالطوهم فإخوانكم، وإنما تعدّى الفعل بإلى؛ لأنه تضمن معنى الجمع والضم وقيل بمعنى مع ﴿ حُوبًا ﴾ أي ذنبًا ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ أَلاَّ تُقْسِطُوا فِي الْيَتَامَى فَانكِحُوا ﴾ الآية، قالت عائشة. نزلت في أولياء اليتامي الذين يعجبهم جمال أوليائهم فيريدون أن يتزوّجوهنّ فَانَكِحُواْ مَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ ٱلنِّسَلَةِ مَثْنَىٰ وَثُلَثَ وَرُبَكِعٌ فَإِنْ خِثْنُمُ أَلَّا نَعْدِلُواْ فَوَحِدَةً أَوْ مَا مَلَكَتَ أَيَّمَانُكُمْمُ ذَهِكَ أَذَنَ ۚ أَلَّا تَعُولُوا ۚ ۞ وَءَاتُواْ ٱلنِّسَآةَ صَدُقَائِمِنَ غِلَةٌ فَإِن طِبْنَ لَكُمْ عَن شَىْءٍ مِّنْهُ نَفْسًا فَكُلُوهُ هَنِيْتَا

ويبخسوهن في الصداق مكان ولايتهم عليهم، فقيل لهم أقسطوا في مهورهن، فَمَن خاف أن لا يقسط فليتزوّج بما طاب له من الأجنبيات اللاّتي يوفّهنّ حقوقهنّ، وقال ابن عباس: إن العرب كانت تتحرّج في أموال اليتامي ولا تتحرّج في العدل بين النساء، فنزلت الآية في ذلك: أي كما تخافون أن لا تقسطوا في اليتامي: كذلك خافوا النساء، وقيل إن الرجل منهم كان يتزوج العشرة أو أكثر، فهذا ضاق ماله أخذ من مال اليتيم، فقيل لهم إن خفتم أن لا تقسطوا في اليتامي فاقتصروا في النساء على ما طاب: أي ما حلَّه وإنما قال ما، ولم يقل من: لأنه أراد الجنس، وقال الزمخشري لأن الإناث من العقلاء يجرى مجرى غير العقلاء، ومنه قوله وما ملكت أيمانكم ﴿مَثْنَى وَثُلاَثَ وَرُبَّاعَ﴾ لا ينصرف للعدل والوصف، وهي حال من ما طاب، وقال ابن عطية بدل، وهي عدوله عن أعداد مكررة، ومعنى التكرار فيها أن الخطاب لجماعة، فيجوز لكل واحد منهم أن ينكح ما أراد من تلك الأعداد، فتكررت الأعداد بتكرار الناس، والمعنى أنكحوا اثنتين أو ثلاث أو أربعًا وفي ذلك منع لما كان في الجاهلية من تزوّج ما زاد على الأربع، وقال قوم لا يعبأ بقولهم: إنه يجوز الجمع بين تسع لأن مثنى وثلاث ورباع: يجمع فيه تسعة، وهذا خطأ، لأن المراد التخيير بين تلك الأعداد لا الجمع، ولو أراد الجمع لقال تسع ولم يعدل عن ذلك إلى ما هو أطول منه وأقلّ بيانًا، وأيضًا قد انعقد الإجماع على تحريم ما زاد على الرابعة ﴿فَوَاحِدَةً﴾ أي إن خفتم أن لا تعدلوا بين الاثنين أو الثلاث أو الأربع: فاقتصروا على واحدة، أو على ما ملكت أيمانكم من قليل أو كثير. رغبة في العدول وانتصاب واحدة بفعل مضمر تقديره فانكحوا واحدة ﴿ ذَلِكَ أَذْنَى أَلَّا تَعُولُوا ﴾ الإشارة إلى الاقتصار على الواحدة، والمعنى أن ذلك أقرب إلى أن لا تعولوا ومعنى تعولوا: تميلوا، وقيل يكثر عيالكم ﴿وَآتُوا النَّسَاء صَدُقَاتِهنَّ ﴾ خطاب للأزواج، وقيل للأولياء، لأن بعضهم كان يأكل صداق وليَّته، وقيل نهى عن الشغار ﴿ نِحْلَةً ﴾ أي عطية منكم لهنّ ، أو عطيّة من الله ، وقيل معنى نِحِلَة أي شرعة وديانة، وانتصابه على المصدر من معنى آتوهن أو على الحال من ضمير المخاطبين ﴿ فَإِن طِبْنَ لَكُمْ ﴾ الآية: إباحة للأزواج والأولياء على ما تقدّم من الخلاف أن يأخذوا ما دفعه النساء من صدقاتهن عن طيب أنفسهن والضمير في منه يعود على الصداق أو على الإيتاء ﴿ هَنِيتًا مَّرِيتًا ﴾ عبارة عن التحليل، ومبالغة في الإباحة وهما صفتان من قولك هنؤ الطعام

مَّرَيْكَا اللَّهِ وَلَا تُؤْتُوا ٱلسُّفَهَاءَ أَمُوالكُمُ ٱلَّتِي جَعَلَ اللَّهُ لكُمْ قِينَمًا وَأَزْزُقُوهُمْ فِبِهَا وَٱكْسُوهُمْ وَقُولُواْ لَهُمْ قَوْلًا مَّعُرُهِ فَا شَيَّ وَٱبْنَلُواْ ٱلْمِنْكُمَى حَتَى إِذَا بَلَعُواْ ٱلذِّكَاحَ فَإِنْ ءَانَسْتُم مِّنْهُمْ رُشُدًا فَٱذْفَعُواْ إِلَيْهِمْ أَمُولَكُمُ ۖ وَلَا تَأْكُلُوهَا ۚ إِسْرَافًا وَبِدَارًا أَن يَكْبُرُواْ وَمَن كَانَ غَنِيًّا فَلْيَسْتَعْفِفٌ وَمَن كَانَ فَقِيرًا فَلْيَأْكُلُ بِٱلْمَعْرُوفِ فَإِذَا دَفَعْتُمْ إِلَيْهِمْ أَمْوَلَهُمْ فَأَشَّهِدُواْ عَلَيْهِمْ وَكَفَى بِٱللَّهِ حَسِيبًا ۞ لِلرِّجَالِ نَصِيبُ مِّمَّا تَرَكَ ٱلْوَالِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ وَلِلنِّسَاءَ نَصِيبُ مِّمَّا تَرَكَ ٱلْوَالِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُوكَ مِمَّا قَلَّ مِنْهُ أَوْ كَثُرَّ نَصِيبًا مَّفُرُوضًا ۞ وَإِذَا حَضَرَ ٱلْقِسْمَةَ أُوْلُواْ ٱلْقُرْبَى وَٱلْيَنَكَىٰ وَٱلْمَسَكِينُ فَٱرْزُقُوهُم مِّنْهُ وَقُولُواْ لَمُمَّهُ قَوْلًا ومرؤ: إذا كان سائغًا لا تنغيص فيه، وهما وصف للمصدر: أي أكلا هنيئًا أو حال من ضمير الفاعل، وقيل يوقف على فكلوه ويبدأ هنينًا مرينًا على الدعاء ﴿وَلاَ تُؤْتُوا السُّفَهَاءَ﴾ قيل هم أولاد الرجل وامرأته: أي لا تؤتوهم أموالكم للتبذير، وقيل السفهاء المحجورون، وأموالكم. أموال المحجورين، وأضافها إلى المخاطبين لأنهم ناظرون عليها وتحت أيديهم ﴿قِيَامًا ﴾ جمع قيمة ، وقيل بمعنى قيامًا بألف. أي تقوم بها معايشكم ﴿وَارْزُقُوهُمْ فِيهَا وَاكْسُوهُمْ﴾ قيل إنها فيمن تلزم الرجل نفقته من زوجته وأولاده، وقيل في المحجورين يرزقون ويكسون من أموالهم ﴿وَقُولُوا لَهُمْ قَوْلاً مَّعْرُوفًا ﴾ أي ادعوا لهم بخير، أو عِدُوهم وعدًا جميلاً: أي إن شئتم دفعنا لكم أموالكم ﴿وَابْتَلُوا الْيَتَامَى﴾ أي اختبروا رشدهم ﴿بَلَغُوا النُّكَاحَ﴾ بلغوا مبلغ الرجال ﴿فَإِنْ آنَسْتُم مُّنْهُمْ رُشْدًا﴾ الرشد هو المعرفة بمصالحه وتدبير ماله، وإن لم يكن من أهل الدين، واشترط قوم الدين، واعتبر مالك البلوغ والرشد، وحينئذ يدفع المال واعتبر أبو حنيفة البلوغ وحده ما لم يظهر سفه، وقوله مخالف للقرآن ﴿ وَبِدَارًا أَن يَكْبَرُوا ﴾ ومعناه مبادرة لكبرهم أي أن الوصي يستغنم أكل مال اليتيم قبل أن يكبر وموضع أن يكبروا نصب على المفعولية ببدارا أو على المفعول من أجله تقديره مخافة أن يكبروا ﴿فَلْيَسْتَغْفِفُ﴾ أمر الوصي أن يستعفف عن مال اليتيم ولا يأكل منه شيئًا ﴿ومَنْ كَانَ فَقِيرًا فَلْيَأْكُلْ بِالمَغْرُوفِ﴾ قال عمر بن الخطاب المعنى أن يستسلف الوصي الفقير من مال اليتيم، فإذا أيسر ردّه، وقيل المراد أن يكون له أُجرة بقدر عمله وخدمته، ومعنى بالمعروف من غير إسراف، وقيل نسختها: إن الذين يأكلون أموال اليتامي ظلمًا ﴿فَأَشْهِدُوا عَلَيْهِمْ ﴾ أمر بالتحرّز والحرز فهو ندب، وقيل فرض ﴿للرِّجَالِ نَصِيبٌ ﴾ الآية: سببها أن بعض العرب كانوا لا يورثون النساء فنزلت الآية ليرث الرجال النساء ﴿نَصِيبًا مَّفْرُوضًا﴾ منصوب انتصاب المصدر المؤكد لقوله: ﴿فريضة من اللهِ [التوبة: ٦٠]، وقال الزمخشري منصوب على التخصيص، أعني بمعنى نصيبًا ﴿وَإِذَا حَضَرَ القِسْمَةَ ﴾ الآية: مَّعْرُوفًا ﴿ وَلِيَخْشَ الَّذِينَ لَوْ تَرَكُوا مِنْ خَلَفِهِمْ ذُرِّيَةٌ ضِعَافًا خَافُوا عَلَيْهِمْ فَلْيَتَقُواْ اللهُ وَلَيْقُولُوا اللهُ وَلَيْقُولُوا فَوْلا سَدِيدًا ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَأْحُلُونَ أَمْوَلَ الْيَسْتَمَى ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْ كُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ فَارَّا وَلَيْدِ كُمُّ لِللّهَ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّ

خطاب للوارثين أمروا أن يتصدّقوا من الميراث على قرابتهم، وعلى اليتامي وعلى المساكين، فقيل إن ذلك على الوجوب، وقيل على الندب وهو الصحيح، وقيل نسخ بآية المواريث ﴿ وَلِيخُشَ الَّذِينَ ﴾ الآية: معناها الأمر لأولياء اليتامي أنْ يُحْسِنُوا إليهم في تُظلِّير أموالهم، فيخافوا الله، على أيتامهم. كخوفهم على ذرّيتهم لو تركوهم ضعافًا، ويقدروا ذلك في أنفسهم حتى لا يفعلوا خلاف الشفقة والرحمة، وقيل الذين يجلسون إلى المريض فيأمروه أن يتصدّق بماله حتى يجحف بورثته، فأمروا أن يخشوا على الورثة كما يخشوا على أولادهم، وحذف مفعول وليخش، وخافوا جواب لو ﴿قَوْلاً سَدِيدًا ﴾ على القول الأول ملاطفة الوصي لليتيم بالكلام الحسن، وعلى القول الثاني أن يقول للموروث لا تسرف في وصيتك وارفق بورثتك ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَهْوَالَ الْيَتَامَى ظُلْمًا ﴾ قيل نزلت في الدين الا يورثون الإناث، وقيل في الأوصياء، ولفظها هام في كل مَن أكل مال الميتيم بغير حق ﴿إِنَّهُمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا﴾ أي أكلهم لمال اليتامي يؤول إلى دخولهم الناو، وقيل يأكلون النار في جهنم ﴿ يُوصِيكُمُ اللَّهُ فِي أَوْلاَدِكُمْ ﴾ هذه الآية نزلت بسبب بنات سعد بن الربيع ، الوقيل بسبب جابر بن عبد الله، إذ عاده رسول الله عليه في مرضه ورفعت ما كان في الجاهلية من توريث النساء والأطفال، وقيل نسخت الوصية للوالدين والأقربين وإنها قال بوصيكم بلفظ الفعل الدائم ولم يقل أوضاكم تنبيهًا على ما مضى، والشروع في أحكم آخر واللما قال يوصيكم الله باسم الظاهر، ولم يقل يوصيكم لأنه أراد تعظيم الوصية، فجاء بالاسم الذي هو أعظم الأسماء وإنما قال في أولادكم ولم يقل في أبنائكم، لأن الابن يقع على الابن من الرضاعة، وعلى ابن البنت، وعلى ابن المتبنّى وليسوا من الورثة ﴿لِلدُّكُر مِثْلُ كُطُّ الْأَنْفَيْنِ﴾ هذا بيان للوصية المذكورة، فإن قيل: هلا قال للأنثيين مثل حظ الذَّكر، أو للأنثى نصف حظِّ الذَّكَر؟ فالجواب: أنه بدأ بالذَّكَر لفضله، ولأن القصد ذكر حظَّه ولو قال للأُنثيين مثار حظ الذَّكر، لكان فيه تفضيل للإناث.

﴿ فَإِن كُنَّ نِسَاءَ ﴾ إنما أنَّت ضمير الجماعة في كُنّ ، لأنه قصد الإناث ، وأصله أن يعود على الأولاد ، لأنه يشمل الذكور والإناث ، وقيل يعود على المتروكات ، وأجاز

نِسَآةَ فَوْقَ ٱثَنَتَيْنِ فَلَهُنَّ ثُلُثَا مَا تَرَكُّ وَإِن كَانَتْ وَحِدَةً فَلَهَا ٱلنِّصْفُ وَلِأَبُونِهِ لِكُلِّ وَحِدِ مِّنْهُمَا ٱلسُّدُسُ مِمَّا تَرَكَ إِن كَانَ لَهُ وَلَدُّ فَإِن لَمْ يَكُن لَهُ وَلَدُّ وَوَرِثَهُ وَأَبُواهُ فَلِأُمِّهِ ٱلثَّلُثُ فَإِن كَانَ لَهُ وَلَدُّ وَوَرِثَهُ وَأَبُنَا وَكُمْ النَّلُثُ فَإِن كَانَ لَهُ وَلِيَّ وَلَدُ وَوَرِثَهُ وَأَبُنَا وَكُمْ النَّلُثُ فَإِن كَانَ لَهُ وَلِيَّ وَاللَّهُ وَلَا يُعَالَمُ اللَّهُ وَلَا لَهُ وَلَا اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْ إِخْولَا لِلللللهُ وَاللَّهُ الللهُ اللللهُ لُلُهُ مِنْ الللهُ الللهُ لَهُ وَلَا لَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَال

الزمخشري أن تكون كان تامَّة والضمير مبهم ونساء تفسير ﴿فَوْقَ اثْنَتَيْنِ﴾ ظاهره أكثر من اثنتين، ولذلك أجمع على أن للثلاث فما فوقهنّ الثلثان، وأما البنتان فاختلف فيهما، فقال ابن عباس لهما النصف كالبنت الواحدة وقال الجمهور الثلثان، وتأوَّلوا فوق اثنتين أن المراد اثنتان فما فوقهما، وقال قوم إن فوق زائدة كقوله: ﴿فاضربوا فوق الأعناق﴾ [الأنفال: ١٢] وهذا ضعيف وقال قوم إنما وجب لهما الثلثان بالسُّنَّة لا بالقرآن وقيل بالقياس على الأختين ﴿وإنْ كَانَتْ وَاحِدَةً ﴾ بالرفع فاعل، وكان تامّة، وبالنصب خبر كان، وقوله تعالى: ﴿فلها النصف﴾ [الأنفال: ١٢] نصف على أن للبنت النصف إذا انفردت، ودليل على أن للابن جميع المال إذا انفرد لأن للذِّكر مثل حظِّ الأُنثيين ﴿إِنْ كَانَ لَهُ وَلَدٌ﴾ الولد يقع على الذكر والأنثى والواحد والاثنين والجماعة سواء كان للصلب، أو ولد ابن، وكلهم يرد الأبوين إلى السدس ﴿وَوَرِثُهُ أَبُواهُ فَلأُمُهِ الثُّلُثُ﴾ لِم يجعل الله للأُم الثلث إلاّ بشرطين «أحدهما» عدم الولد، والآخر إحاطة الأبوين بالميراث، ولذلك دخلت الواو لعطف أحد الشرطين على الآخر، وسكت عن حظّ الأب استغناء بمفهومه، لأنه لا يبقى بعد الثلث إلاّ الثلثان ولا وارث إلاّ الأبوان، فاقتضى ذلك أن الأب يأخذ بقية المال وهو الثلثان ﴿ فَإِن كَانَ لَهُ إِخْوَةٌ فَلأُمُّهِ السُّدُسُ ﴾ أجمع العلماء على أن ثلاثة من الإخوة يردون الأم إلى السدس، واختلفوا في الاثنين فذهب الجمهور أنهما يردّانها إلى السدس، ومذهب ابن عباس أنهما لا يردّانها إليه، بل هما كالأخ الواحد وحجّته أن لفظ الأخوة لا يقع على الاثنين لأنه جمع لا تثنية وأقلّ الجمع ثلاثة وقال غيره إن لفظ الجمع قد يقع على الاثنين. كقوله: ﴿وَكِنَّا لَحَكُمُهُم شَاهِدِينَ ﴾ [الأنبياء: ٧٨]، وتسوَّروا المِحراب، وأطراف النهار، واحتجُوا بقولِه ﷺ: «الاثنان فما فوقهما جماعة، وقال مالك: مضت السُّنَّة أن الإخوة اثنان فصاعدًا، ومذهبه أن أقل الجمع اثنان، فعلى هذا يحجب الأبوان من الثلث إلى السدس، سواء كانا شقيقين أو لأب أو لأم أو مختلفين، وسواء كانا ذكرين أو أُنثيين أو ذكر أو آنثي، فإن كان معهما أب: ورث بقية المال، ولم يكن للإخوة شيء عند الجمهور، فهم يحجبون الأم، ولا يرثون، وقال قوم يأخذون السدس الذي حجبوه عن الأم، وإن لم يكن أب ورثوا ﴿مِن بَعْدِ وَصِيَّةِ يُوصِي بِهَا أَوْ دَيْنِ ﴾ قوله من بعد يتعلق بالاستقرار المضمر في قوله:

﴿ فَلَهُنَّ ثَلْثًا مَا تُركُ ﴾ [النساء: ١١]: أي استقرَّ لهنَّ الثلثان من بعد وصيَّة، ويمتنع أن يتعلق بترك، وفاعل يوصى الميت، وإنما قدّمت الوصية على الدين والدين مقدّم عليها في الشريعة: اهتمامًا بها، وتأكيدًا للأمر بها، ولئلا يتهاون بها وأخر الئين: لأن صاحبه يتقاضاه، فلا يحتاج إلى تأكيد في الأمر بإخراجه وتخرج الوصية من الثلث، والدين من رأس المال بعد الكفن؛ وإنما ذكر الوصية والدين نكرتين: ليدلُّ على أنهما قد يكونان وقد لا يكونان فدلَ ذلك على وجوب الوصية ﴿ أَقْرَبُ لَكُمْ نَفْعًا ﴾ قيل بالإنفاق إذا احتيج إليه، وقيل بالشفاعة في الآخرة، ويحتمل أن يريد نفعًا بالميراث من ماله، وهو أليق بسياق الكلام ﴿ وَلَكُمْ نِصْفُ مَا تَرَكَ أَزْوَاجُكُمْ ﴾ الآية خطاب للرجال وأجمع العلماء على ما تضمنته هذه الآية من ميراث الزوج والزوجة، وأن ميراث الزوجة تنفرد به إن كانت واحدة، ويقسم بينهنّ إن كنّ أكثر من واحدة، ولا ينقص عن ميراث الزوج والزوجة وسائر السهام، إلاّ مَا نقصه العول على مذهب جمهور العلماء، خلافًا لابن عباس، فإنه لا يقول بالعول فإن قيل: لِمَ كرّر قوله: ﴿مِن بَعْدِ وَصِيّةٍ ﴾، مع ميرات الزوج وميراث الزوجة، أولم يذكره قبل ذلك إلاّ مرة واحدة في ميراث الأولاد والأبوين، فالجواب أن الموروث في ميراث الزوج هو الزوجة، والموروث في ميراث الزوجة هو الزوج، وكل واحدة قضية على انفرادها، فلذلك ذكر ذلك مع كل واحدة بخلاف الأولى، فإن الموروث فيها واحد، ذكر حكم ما يرث منه أولاده وأبواه، وهي قضية واحدة، فلذلك قال فيها من بعد وصية مرة واحدة ﴿وَإِن كَانَ رَجُلُ يُورَثُ كُلالةً ﴾ الكلالة هي انقطاع عمود النسب وهو خلو الميت عن ولد ووالد، ويحتمل أن تطلق هنا على الميت الموروث، أو على الورثة، أو على القرابة، أو على المال: بأن كانت على الميت، فإعرابها خبر كان، ويورث في موضع الصفة أو يورث خبر كان، وكلالة: حال من الضمير في يورث، أو تكون كان تامّة، ويورث في موضع الصفة؛ وكلالة حال من الضمير، وإن كانت للورثة فهي مصدر في موضع الحال وإن كانت للقوابة فهي مفعول من أجله، وإن كانت للمال فهي مفعول ليورث، وكل وجه من هذه الوجوه

الشُدُسُ فَإِن كَانُواْ أَكُ بَرَ مِن ذَلِكَ فَهُمْ شُرَكَا أُفِى الثَّلُثِ مِن بَعَدِ وَصِيّةٍ يُوصَى بِهَا أَوْ دَيْنِ غَيْرَ مُضَارِّ وَصِيتَةً مِنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَلِيمٌ شَيْ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ وَمَن يُطِع اللَّهَ وَرَسُولَهُ يُدْخِلَهُ حَدَادِينَ فِيها اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدْخِلُهُ نَارًا وَذَلِكَ الْفَوْرُ الْعَظِيمُ شَيْ وَمَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدْخِلُهُ نَارًا وَذَلِكَ الْفَوْرُ الْعَظِيمُ فَيَ وَمَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدْخِلُهُ نَارًا فَذَلِكَ الْفَوْرُ الْعَظِيمُ فَيَ الْمَوْرُ الْعَظِيمُ فَي وَمَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدْخِلُهُ نَارًا حَمَالًا فَي اللَّهُ وَيَسُولُهُ وَيَتَعَدَّ مُدُودً مَن اللَّهُ مَارًا فَي اللَّهُ وَاللَّهِ عَذَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنَا اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنَ سَبِيلًا شَى وَالْذَانِ يَأْتِينِهَا مِنكُمْ فَعَادُوهُمُ الْ اللَّهُ مُلْنَ سَبِيلًا شَى وَالْذَانِ يَأْتِينِهَا مِنكُمْ فَعَادُوهُمُ الْ اللَّهُ مُلْنَ سَبِيلًا شَهُ وَالْذَانِ يَأْتِينِهَا مِنكُمْ فَعَادُوهُمَا فَإِن تَابَا وَأَصْلَكُمُ مَا لَاللَّهُ مُلْنَ سَبِيلًا شَلَ وَالْذَانِ يَأْتِينِهَا مِنكُمْ فَعَادُوهُمَا فَإِن تَابَا وَأَصْلَكُمُ اللَّهُ مُلَالًا لَكُونُ سَبِيلًا شَلَى وَالْذَانِ يَأْتِينِهَا مِنكُمْ فَعَادُوهُمَا فَإِن تَابَا وَأَصْلَكُمُ اللَّهُ مُؤْنَ سَبِيلًا شَلَى وَالْدَانِ يَأْتِينِهَا مِنكُمْ فَعَادُوهُمَا فَإِن تَابَا وَأَصْلَكُمُ اللَّهُ اللَّهُ مُلْنَ سَبِيلًا شَلْ وَالْذَانِ يَأْتِينِهُا مِنكُمْ الْمُؤْتُ اللَّهُ مُلْكُونَ سَبِيلًا شَلْ وَالْمَالِقُولُ الْمُؤْتُ مِنْ الْمُؤْتِلِكُ اللْمُ الْمُؤْتُ الْمُولِ اللَّهُ مُلْكُونُ الْمُؤْتُ وَاللَّهُ الْمُؤْتُ اللَّهُ الْمُؤْتُ وَاللَّهُ الْمُؤْتُ الْمُؤْتُ الْمُؤْتُ الْمُؤْتُ الْمُؤْتِ الْمُؤْتُ اللَّهُ الْمُؤْتُ الْمُؤْتُ الْمُؤْتُ اللَّهُ الْمُؤْتُ اللَّهُ الْمُؤْتُ الْمُؤْتُ الْمُؤْتُ اللَّهُ الْمُؤْتُ الْمُؤْتُ الْمُؤْ

على أن تكون كان تامّة، ويورث في موضع الصفة، وأن تكون ناقصة ويورث خبرها ﴿وَلَكُ **أَخْ أَوْ أُخْتُ﴾** المراد هنا الأخ للأُم والأُخت للأم بإجماع وقرأ سعد بن أبي وقاص: وله أخ أُو أُخت لأُمه، وذلك تفسير للمعنى ﴿فَلِكُلِّ وَاحِدٍ مُّنْهُمَا السُّدُسُ﴾ إذا كان الأخ للأُم واحد فله السدس، وكذلك إذا كانت الأُخت للأُم واحدة ﴿فَهُمْ شُرَكَاءُ فِي الثُّلُثِ﴾ إذا كان الإخوة للأم اثنين فصاعدًا: فلهما لثلث بالسواء بين الذكر والأنثى، لأن قوله شركاء، يقتضى التسوية بينهم، ولا خلاف في ذلك ﴿غَيْرَ مُضَارً﴾ منصوب على الحال والعامل فيه يوصي ومضارّ اسم فاعل، قال ابن عباس الضرار في الوصية من الكبائر، ووجوه المضار كثيرة: منها الوصية لوارث، والوصية بأكثر من الثلث أو بالثلث فرارًا عن وارث محتاج، فإن علم أنه قصد بوصيته الإضرار ردّ ما زاد على الثلث اتّفاقًا، واختلف هل يرد الثلث على قولين في المذهب، والمشهور أنه ينفذ ﴿وَصِيَّةً مِّنَ اللَّهِ﴾ مصدر مؤكد لقوله يوصيكم الله ويجوز أنَّ ينتصب بغير مصدر ﴿تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ ﴾ إشارة إلى ما تقدَّم من المواريث وغيرها ﴿ومَن يَغْصَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ﴾ الآية: تعلق بها المعتزلة في قولهم إن العصاة من المؤمنين يخلدون في النار، وتأوّلها الأشعرية على أنها في الكفّار ﴿يَأْتِينَ الفَاحِشَةَ﴾ هي هنا الزنا ﴿مِن نُسَائِكُمْ﴾ أو من المسلمات؛ لأن المسلمة تحدّ حدّ الزنا، وأما الكافر أو الكافرة فاختلف هل يحدّ أو يعاقب ﴿فَإِسْتَشْهِدُوا عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةً مُنْكُمْ ﴾ قيل إنما جعل شهداء الزنا أربعة تغليظًا على المدّعي وستراً على العباد، وقيل ليكون شاهدان على كل واحد من الزانيين ﴿فَأَمْسِكُوهُنَّ فِي الْبُيُوتِ﴾ كانت عقوبة الزنا الإمساك في البيوت، ثم نسخ ذلك بالأذى المذكور بعد هذا، وهو السبّ والتوبيخ، وقيل الإمساك للنساء والأذى للرجال فلا نسخ بينهما ورجّحه ابن عطية بقوله في الإمساك من نسائكم، وفي الأذى منكم، ثم نسخ الإمساك والأذى

قَاعْرِضُواْ عَنْهُمَا لَإِنَّ اللّهَ كَانَ تَوَّابًا رَّحِيمًا إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اللّهِ لِلَّذِيثَ يَعْمَلُونَ السُّوَةُ عِلَى اللّهِ لِلَّذِيثَ يَعْمَلُونَ السُّوةِ عِمَلَةِ ثُمَّ يَتُوبُ وَمَ مَن فَرِيبٍ فَأُولَتِهِكَ يَتُوبُ اللّهُ عَلَيْمٍ مُّ وَكَانَ اللّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا اللّهِ وَلَيْسَتِ التَّوْبَةُ لِلَّذِيثَ يَعْمَلُونَ السَّيِّعَاتِ حَقَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ إِنِي تَبْتُ وَلَيْسَتِ التَّوْبَةُ لِلَذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيِّعَاتِ حَقَى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ إِنِي تَبْتُ اللّهُ اللّهِ مَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

بالرجم للمحصن وبالجلد لغير المحصن، واستقر الأمر على ذلك، وأما الجلد فمذكور في سورة النور، وأما الرجم فقد كان في القرآن ثم نسخ لفظه وبقي حكمه، وقد رجم ﷺ ماعز الأسلمي وغيره ﴿فَأَعْرِضُوا عَنْهُمَا﴾ لما أمر بالأذى للزاني أمر بالإعراض عنه إذا تاب، وهو ترك الأذى ﴿إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اللَّهِ ﴾ أي إنما يقبل الله توبة مَن كان على هذه الصفة، وإذا تاب العبد توبة صحيحة بشروطها فيقطع بقبول الله لتوبته عند جمهور العلماء، وقال أبو المعالي يغلب ذلك على الظن ولا يقطع به ﴿يَعْمَلُونَ السُّوءَ بِجَهَالَةٍ ﴾ أي بسفاهة وقلة تحصيل أداة إلى المعصية، وليس المعنى أنه يجهل أن ذلك الفعل يكون معصية، قال أبو العالية. أجمع الصحابة على أن كل معصية فهي بجهالة، سواء كانت عمدًا أو جهلاً ﴿ثُمُّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ﴾ قيل قبل المرض والموت. وقيل قبل السياق، ومعايَّنة الملائكة، وفي هذا قال رسول الله صلّى الله عليه وآله وسلّم: «إن الله يقبل توبة العبد ما لم يغرغر» ﴿وَلَيْسَتِ النَّوْبَةُ ﴾ الآية: في الذين يصرّون على الذنوب إلى حين لا تقبل التوبة، وهو معاينة الموت فإن كانوا كفّار فهم مخلدون في النار بإجماع، وإن كانوا مسلمين فهم في مشيئة الله إن شاء عذَّبهم، وإن شاء غفر لهم. فقوله: ﴿أَعْتَدْنَا لَهُمْ عَلَالَهُ ۖ أَلِيمًا ﴾: ثابت في حقّ الكفّار ومنسوخ في حق العصاة من المسلمين، بقوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ لاَ يَغْفَر أَن يُشْرَكَ بِهِ ويغفر ما دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءَ ﴾ [النساء: ٤٨]. فعذابهم مقيد بالمشيئة ﴿لاَ يَحِلُ لَكُمْ أَنْ تَرِثُوا النَّسَاءَ﴾ قال ابن عباس: كانوا في الجاهلية إذا مات الرجل كان أولياؤه أحقّ بامرأته إن شاؤوا تزوَّجها أحدهم، وإن شاؤوا زوَّجوها من غيرهم، وإن شاؤوا منعوها التزوَّج، فنزلت الآية في ذلك، فمعنى الآية على هذا: لا يحلُّ لكم أن تجعلوا النساء يُورثن عن الرجال، كما يورث المال، وقيل الخطاب للأزواج الذين يمسكون المرأة في العصمة ليرثوا مالها من غير غبطة بها، وقيل الخطاب للأولياء الذين يمنعون وليّاتهم من التزوّج ليرثوهنّ دون الزوج ﴿ وَلا تَعْضُلُوهُنَّ ﴾ معطوف على أن ترثوا، أو نهي والعضل المنع، قال ابن عباس: هي أيضًا في أولياء الزوج الذين يمنعون زوجته من التزوّج بعد موته إلاّ أنَّ قوله مَّا آتيتموهنّ

يَأْتِينَ بِفَحِشَةٍ مُّبَيِّنَةً وَعَاشِرُوهُنَ بِالْمَعْرُوفِ فَإِن كَرِهْ تُمُوهُنَّ فَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُوا شَيْئًا وَيَجْعَلَ اللَّهُ فِيهِ خَيْرًا كَيْتُمْ وَإِنْ أَرَدَتُمُ اسْتِبْدَالَ زَقْحٍ مَّكَاكَ زَقْحٍ وَاتَيْتُمْ إِلَى اللَّهُ فِيهِ خَيْرًا فَلَا تَأْخُذُواْ مِنْهُ شَيْئًا أَتَأْخُذُونَهُ بُهْ تَكْنَا وَإِنْمًا مُبِينًا فِي وَكَيْفَ إِحْدَىٰهُنَ قِنطارًا فَلَا تَأْخُذُواْ مِنْهُ شَيْئًا أَتَأْخُذُونَهُ بُهْ تَكْنَا وَإِنْمًا مُبِينًا فِي وَكَيْفَ تَأْخُذُونَهُ بُهْ تَكُنَا وَإِنْمًا مُبِينًا فِي وَكَيْفَ تَأْخُذُونَهُ وَقَدْ أَفْضَىٰ بَعْضُ كُمْ إِلَى بَعْضِ وَأَخَذُونَ مِنصَكُم مِيثَنَقًا غَلِيظًا آنَ وَلَا مَا قَدْ سَلَفَ إِنَّهُ كَانَا فَكِيشَةً وَمَقْتَا فَلَيْكُمْ وَمَقْتَا

على هذا معناه ما آتاها الرجل الذي مات، وقال ابن عباس: هي في الأزواج الذين يمسكون المرأة ويسيئون عِشرتها حتى تفتدي بصداقها، وهو ظاهر اللفظ في قوله ما آتيتموهن، ويقويه قوله: ﴿وعَاشِرُوهُن بِالمَعْرُوفِ﴾، فإن الأظهر فيه أن يكون في الأزواج، وقد يكون في غيرهم، وقيل هي للأولياء ﴿إِلاَّ أَن يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ ﴾ قيل الفاحشة هنا الزنا، وقيل نشوز المرأة وبغضها في زوجها، فإذا نشزت جاز له أن يأخذ ما آتاها من صداق أو غير ذلك من مالها وهذا جائز على مذهب مالك في الخلع، إذا كان الضرر من المرأة، والزنا أصعب على الزوج من النشوز، فيجوز له أخذ الفدية ﴿فَإِن كُرِهْتُمُوهُنَّ ﴾ الآية: معناها إن كرهتم النساء لوجه فاصبروا عليه، فعسى أن يجعل الله الخير في وجه آخر، وقيل الخير الكثير الولد، والأحسن العموم، وهذا معنى قوله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم: لا يترك مؤمن مؤمنة، إن سخط منها خلقًا رضي آخر ﴿وَإِنْ أَرَدُّتُمْ اسْتِبْدَالَ زَوْجِ ﴾ الآية: معناها المنع من أن يأخذ الرجل من المرأة فدية على الطلاق إن أراد أن يبدلها بأخرى وعلى هذا جرى مذهب مالك وغيره في المنع من الفدية إذا كان الضرر وأرادت الفراق من الزوج، فقال قوم إنَّ هذه الآية منسوخة بقوله في البقرة: ﴿فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِما فِيما افْتَدَت بهِ ﴾ [البقرة: ٢٢٩]، وقال قوم هي ناسخة، والصحيح أنها غير ناسخة ولا منسوخة، فإنّ جواز الفدية على وجه ومنعها على وجه، فلا تعارض ولا نسخ ﴿قِنْطَارًا﴾ مثال على جهة المبالغة في الكثرة، وقد استدلَّت به المرأة على جواز المغالاة في المهور حين نهي عمر بن الخطاب عن ذلك فقال عمر رضى الله عنه امرأة أصابت، ورجل أخطأ، كل الناس أفقه منك يا عمر ﴿أَفْضَى بَعْضُكُمْ إِلَى بَعْض ﴾ كناية عن الجماع ﴿مُيثَاقًا خَلِيظًا ﴾ قيل عقدة النكاح، وقيل قوله: ﴿فَإِمْسَاكُ بِمَغْرُوفِ أَو تَسْرِيحُ بِإحسانِ﴾ [البقرة: ٢٢٩]، وقيل الأمر بحُسْنِ المُعَاشِرةِ ﴿وَلاَ تَنْكِحُوا مَا نَكَحَ آباؤُكُم مِّنَ النِّسَاءِ﴾ كان بعض العرب يتزوَّج امرأة أبيه بعده فنزلت الآية تحريمًا لذلك، فكل امرأة تزوّجها رجل حُرِّمَت على أولاده ما سفلوا، وَسَاآءَ سَبِيلًا ١ ﴿ مُرِمَتَ عَلَيْكُمُ أَمْهَا ثُكُمُ وَبَنَا ثُكُمُ وَأَخَوَا ثُكُمُ وَعَمَّاتُكُمُ وَعَمَّاتُكُمُ وَعَمَّاتُكُمُ وَخَالَتُكُمُ وَبَنَاتُ الْأَخْتِ وَأُمَّهَا ثُكُمُ الَّيِّ ٱرْضَعْنَكُمْ وَأَخَوَا ثُكُم مِّنَ

سواء دخل بها أو لم يدخل، فالنكاح في الآية بمعنى العقد، وما نكح: يعني النساء، وإنما أطلق عليهن ما، وإن كن ممن يعقل؛ لأن المراد الجنس فإن زنى رجل بامرأة فاختلف هل يحرم تزوّجها على أولاده أم لا: فحرّمه أبو حنيفة، وأجازه الشافعي، وفي المذهب قولان: واحتج من حرّمه بهذه الآية وحمل النكاح فيها على الوطء وقال من أجازه إنّ الآية لا تتناوله إذ النكاح فيها بمعنى العقد ﴿إلا مَا قَدْ سَلَفَ﴾ أي إلا ما فعلتم في الجاهلية من ذلك، وانقطع بالإسلام فقد عفى عنه فلا تؤاخذون به، ويدلّ على هذا قوله: ﴿إنّ اللّه كَانَ خَفُورًا رّحِيمًا﴾ بعد قوله: ﴿إلا ما قد سلف﴾ في المرأة الأخرى في الجمع بين الأختين قال ابن عباس: كانت العرب تحرّم كلّ ما حرّمته الشريعة إلاّ امرأة الأب، والجمع بين الأختين، وقيل المعنى: إلا ما قد سلف فانكحوه إن أمكنكم، وذلك غير ممكن؛ فالمعنى المبالغة في التحريم ﴿إنّهُ كَانَ فَاحِشَةٌ وَمَقْتًا﴾ كان في هذه الآية تقتضي الدوام كقوله: ﴿إنَّ اللّه كَانَ فَلُورًا رّحِيمًا﴾، وشبّه ذلك وقال المبرّد هي زائدة وذلك خطأ لوجود خيرها منصوبًا، وزاد غذا المقت على ما وصف من الزنا في قوله تعالى: ﴿إنّهُ كَانَ فَاحِشَةً وَمَقْتًا وَسَاءَ سَبِيلاً﴾: هذا المقت على ما وصف من الزنا في قوله تعالى: ﴿إنّهُ كَانَ فَاحِشَةً وَمَقْتًا وَسَاءَ سَبِيلاً﴾: دلالة على أن هذا أقبح من الزنا.

وحُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ الآية. معناها تحريم ما ذكر من النساء، والنساء المحرمات على التأبيد ثلاثة أصناف؛ بالنسب، وبالرضاع، وبالمصاهرة. فأما النسب فيحرم به سبعة أصناف، وهي المذكورة في هذه الآية، وضابطها أنه يحرم على الرجل فصوله ما سفلت، وأصوله ما علت، وفصول أبويه ما سفلت وأول فصل من كل أصل متقدّم على أبويه وأمّها تُكُمُ يدخل فيه الوالدة والجدّة من قبل الأم والأب ما عَلَون ﴿وَبَنَاتُكُمْ يدخل فيه البنت وبنت الابن وبنت البنت ما سفلن ﴿وَأَخَوَاتُكُمْ يدخل فيه الأُخت الشقيقة؛ أو لأب أو لأم ﴿وَعَمَاتُكُمْ يدخل فيه أُخت الوالد، وأُخت الجدّ ما علا، سواء كانت شقيقة أو لأب أو لأم ﴿وَجَالاتُكُمْ يدخل فيه أُخت الأم وأُخت الجدّ ما علت سواء كانت شقيقة أو لأب أو لأم ﴿وَبَنَاتُ الأَخِ يدخل فيه كلّ مَن تناسل من الأخ الشقيق أو لأب أو لأم ﴿وَبَنَاتُ الأَخِ يدخل فيه كلّ مَن تناسل من الأخت الشقيقة أو لأب أو لأم ﴿وَأُمّها تُكُمُ الرّضَاعَة وهم الأم والأخت الشقيقة أو لأب أو لأم ﴿وَأُمّها تُكُمُ اللّهُ عِنْ الرّضاعة وهم الأم والأخت الله المناه من الرّضاعة وهم الأم والأخت الله والأخت الشقيقة أو لأب أو لأم والمُخت الله والأخت الشقيقة أو لأب أو لأم والأخت الله والأخت الشقيقة أو لأب أو لأم والمُخت الله والأخت المناه والأخت الله والأخت الشقيقة أو لأب أو لأم والمُخت الله والأخت الله والأخت الله والأخت الله والأخت الله والأب والأخت الله والأخت

ٱلرَّضَاعَةِ وَأُمَّهَاتُ نِسَآبِكُمُ وَرَبَيْبِبُكُمُ ٱلَّتِي فِي حُجُورِكُم مِّن نِسَآبِكُمُ ٱلَّتِي وَحُجُورِكُم مِّن نِسَآبِكُمُ ٱلَّتِي وَحَلَيْبِلُ دَخَلْتُم وَحَلَيْبِلُ وَحَلَيْبِلُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَحَلَيْبِلُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَحَلَيْبِلُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَحَلَيْبِلُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّ

وقال رسول الله على: «يحرم من الرضاع ما يحرم من النسب، فاقتضى ذلك تحريم الأصناف السبعة التي تحرم من النسب وهي الأم والبنت والأُخت والعمّة والخالة وبنت الأخ وبنت الأُخت وتفصيل ذلك يطول، وفي الرضاع مسائل لم نذكرها لأنها ليس لها تعلَّق بألفاظ الآية ﴿وَأُمُّهَاتُ نِسَائِكُمْ ﴾ المحرّمات بالمصاهرة أربع: وهنّ زوجة الأب، وزوجة الابن، وأُمّ الزوجة، وبنت الزوجة، فأما الثلاث الأُوَل فتحرم بالعقد دخل بها أم لم يدخل بها، وأما بنت الزوجة فلا تحرم إلا بعد الدخول بأُمها، فإن وطئها حرّمت عليه بنتها بالإجماع، وإن تلذَّذ بها دون الوطء فحرِّمها مالك والجمهور وإن عقد عليها ولم يدخل بها: لم تحرم بنتها إجماعاً، وتحرم هذه الأربع بالرّضاع كما تحرم بالنسب ﴿وَرَبَائِبُكُمُ اللاتِي فِي حُجُورِكُم مِّن نُسَائِكُمُ ﴾ الربيبة هي بنت امرأة الرجل من غيره: سُمّيت بذلك لأنه يربّيها فلفظها فعيلة بمعنى مفعولة، وقوله: ﴿اللَّتِي فِي حُجُورِكُم﴾ على غالب الأمر إذ الأكثر أن تكون الربيبة في حجر زوج أُمّها، وهي محرّمة سواء كانت في حجره أم لا، هذا عند الجمهور من العلماء، إلا ما رُوِيَ عن عليّ بن أبي طالب رضي الله عنه أنه أجاز نكاحها إن لم تكن في حجره ﴿اللَّتِي دَخَلْتُم بِهِنَّ﴾ اشترط الدخول في تحريم بنت الزوجة، ولم يشترط في غيرها، وعلى ذلك جمهور العلماء إلاّ ما رُوِيَ عن علي بن أبي طالب أنه اشترط الدخول في تحريم الجميع، وقد انعقد الإجماع بعد ذلك ﴿وَحَلاَتِلُ أَبْنَائِكُمُ ﴾ الحلائل جمع حليلة وهي الزوجة ﴿الَّذِينَ مِنْ أَصْلاَبِكُمْ ﴾ تخصيص ليخرج عنه زوجة الابن يتبنّاه الرجل، وهو أجنبي عنه كتزويج رسول الله صلَّى الله تعالى عليه وآله وسلّم زينب بنت جحش امرأة زيد بن حارثة الكلبي الذي كان يقال له زيد بن محمد صلّى الله تعالى عليه وآله وسلم ﴿وَأَن تَجْمَعُوا بَيْنَ الْأُخْتَيْنِ ﴾ يقتضي تحريم الجمع بين الأُختين سواء كانتا شقيقتين أو لأب أو لأم وذلك في الزوجتين، وأما الجمع بين الأُختين المملوكين في الوطء فمنعه مالك والشافعي وأبو حنيفة وغيرهم، ورأوا أنه داخل في عموم لفظ الأُختين، وأجازه الظاهرية لأنهم قصروا الآية على الجمع بالنكاح، وأما الجمع بين الأُختين في الملك دون وطء فجائز باتفاق ﴿إِلا مَا قَدْ سَلَفَ ﴾ المعنى إلا ما فعلتم من ذلك في الجاهلية وانقطع بالإسلام فقد عفى عنكم فلا تؤاخذون به، وهذا أرجح الأقوال حسبما إن الله كان عَفُورًا رَحِيمًا ﴿ وَالْمُحْصَنَتُ مِنَ النِّسَآءِ إِلَّا مَا مَلَكُتُ أَيْمَانُكُمُ أَوَكُمُ اللّهَ كَانَ عَفُورًا رَحِيمًا ﴿ وَالْمُحْصَنَتُ مِنَ النِّسَآءِ إِلَّا مَا مَلَكُتُ أَيْمَانُكُمُ أَوْكِنَ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَأَحِلَ لَكُمْ مَّا وَرَآءَ ذَلِكُمْ أَن تَبْتَغُوا بِأَمُولِكُمْ مُحْصِنِينَ غَيْرَ مُسَافِحِينَ فَمَا السَّتَمْتَعْنُم بِدِ مِنْهُمْ فِيمَا تَرَضَيَتُ وَبِدِ مِنْ بَعْدِ السَّتَمْتَعْنُم بِدِ مِنْهُمْ فِيمَا تَرَضَيَتُ وَبِدِ مِنْ بَعْدِ اللهِ اللهِ الله الله كان عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ وَمَن لَمْ يَسْتَطِعْ مِنكُمْ طَوْلًا أَن يَنكِحَ الفَرِيضَةُ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ وَمَن لَمْ يَسْتَطِعْ مِنكُمْ طَوْلًا أَن يَنكِحَ

تقدم في الموضع الأول ﴿والمُحْصَنَاتُ مِنَ النِّسَاءِ﴾ المراد هنا ذوات الأزواج وهو معطوف على المحرّمات المذكورة قبله، والمعنى أنه لا يحلّ نكاح المرأة إذا كانتٍ في عصمة الرجل ﴿ إِلاَّ مَا مَلَكِتْ أَيْمَانُكُمْ ﴾ يريد السبايا في أشهر الأقوال، والاستثناء متصل، والمعنى أن المرأة الكافرة إذا كان لها زوج، ثم سُبِيَت: جاز لمَن ملكها من المسلمين أن يطأها، وسبب ذلك أن رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم بعث جيشًا إلى أوطاس فأصابوا سبايا من العدوّ لهنّ أزواج من المشركين فتأثم المسلمون من غشيانهنّ، فنزلت الآية مُبيحة لذلك، ومذهب مالك أن السبي يهدم النكاح سواء شبيّ الزوجان الكافران معًا أو سُبِيّ أجِدهما قبل الآخر، وقال ابن المؤاز: لا يهدم السبي النكاح ﴿ كِتَابَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ ﴾ منصوب على المصدرية : أي كتب الله عليكم كتابًا وهو تحريم ما حرّم؛ وهو عند الكوفيين منصوب على الإغرام ﴿ وَأُجِلُّ لَكُم مَّا وَرَاءَ ذَلِكُمْ﴾ معناه أحل لكم تزويج من سوى ما حرم من النساء، وعطف أحلُّ على الفعل المضمر الذي نصب كتاب الله، والفاعل هو الله أي كتب الله عليكم تحريم مَن ذكر، ﴿ وَأُحِلُّ لَكُم مَّا وَرَاءَ ذَلِكُمْ ﴾ ﴿ أَن تَبْتَغُوا ﴾ مِفعول من أجله، أو بدل مما وراء ذلكم، وحذف مفعوله وهو النساء ﴿مُخْصِنَينَ﴾ هنا العفّة، ونصبه على الحال مِن الفاعِل في تيتغوا ﴿ فَيْرَ مُسَافِحِينَ ﴾ أي غير زناة، والسفاح هو الزنا ﴿ فَمَا اسْتَمْتَغْتُم بِهِ مِنْهُنَّ فَٱتُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ فَريضَةً ﴾ قال ابن عباس وغيره. معناها إذا استمتعتم بالزوجة ووقع الوطء فقد وجب إعطاء الأَجْرِ وهو الصداق كاملاً وقيل إنها في نكاح المتعة وهو النكاح إلى أجل من غير ميراث، وكان جائزًا في أول الإسلام فنزلت هذه الآية في وجوب الصداق فيه، ثم حرّم عند جمهور العلماء، فالآية على هذا منسوخة بالخبر الثابت في تحريم نكاح المتعة، وقيل نسختها آية الفرائض لأن نكاح المتعة لا ميراث فيه، وقيل نسختها ﴿والَّذِينَ هُم لِهُرُوجِهِم حَافِظُونِ﴾ [المؤمنون: ٥] ورُوِيَ عن ابن عباس جواز نكاح المتعة، ورُوِيَ أنه رجع عنه ﴿وَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمًا تَرَاضَيْتُمْ بِهِ ﴾ مَن قال إن الآية المتقدمة في مهور النساء فمعنى هذه جواز ما يتراضون به من حظّ النساء من الصداق أو تأخيره بعد استقرار الفريضة ومَن قال إن الآية في نكاح المتعة. فمعنى هذا جواز ما يتراضون به من زيادة في مدة المتعة وزيادة في الأجر

الْمُحْصَنَتِ الْمُؤْمِنَتِ فَمِن مَّا مَلَكَتْ أَيْمَنَكُمْ مِّن فَلَيَاتِكُمُ الْمُؤْمِنَتِ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَنِكُمْ بَعْضُكُم مِّن الْمُؤْمِنَتِ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَنِكُمْ بَعْضُكُم مِّن بَعْضَ فَأَنكِحُوهُنَ بِإِذْنِ أَهْلِهِنَّ وَءَاتُوهُنَ أَجُورَهُنَ بِالْمَعُهُفِ بِإِيمَنِكُمْ مَعْفَى مَعْفَى مَن الْمَعْمُونِ وَلَا مُتَحْدَانٍ فَإِذَا أَحْصِنَ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَحِسَةِ فَعَلَيْهِنَ فَعَلَيْهِنَ فَعَلَيْهِنَ فَعَلَيْهِنَ فَإِنْ أَتَيْنَ مِن كُمْ وَأَن تَصْبِرُواْ خَيْلُ نِصْفَ مَا عَلَى الْمُحْصَنَتِ مِن الْعَذَابِ ذَلِكَ لِمَنْ خَشِي الْمَنتَ مِن كُمْ وَأَن تَصْبِرُواْ خَيْلُ

﴿ وَمَنْ لَّمْ يَسْتَطِعْ مِنكُمْ طَوْلاً أَن يَنكِحَ الْمُحْصَنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ فَمن ما مَلَكَتْ أيمَانكم مِن فَتَيَاتِكُمُ الْمُؤْمِنَاتُ﴾ معناها إباحة اتزويج الفتيات وهُنّ الإماء للرجل إذا لم يجد طولاً للمحصنات، والطول هنا هو السّعة في المال والمحصنات هنا يراد بهنّ الحرائر غير المملوكات ومذهب مالك وأكثر أصحابه أنه لا يجوز للحرّ نكاح أمة إلا بشرطين: أحدهما عدم الطول؛ وهو ألاّ يجد ما يتزوج به حرّة، والآخر خوف العنت وهو الزنا لقوله بعد هذا: ﴿ فَلِكَ لِمَن خَشِيَ العنتَ مِنْكُم ﴾ ، وأجاز ابن القاسم نكاحهن دون الشرطين على القول بأن دليل الخطاب لا يعتبر، واتفقوا على اشتراط الإسلام في الأمة التي تتزوج لقوله تعالى: ﴿مِّن فَتَيَاتِكُمُ الْمُؤْمِنَاتِ﴾ إلاّ أهل العراق فلم يشترطوه، وإعراب طَوْلاً: مفعولاً بالاستطاعة وأن ينكح بدل منه وهو في موضع نصب بتقدير لأن ينكح؛ ويحتمل أن يكون طولاً منصوبًا على المصدر والعامل فيه الاستطاعة لأنها بمعنى يتقارب، وأن ينكح على هذا مفعول بالاستطاعة أو بالمصدر ﴿واللَّهُ أَعْلَمُ بِأَيْمَانِكُم﴾ معناه أنه يعلم بواطن الأمور ولكم ظواهرها، فإذا كانت الأمة ظاهرة الإيمان، فنكاحها صحيح، وعلم باطنها إلى الله ﴿بَعْضُكُم مِّن بَعْض ﴾ أي إماؤكم منكم، وهذا تأنيس بنكاح الإماء، لأن بعض العرب كإن يأنف من ذلك ﴿ فَانْكِحُوهُنَّ بِإِذْنِ أَهْلِهِنَّ ﴾ أي بإذن ساداتهن المالكين لهن ﴿ وَٱتُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ ﴾ أي صدقاتهن، وهذا يقتضي أنهن أحق بصدقاتهن من ساداتهن، وهو مذهب مالك ﴿بِالْمَعْرُوفِ﴾ أي بالشرع على ما تقتضيه السُّنة ﴿مُحْصَنَاتِ غَيْرَ مُسَافِحَاتِ﴾ أي عفيفات غير زانيات، وهو منصوب على الحال والعامل فيه فانكحوهن ﴿وَلاَ مُتَخِذَاتِ أَخْدَانِ﴾ جمع خدن وهو الخليل، وكان من نساء الجاهلية مَن تتّخذ خدنًا تزنى معه خاصّة، ومنهنّ مَن كانت لا ترد يد لامس ﴿فَإِذَا أُحْصِنَّ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَّ نِضْفُ مَا عَلَى المُحْصَنَاتِ مِنَ الْعَذَابِ ﴾ معنى ذلك أن الأمة إذا زنت بعد أن أحصنت فعليها نصف حدّ الحرّة، فإن الحرّة تجلد في الزنا مائة جلدة، والأمة تجلد خمسين، فإذا أحصن يريد به هنا تزوّجهن، والفاحشة هنا الزنا، والمحصنات هنا الحرائر، والعذاب هنا الحدّ فاقتضت الآية حدّ الأمة إذا زنت بعد أن تزوّجت ويؤخذ حدّ غير المتزوّجة من السُّنّة وهو مثل حدّ المتزوّجة وهذا لَكُمْ أَوْاللَهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴿ يُرِيدُ اللّهُ لِيُكِبَينَ لَكُمْ وَيَهْدِيكُمْ سُنَنَ الَّالِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَيَهْدِيكُمْ سُنَنَ الَّالِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَيَهْدِيكُمْ سُنَنَ الَّالِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَيَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ اللّهُ أَن يُتُوبَ عَلَيْكُمْ وَخُلِقَ اللّهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ أَن يُتُوفَ عَنكُمْ وَخُلِقَ اللّهِ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَن عَنكُمْ وَخُلِقَ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَكُولُولُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَكُولُولُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّ

على قراءة أحصن بضم الهمزة وكسر الصاد، وقرىء بفتحهما، ومعناه أسلمن، وقيلُ تزوّجن ﴿ ذَلِكَ لِمَنْ خَشِيَ الْعَنَتَ مِنكُمْ ﴾ الإشارة إلى تزوّج الأمة أي إنمّا يجوز لمَن خشي على نفسه الزنا، لا لمَن يملك نفسه ﴿ وَأَنْ تَصْبِرُوا خَيرٌ لَّكُمْ ﴾ المراد الصبر عن تكاح الإماء، وهذا يندب إلى تركه، وعلَّته ما يؤدِّي إليه من استرقاق الولد ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ لِيُبَيِّنُ لَكُمْ ﴾ قال الزمخشري أصله يريد الله أن يبين لكم فريدت اللام مؤكدة لإرادة التبيين كما زيدت في لا أبا لك لتأكيد إضافة الأب، وقال الكوفيون اللام مصدرية مثل أن ﴿ وَيُهْدِيكُمْ سُتَنَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ ﴾ أي يهديكم مناهج من كان قبلكم من الأنبياء والصالحين للقتدوا بهم ﴿وَاللَّهُ يُريدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمْ ﴾ كرّر توطئة لفساد إرادة الذين يتبعون الشهوات، وهم هنا الزّناة عَنْد مجاهد، وقيل المجوس لنكاحهم ذات المحارم، وقيل عام في كل متبع شهوة وهو أرجح ﴿يُرِيدُ اللَّهُ أَن يُخَفِّفَ عَنكُمْ﴾ يقتضي سياق الكلام التخفيف الذي وقع في إباحة نكاح الإماء وْهُو مع ذلك عام في كل ما خفّف الله عن عباده، وجعل دينه يسرًا ﴿وَخُلِقَ الإِنْسَانَ ضَعِيقًا ﴾ قيل معناه لا يصبر على النساء، وذلك مقتضى سياق الكلام، وأللفظ أعم من ذلك ﴿لاَ تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُم بِالْبَاطِلِ﴾ يدخل فيه القمار والغصب والسرقة وغير ذلك ﴿إِلاَّ أَن تَكُونَ تِجَارَةً﴾ استثناء منقطع والمعنى لكن إن كانت تجارة فكلوها، وفي إباحة التجارة دليل على أنه يجوز للإنسان أن يشتري بدرهم سلعة تساوي مائة، والمشهور إمضاء البيع، ولحُكِيُّ عن ابن وهب أنه يرد إذا كان الغبن أكثر من الثلث وموضع أن نصب، وتجارة بالرفع فاعل تكون وهي تامّة، وقرىء بالنصب خبر تكون وهي ناقصة ﴿عَنْ تَرَاضٍ مَّنكُمْ ﴾ أي اتفاق وبهذا استدلَّ المالكية على تمام البيع بالعقد دون التفرّق وقال الشافعيُّ: إنما يتمّ بالتفرّق بِالأبدان، لقوله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم: «المتبايعان بالخيار ما لم يتفرَّقا» ﴿ وَلا تَقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ﴾ قال ابن عطية، أجمع المفسّرون أنّ المعنى: لا يقتل بعضكم بعضًا، قلت ولفظها يتناول قتل الإنسان لنفسه، وقد حملها عمرو بن العاص على ذلك، ولم ينكره رسول الله صَلَّى الله عليه وآله وسلَّم إذ سمعه ﴿وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ﴾ إشارة إلى القتل، لأنه أقرب مذكور،

فَسَوْفَ نُصَّلِيهِ نَارًا وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى ٱللّهِ يَسِيرًا ﴿ إِن تَجْتَنِبُواْ كَبَآبِرَ مَا أُنْهُونَ عَنْهُ اللّهَ يَسِيرًا ﴿ وَلاَ تَنَمَنَوْا مَا فَضَلَ ٱللّهُ بِهِ الْكَفِّرْ عَنكُمُ سَيِّ وَلَا تَنَمَنَوْا مَا فَضَلَ ٱللّهُ بِهِ الْكَفِيرْ عَنكُمُ عَلَى بَعْضَ لِلرِّجَالِ نَصِيبُ مِّمَا ٱكْسَبُواْ وَلِلنِسَآءِ نَصِيبُ مِّمَا ٱكْسَبُنَ وَسُّعَلُوا ٱللّهَ بِعَضَكُمْ عَلَى بَعْضَ لِلرِّجَالِ نَصِيبُ مِّمَا ٱكْسَبُواْ وَلِلنِسَآءِ نَصِيبُ مِّمَا ٱكْسَبُنَ وَسُّعَلُوا ٱللّهَ مِن فَضَلِهُ إِنَّ ٱللّهَ كَان عَلَى مَا تَرك مِن فَضَلِهُ إِنَّ ٱللّهَ كَانَ عَلَى مَا تَرك اللّهُ مَا لَوْلِلَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ وَٱلّذِينَ عَقَدَتُ آيَمَنَكُمُ أَنَا تُوهُمْ نَصِيبَهُمْ إِنَّ ٱللّهَ كَانَ عَلَى اللّهُ كَانَ عَلَى اللّهُ كَانَ عَلَى اللّهُ اللّهُ كَانَ عَلَى اللّهُ كَانَ عَلَى اللّهُ اللّهُ كَانَ عَلَى اللّهُ اللّهُ كَانَ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

وقيل إليه وإلى أكل المال بالباطل، وقيل إلى كل ما تقدّم من المنهيّات من أوّل السورة ﴿إن تُجْتَنِبُوا كَبَاثِرَ مَا تَنْهَوْنَ عَنْهُ ﴾ اختلف الناس في الكبائر ما هي، فقال ابن عباس: الكبائر كل ذنب ختمه الله بنار أو لعنة أو غضب، وقال ابن مسعود الكبائر هي الذنوب المذكورة من أول هذه السورة إلى أوّل هذه الآية. وقال بعض العلماء: كل ما عصى الله به، فهو كبيرة، وعدُّها بعضهم سبعة عشر، وفي البخاري عن النبي صلَّى الله عليه وآله وسلَّم: «اتَّقُوا السَّبع الموبقات: الإشراك بالله، والسّحر، وقتل النفس، وأكل الربا، وأكل مال اليتيم، والتولّي يوم الزحف، وقذف المحصّنات، فلا شك أنّ هذه من الكبائر للنص عليها في الحديث، وزاد بعضهم عليها أشياء، وورد في الأحاديث النص على أنها كباثر، وورد في القرآن أو في الحديث وعيد عليها، فمنها عقوق الوالدين، وشهادة الزور، واليمين الغموس، والزنا، والسرقة، وشرب الخمر، والنهبة، والقنوط من رحمة الله، والأمن مكر الله، ومنع ابن السبيل الماء، والإلحاد في البيت الحرام، والنميمة، وترك التحرّز من البول والغلول واستطالة المرء في عرض أخيه، والجور في الحكم ﴿ نُكَفِّرْ عَنْكُمْ سَيِّنَاتِكُمْ ﴾ وعد بغفران الذنوب الصغائر إذا اجتنبت الكبائر ﴿مُدْخَلاً كَرِيمًا ﴾ اسم مكان وهو هنا الجنة ﴿وَلاَ تَتَمَنُّوا﴾ الآية: سببها أن النساء قلن ليتنا استوينا مع الرجال في الميراث وشاركناهم في الغزو فنزلت نهيًا عن ذلك لأن في تمنيهم ردّ على حكم الشريعة، فيدخل في النهي تمنّي مخالفة الأحكام الشرعية كلها ﴿لُلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمَّا اكْتَسَبُوا﴾ الآية: أي من الأجر والحسنات، وقيل من الميراث، ويردّه لفظ الاكتساب ﴿وَلِكُلِّ جَعَلْنَا مَوَالِي﴾ الآية: في معناه وجهان: أحدهما لكل شيء من الأموال جعلنا موالي يرثونه، قمما ترك على هذا بيان لكل، والآخر لكل أحد جعلنا موالي يرثون مما ترك الوالدان والأقربون، فمما ترك على هذا: يتعلق بفعل مضمر، والموالي هنا الورثة والعصبة ﴿وَالَّذِينَ عَقَدَتْ أَيْمَانُكُمْ فَأَتُوهُمْ نَصِيبَهُمْ اختلف هل هي منسوخة أو محكمة فالذين قالوا إنها منسوخة قالوا معناها

كُلِّ شَيْءِ شَهِيدًا ﴿ الرِّجَالُ قَوَّمُوكَ عَلَى النِّكَآءِ بِمَا فَضَكَلَ اللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ وَبِمَا أَنفَقُوا مِنَ أَمْوَلِهِمْ فَالصَّلِحَاتُ قَننِنَتُ حَفِظَاتُ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ اللَّهُ وَالَّي تَخَافُونَ نَشُوْرَهُ كَ فَعِظُوهُ فَى وَاهْجُرُوهُنَ فِي الْمَضَاجِعِ وَاضْرِبُوهُنَّ فَإِنَ أَطَعْنَكُمْ فَلا نَبْغُوا عَلَيْهِنَ سَيِيلًا إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيًّا كَبِيرًا ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَأَبْعَثُواْ

الميراث بالحلف الذي كان في الجاهلية، وقيل بالمؤاخاة التي آخى رسول الله صلّى الله تعالى عليه وآله وسلّم بين أصحابه، ثم نسخها. ﴿وَأُولُوا الأَرْحَامِ بَعْضهم أولى ببعض﴾ [الأنفال: ٧٥]، فصار الميراث للأقارب والذين قالوا إنها محكمة: اختلفوا، فقال ابن عباس هي في المؤازرة والنصرة بالحلف لا في الميراث به، وقال أبو حنيفة: هي في الميراث، وأن الرجلين إذا والى أحادهما الآخر، على أن يتوارثا صحّ ذلك، وإن لم تكن بينهما قرابة.

﴿ الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النِّسَاءِ ﴾ قوَّام بناء مبالغة من القيام على الشيء والاستبداد بالنظر فيه، قال أبن عباس: الرجال أمراء على النساء ﴿بِمَا فَضَّلَ اللَّهُ ﴾ الباء للتعليل، وما مصدرية، والتفضيل بالإمالة والجهاد، وملك الطلاق وكمال العقل وغير ذلك ﴿وَبُّمَا أَنْفَقُوا﴾ هو الصداق والنفقة المستمرة ﴿فَالصَّالِحَاتُ قَانِعَاتُ﴾ أي النساء الصالحات في دينهنّ مطيعات لأزواجهنّ أو مطيعة لله في حق أزواجهنّ ﴿حَافِظَاتُ لُلْغَيْبِ﴾ أي تحفظ كلما غاب عن علم زوجها فيدخل في ذلك صيانة نفسها وحفظ ماله وبيته وحفظ أسراره ﴿بِما حَفْظ الله كا بحفظ الله ورعايته، أو بأمره للنساء أن يطعن الزوج ويحفظنه، فما مصدرية أو بمعنى الذي ﴿واللاِّتِي تَخَافُونَ نُشُوزَهُنَّ﴾ قيل الخوف هنا اليقين ﴿فَعِظُوهُنَّ وَاهْجُرُوهُنَّ فِي المَضَاجِع واضْرِبُوهُنَّ ﴾ هذه أنواع من تأديب المرأة إذا نشزت على زوجها وهي على مراتب: بالوعظ في النشوز الخفيف والهجران فيما هو أشدّ منه، والضرب فيما هو أشدّ ومتى انتهت عن النشوز بوجه من التأديب! لم يتعدُّ إلى ما بعده واللهجران هنا هو ترك مضاجعتها، وقيل ترك الجماع إذا ضاجعها، والضرب غير مبرح ﴿فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلاَ تَبْغُوا عَلَيْهِنَّ سَبِيلًا﴾ أي إذا أطاعت المرأة زوجها فليس له أن يؤذيها بهجران ولا ضرب ﴿وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا﴾ الشقاق الشر والعداوة وكان الأصل إن خفتم شقاق بينهما، ثم أُضيف الظرف إلى الشقاق على طريق الاتساع لقوله تعالى: ﴿ بَلْ مَكُرُ اللَّيْلُ وَالنَّهَارِ ﴾ [سبأ: ٣٣] وأصله مكر بالليل والنهار ﴿فَانِعَنُوا حَكَمًا﴾ الآية. ذكر تعالى الحكم في نشوز المرأة،

حَكَمًا مِنْ أَهْلِهِ وَحَكَمًا مِّنْ أَهْلِهَ أَ إِن يُرِيداً إِصلَحًا يُوفِقِ اللَّهُ بَيْنَهُمَا إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيمًا خَيدًا ﴿ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ مَسَيْعًا وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا وَبِذِى الْقُرْبَى وَالْمَتَامَى خَيدًا ﴿ وَالْمَسَاكِينِ وَالْجَارِ اللَّهُ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ مَسَيعًا وَالصَّاحِبِ بِالْجَنْبِ وَالشَّييلِ وَمَا وَالْمَسَاكِينِ وَالْجَارِ اللَّهُ مِن وَالصَّاحِبِ بِالْجَنْبِ وَالْمَسَاكِينِ وَالْمَا لِي السَّيلِيلِ وَمَا مَلَكَتَ أَيْمَنَكُمُ إِنَّ اللَّهُ لا يُحِبُّ مَن كَانَ مُخْتَالًا فَخُورًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مِن فَصَّلِهِ وَالْمَالِي وَالْمَسَاكِينِ وَالْمَا اللَّهُ لا يُحِبُّ مَن كَانَ مُخْتَالًا فَخُورًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مِن فَصَلِهِ وَالْمَا اللَّهُ وَلَا بِالْمَوْدِنَ وَيَأْمُرُونَ وَالْمَاسِ وَلا يُومِن وَالْمَا اللَّهُ وَلا بِاللَّهُ وَلا بِالْمَوْدِينَ عَلَا اللَّهُ مِن فَصَالِهِ وَالْمَا إِلَيْ وَالْمَا اللَّهُ مِن فَصَالِهِ وَالمَالِقُ وَالْمَا اللَّهُ مِن فَصَالِهِ وَاللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن فَصَالِهِ وَالْمَالِي اللَّهُ وَلَا بِالْمُولِينَ عَلَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن فَصَالِهِ وَالْمَا اللَّهُ وَلَا بِالْمُولِينَ عَلَا اللَّهُ وَالْمَالِيقُ وَالْمُ اللَّهُ مِن فَصَالِيةً وَالْمَالِ اللَّهُ وَالْمَالِي وَالْمَالُولُ وَالْمَالُولُ وَالْمَالُولُ وَالْمَالَةُ مِنْ فَاللَّهُ مِن فَصَالِهُ وَالْمَالُولُ وَالْمَالِي وَلَا اللَّهُ وَلَا إِلْمُولِي اللَّهُ وَلَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن فَصَالِهُ مَا اللَّهُ وَلَا إِلَيْهُ وَلَا الْمُؤْمِدُ وَاللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن فَصَالِهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن فَصَالِهُ مِن فَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِن فَاللَّهُ مِن فَاللَّهُ اللَّهُ مِن فَالْمَالُولُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

والحكم في طاعتها، ثم ذكر هنا حالة أخرى، وهي ما إذا ساء ما بين الزوجين ولم يقدر على الإصلاح بينهما، ولا علم من الظالم منهما، فيبعث حكمان مسلمان لينظر في أمرهما، وينفذ ما ظهر لهما من تطليق وخلع من غير إذن الزوج، وقال أبو حنيفة ليس لهما الفراق إلاَّ أن جعل لهما، وإن اختلفا لم يلزم شيء إلاَّ باتفاقهما ومشهور مذهب مالك أن الحاكم هو الذي يبعث الحكمين، وقيل يبعثهما الزوجان، وجرت عادة القضاة أن يبعثوا امرأة أمينة، ولا يبعثوا حكمين، قال بعض العلماء هذا تغيير لحكم القرآن والسُّنة الجارية ﴿مُنْ أَهْلِهِ وَحَكَمًا مِّنْ أَهْلِهَا﴾ يجوز في المذهب أن يكون الحكمان من غير أهل الزوجين، والأكمل أن يكونا من أهلهما كما ذكر الله ﴿إِن يُرِيدًا إضلاَحًا يُوَفِّق اللَّهُ بَيْنَهُمَا﴾ الضمير في يريدا للحكمين، وفي بينهما للزوجين على الأظهر، وقيل الضميران للزوجين، وقيل للحكمين ﴿ وَالجَارِ ذِي القُرْبَى وَالجَارِ الجُنب ﴾ قال ابن عباس الجار ذي القربي هو القريب النسب والجار الجنب هو الأجنبي، وقيل ذي القربي القريب المسكن منك، والجنب البعيد المسكن عنك، وحدّ الجوار عند بعضهم أربعون ذراعًا من كل ناحية ﴿الصَّاحِب بِالْجَنبِ﴾ قال ابن عباس الرفيق في السّعي، وقال علّي بن أبي طالب الزوجة ﴿مُخْتَالاً﴾ اسم فاعل وزنه مفتعل من الخيلاء وهو الكبر وإعجاب المرء بنفسه ﴿فَخُورًا﴾ شديد الفخر ﴿الَّذِينَ يَبْخَلُون﴾ بدل من قوله مختالاً أو نصب على الذمّ أو رفع بخبر ابتداء مضمر أو مبتدأ وخبره محذوف تقديره يعذبون، والآية في اليهود: نزلت في قوم منهم كحيى بن أخطب ورفاعة بن زيد بن التابوت كانوا يقولون للأنصار لا تنفقوا أموالكم في الجهاد والصدقات وهي مع ذلك عامّة من فعل هذه الأفعال من المسلمين ﴿والَّذِينَ يُنفِقُونَ ﴾ عطف على الذين يبخلون، وقيل على الكافرين، والآية في المنافقين الذين كانوا ينفقون في الزكاة والجهاد رياء ومصانعة، وقيل في اليهود، وقيل في مشركي مكة الذين أنفقوا أموالهم في حرب

وَمَن يَكُنِ ٱلشَّيْطَكُنُ لَهُ قَرِينًا فَسَاءَ قَرِينًا ﴿ وَمَاذَا عَلَيْهِمْ لَوْءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَٱلْمَوْرِ ٱلْآخِرِ وَأَنفَقُوا مِمَّا رَزَمَّهُ مُ اللَّهُ وَكَانَ اللَّهُ بِهِمْ عَلِيمًا ١ إِنَّ اللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٌ وَإِن مَكُ حَسَنَةً يُضَعِفْهَا وَيُؤْمِتِ مِن لَدُنَّهُ أَجْرًا عَظِيمًا ۞ فَكَيْفَ إِذَاجِعُ نَامِن كُلِّ أُمَّتِمْ بِشَهِيدٍ وَجِعْ مَا بِكَ عَلَىٰ هَا وُلَاِّهِ شَهِيدًا ١ إِنَّ يَوْمَهِذِ يَوَدُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَعَضَوا ٱلرَّسُولَ لَوْ تُسَوَّىٰ بِهِمُ ٱلْأَرْضُ وَلَا يَكُنُّمُونَ ٱللَّهَ حَدِيثًا ١ اللهِ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَقْرَبُوا الصَّكَلُوةَ وَأَنتُمْ شُكَرَىٰ حَقَّى تَعَلَمُوا مَا نَقُولُونَ وَلَا المسلمين ﴿قَرِيتًا﴾ أي ملازمًا له يغويه ﴿وَمَّاذَا عَلَيْهِمْ لَوْ آمَنُوا بِاللَّهِ وَاليَّوْم الآخِرِ الْآية : استدعاء لهم كملاطفة أو توبيخ على ترك الإيمان والإنفاق، كأنه يقول أي مُضرّة عليهم في ذلك ﴿مِثْقَالَ ذَرَّةِ﴾ أي وزنها، وهي النملة الصغيرة، وذلك تمثيل بالقليل تنبيهًا على الكثير ﴿ وَإِنْ تَكُ حَسَنَةً ﴾ بالرفع فاعل وتك تامّة، وبالنصب خبر على أنها ناقصة واسمها مضمر فيها ﴿يُضَاعِفْهَا﴾ أي يكثرها واحد البرّ بعشر إلى سبعمائة أو أكثر ﴿وَيُؤْتِ مِن لَّدُنْهُ﴾ أي من عنده تفضّلاً وزيادة على ثواب العمل ﴿فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا﴾ تقديره كيف يكون الحال إذا جئنا ﴿بِشَهِيدِ﴾ هو نبيهم يشهد عليهم بأعمالهم ﴿وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هَوُلاَءِ شَهِيدًا﴾ أي تشهد على قومك، ولما قرأ ابن مسعود هذه الآية على رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم ذرفت عيناه ﴿ لَوْ تُسَوَّى بِهِمُ الأَرْضُ ﴾ أي يتمنون أن يدفنوا فيها، ثم تسوّى بهم كما تسوّى بالموتئ وقيل يتمنُّون أن يكونوا سواء مع الأرض كقوله: ﴿ويَقُولُ الكَافِرُ يَا لَيْتَنِي كُنْتُ تُرَابًّا﴾ [النبأ: ٤٠] وذلك لما يرون من أهوال يوم القيامة ﴿وَلاَ يَكْتُمُونَ اللَّهَ جَلِيثًا﴾ إستئناف إخبار أنهم لا يكتمون يوم القيامة عن الله شيئًا فإن قيل كيف هذا مع قولهم: ﴿ وَاللَّه رَبُّنا مَا كُتَّا مُشْرِكِين ﴾ [الأنعام: ٣٣]؟ فالجواب من وجهين (أحدهما) أن الكتم لا ينفعهم لأنهم إذا كتموا تنطق جوارحهم فكأنهم لم يكتموا، والآخر أنهم طوائف مختلفة، ولهم أوقات مختلفة، وقيل إن قوله: ﴿وَلاَ يَكْتُمُونَ﴾ عطف على تُسوّى أي يتمنون أن لا يكتموا لأنهم إذا كتموا افتضحوا ﴿وَلاَ تَقْرَبُوا الصَّلاةَ وَأَنْتُمْ سُكَارَى﴾ سببها أن جماعة من الصحابة شربوا الخمر قبل تحريمها، ثم قاموا إلى الصلاة وأمهم أحدهم فخلط في القراءة فمعناها النهي عن الصلاة في حال السكر قال بعض الناس: هي منسوخة بتحريم الخمر، وذلك لا يلزم لأنها ليس فيها ما يقتضي إباحة الخمر وإنما هي نهي عن الصلاة في حال السكر وذلك الحكم الثابت في حين إباحة الخمر وفي حين تحريمها، وقال بعضهم معناها: إلا يكن منكم سكر يمنع قرب الصلاة، إذ المرء مأمور بالصلاة فكأنها تقتضي النهي عن السكر وعن سببه وهو الشرب، وهذا بعيد من مقتضى اللفظ ﴿حَتَّى تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ ﴾ حتى تعود إليكم

جُنُبًا إِلَّا عَابِرِي سَبِيلٍ حَتَّى تَغْتَسِلُواْ وَإِن كُننُم مَّ هَنَ أَوْعَلَى سَفَرٍ أَوْجَآ اَ أَحَدُ مِّن كُن مُ مِّن ٱلْعَآ إِطِ عقولكم فتعلمون ما تقرؤون ويظهر من هذا أن السكران لا يعلم ما يقول فأخذ بعض الناس ذلك أن السكران لا يلزم طلاقه ولا إقراره ﴿وَلاَ جُنْبًا إلاَّ عَابِرِي سَبِيلِ ﴾ عطف ولا جنبًا على موضع وأنتم سكارى إذ هو في موضع الحال والجنب هنا غير الطاهر بإنزال أو إيلاج وهو واقع على جماعة بدليل استثناء الجمع منه واختلف في عابري سبيل فقيل إنه المسافر، ومعنى الآية على هذا: نهي أن يقرب الصلاة وهو جنب إلاّ في السفر فيصلّي بالتيمّم دون اغتسال، فمقتضى آلآية: إباحة التيمّم للجُنُب في السفر، ويؤخذ إباحة التيمّم للجُنُب في الحضر من الحديث، وقيل عابر السبيل المار في المسجد، والصلاة عما يراد بها المسجد، لأنه موضع الصلاة فمعنى الآية على هذا النهي أن يقرب المسجد الجنب إلا خاطرًا عليه، وعلى هذا أخذ الشافعي بأنه يجوز للجُنُب أن يمرّ في المسجد، ولا يجوز له أن يقعد فيه، ومنع مالك المرور والقعود، وأجازهما داود ﴿وإن كُنتُم مَّرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرِ﴾ الآية سببها عدم الصحابة الماء في غزوة المريسيع فأبيح لهم التيمم لعدم الماء ثم إن عدم الماء على ثلاثة أوجه: أحدها عدمه في السفر، والثاني عدمه في المرض، فيجوز التيمّم في هذين الوجهين بإجماع، لأن الآية نص في المرض والسفر إذا عدم الماء فيهما، لقوله: ﴿وَإِنْ كُنتُم مَّرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرِ﴾، ثم قال فلم تجدوا ماء. الوجه الثالث: عدم الماء في الحضر دون مرض، فاختلف الفقهاء فيه، فمذهب أبي حنيفة أنه لا يجوز فيه التيمّم، لأن ظاهر الآية أن عدم الماء إنما يعتبر مع المرض أو السفر، ومذهب مالك والشافعي أنه يجوز فيه التيمم فإن قلنا إن الآية لا تقتضيه فيؤخذ جوازه من السُّنَّة وإن قلنا إن الآية تقتضيه، فيؤخذ جوازه منها، وهذا هو الأرجح إن شاء الله، وذلك أنه ذكر في أول الآية المرض والسفر، ثم ذكر الإحداث دون مرض ولا سفر ثم قال بعد ذلك كله: فلم تجدوا ماء فيرجع قوله فلم تجدوا ماء إلى المرض وإلى السفر وإلى مَن أحدث في غير مرض ولا سفر، فيجوز التيمّم على هذا لمن عدم الماء في غير مرض ولا سفر، فيكون في الآية حجة لمالك والشافعي، ويجوز التيمّم أيضًا في مذهب مالك للمريض إذا وجد الماء ولم يقدر على استعماله لضرر بدنه، فإن قلنا إن الآية لا تقتضيه، فيؤخذ جوازه من السُّنة وإن قلنا إن السُّنة تقتضيه، فيؤخذ جوازه منها على أن يتناول قوله إن كنتم مرضى أن معناه مرضى لا تقدرون على مسّ الماء، وحدّ المرض الذي يجوز فيه التيمّم عند مالك، هو أن يخاف الموت أو زيادة المرض أو تأخّر البرء، وعند الشافعي خوف الموت لا غير، وحدّ السفر الغيبة عن الحضر كان مما تقصر فيه الصلاة أم لا ﴿أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مُّنكُم﴾ في أو هنا تأويلان: أحدهما أن تكون

## أَوْ لَنَمَسْنُمُ ٱلنِسَاءَ فَلَمْ تَحِدُوا مَاءَ فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيِبًا فَأَمْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمُ إِنَّ اللَّهُ

للتفصيل والتنويع على بابها، والآخر أنها بمعنى الواو، فعلى القول بأنها على بابها يكون قوله: ﴿ فلم تجدوا ماء ﴾ راجعًا إلى المريض والمسافر، وإلى مَن جاء من الغائط، وإلى مَن لامس، سواه كانا مريضين أو مسافرين، أم حسبما ذكرنا قبل هذا، فيقتضي ذلك جوال التيمُّم للحاضر الصحيح إذا عدم الماء، وهو مذهب مالك والشافعي، فيكون في الآية حجة؛ لهما، وعلى القول بأنها بمعنى الواو يكون قوله: ﴿ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً ﴾ راجعًا إلى المريض، والمسافر، فيقتضي ذلك أنه لا يجوز التيمّم إلاّ في المرض والسفر مع عدم الماء، وأنه لا يجوز للحاضر الصحيح إذا عَدِمَ الماء، ولكن يؤخذ جواز التيمُّم له من موضع آخرها والراجح أن تكون أو على بابها لوجهين؛ أحدهما أن جعلها بمعنى الواو إخراج لها عن أصلها وذلك ضعيف، والآخر إن كانت على بابها: كان فيها فائدة إباحة التيمم للحاضر الصحيح إذا عدم الماء على ما ظهر لنا فيها، وإن كانت بمعنى الواو لم تعط هذه الفائدة، وحجة من جعلها بمعنى الواو أنه لو جعلها على بابها الاقتضى المعنى أن المرض والسفر حدث يوجب الوضوء كالغائط لعطفه عليها، وهذا لا يلزم، لأن العطف بأو هنا للتنويخ والتفصيل ومعنى الآية كأنه قال: يجوز لكم التيمّم إذا لم تجدوا ماء إن كنتم مرضى أو على سفر وأحدثتم في غير مرض ولا سفر ﴿الغَائِطِ﴾ أصله المكان المنخفض، وهو هنا كناية عن الحدث الخارج من المخرجين، وهو العذرة، والريح، والبول، لأن من ذهب إلى المغائط يكون منه هذه الأحداث الثلاث، وقيل إنما هو كناية عن العذرة وأما البول والربح، فيؤخذ وجوب الوضوء لهما من السُّنة، وكذلك الودي والمذي ﴿أَوْ لاَمَسْتُمُ النُّسَاءَ﴾ اختلف في المراد بالملامسة هنا على ثلاثة أقوال: أحدها أنها الجماع وما دونه من التقبيل واللمس باليد وغيرها، وهو قول مالك، فعلى هذا ينتقض الوضوء باللمس الذي هو دون الجماع على تفصيل في المذهب، ويحبّ معه التيمّم إذا عدم الماء، ويكون الجنب من أهل التيمّم، والقول الثاني أنهما ما دون الجماع، فعلى هذا ينتقض الوضوء باللمس، ولا يجوز التيمم للجنب وقد قال بذلك عمر بن الخطاب ويؤخذ جوازه من الحديث والثالث أنها الجماع فعلى هذا يجوز التيمم للجُنُب ولا يكون ما دون الجماع ناقضًا للوضوء وهو مذهب أبي حنيفة ﴿ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً ﴾ هذا يفيد وجوب طلب الماء وهو مذهب مالك خلافًا الأبي حنيفة فإن وجده بثمن فاختلف هل يجوز له التيمم أم لا وإن وهب له فاختلف هل يلزم قبوله أم لا ﴿فَتَيْمُمُوا﴾ التيمّم في اللغة القصد وفي الفقه الطهارة بالتراب وهو منقول من المعنى اللغوي ﴿صَعِيدًا طَيْبًا﴾ الصعيد عند مالك هو وجه الأرض كان ترابًا أو رملاً أو

كَانَ عَفُوًّا غَفُورًا ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِئنَبِ يَشْتَرُونَ ٱلضَّلَالَةَ وَيُرِيدُونَ أَن تَضِلُوا السَّبِيلَ ﴿ وَاللّهُ أَعَلَمُ بِأَعَدَآبِكُمُ وَكَفَى بِاللّهِ وَلِيّا وَكَفَى بِاللّهِ نَصِيرًا ﴿ مِن الّذِينَ هَادُوا يُحَرِّفُونَ الشّكِيمَ عَن مَّوَاضِعِهِ وَيَقُولُونَ سَيمَ مَنَا وَعَصَيْنَا وَاسْمَعْ غَيْرَ مُسْمَعِ وَرَعِنَا لَيّاً بِأَلْسِنَهِمْ وَطَعْنَا فِ الدِّينَ وَلَوْ أَنَهُمْ قَالُوا سَيمَ عَنَا وَأَصَعَ وَانظُرُنَا لَكَانَ خَيْرًا لَمُن مَوْقَومَ وَلَكِن لَعَنَهُمُ اللّهُ يِكُفْرِهِمْ فَلا الدِّينَ وَلَو أَنْهُمْ وَالْعَنَا وَاسْمَعُ وَانظُرُنَا لَكَانَ خَيْرًا لَمُكُمْ وَأَقُومَ وَلَكِن لَعَنَهُمُ اللّهُ يِكُفْرِهِمْ فَلا الدِينَ وَلَو النَّهُ مَا وَلَول اللّهُ مِن قَبْلِ أَن

حجارةً فأجاز التيمّم بذلك كله وهو عند الشافعي التراب لا غير والطيب هنا الطاهر واختلف في التيمّم بالمعادن كالذهب وبالملح وبالتراب المنقول كالمجعول في طبق، وبالآجر، وبالجص المطبوخ، وبالجدار، وبالنبات الذي على وجه الأرض، وذلك كله على الاختلاف في معنى الصعيد ﴿فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ لا يكون التيمّم إلا في هذين العضوين، ويقدّم الوجه على اليدين لظاهر الآية، وذلك على الندب عند مالك، ويستوعب الوجه بالمسح، وأما اليدان فاختلف هل يمسحهما إلى الكوعين أو إلى المرفقين، ولفظ الآية محتمل، لأنه لم يحد، وقد احتج مَن قال إلى المرفقين بأن هذا مطلق، فيحمل على المقيد، وهو تحديدها في الوضوء بالمرفقين ﴿الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبًا مِّنَ الْكِتَابِ﴾ هم اليهود هنا وفي الموضع الثاني قال السهيلي: فالموضع الأول نزل في رفاعة بن زيد بن التابوت، وفي الثاني نزل في كعب بن الأشرف ﴿يَشْتَرُونَ الضَّلاَّلَةَ﴾ عبارة عن إيثارهم الكفر على الإيمان فالشراء مجاز كقوله: ﴿اشتروا الضلالة بالهدى﴾ [البقرة: ١٦] وفي تكرار قوله كفى بالله مبالغة ﴿مُنَ الَّذِينَ هَادُوا﴾ من راجعة إلى الذين أُوتوا نصيبًا، أو إلى أعدائكم، فهي بيان، وقال الفارسي: هي ابتداء كلام تقديره. من الذين هادوا قوم وقيل هي متعلقة بنصيرًا على قول الفارسي ﴿ يُحَرِّفُونَ الْكَلِّمَ ﴾ يحتمل تحريف اللفظ أو المعنى، وقيل الكلِّم هنا التوراة، وقيل كلام النبي عَلَيْ ﴿غَيْرَ مُسْمَعِ ﴾ معنا لا سمعت ﴿رَاعِنَا ﴾ ذكر في البقرة ﴿سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا﴾ عوض من قولهم سمعنا وعُصينا، واسمع عوض من قولهم اسمع غير مسمع، وانظرنا عوض من قولهم راعنا، وهو النظر أو الانتظار، فهذه الأشياء الثلاثة في مقابلة الأشياء الثلاثة التي ذمّهم على قولها لما فيها من سوء الأدب مع رسول الله ﷺ، وأخبر أنهم لو قالوا هذه الثلاثة الأُخَر عوضًا عن تلك: لكان خيرًا لهم، فإن هذه ليس فيها سوء أدب.

﴿مُصَدِّقًا﴾ ذكر في البقرة ﴿أَن نَظْمِسَ وُجُوهًا﴾ قال ابن عباس طمسها: أن تزال التسهيل لعلوم التنزيل ج ١/ م ١٣

نَطَمِسَ وُجُوهَا فَنَرُدَّهَا عَلَى آذَبَارِهَا أَوْ نَلْعَنَهُمْ كَمَا لَعَنَا أَضَعَبُ السَّبَتِ وَكَانَ أَمِّرُ اللَّهِ مَفَعُولًا ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ وَمَن يُشْرِكَ بِلِمَّةِ فَقَدِ أَفْتَرَى إِنْمًا عَظِيمًا ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَرَيِّي مَن يَشَاهُ وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِيلًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عُزَيِّي مَن يَشَاهُ وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِيلًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عُزَيِّي مَن يَشَاهُ وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِيلًا ﴿ اللَّهُ النَّالُ اللَّهُ عُزَيِّي مَن يَشَاهُ وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِيلًا ﴿ اللَّهُ النَّامُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الل

العيون منها، وترد في القفا، فيكون ذلك ردًّا على الدبر، وقيل طمسها محو تخطيط صورها من أنف أو عين أو حاجب حتى تصير كالأدبار في خلوها عن الحواس ﴿أَوْ مُلْعَنَهُمْ ﴾ أي نمسخهم كما مسخ أصحاب السبت، وقد ذكر في البقرة، أو يكون من اللعن المعروف، والضمير يعود على الوجوه، والمراد أصحابها، أو على الذين أوتوا الكتاب على الالتفات ﴿إِنَّ اللَّهَ لاَ يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ﴾ هذه الآية هي الحاكمة في مسألة الوعيد وهي المبيّنة لما تعارض فيها من الآيات، وهي الحجة لأهل السُّنّة، والقاطعة بالخوارج والمعتزلة والمرجئة، وذلك أن مذهب أهل السُّنَّة أن العصاة من المؤمنين في مشيئة الله، إن شاء عذبهم، وإن شاء غفر لهم، وحجتهم هذه الآية، فإنها نص في هذا المعنى، ومذهب الخوارج أن العصاة يعذبون ولا بدّ سواء كانت ذنوبهم صغائر أو كبائر ومذهب المعتزلة أنهم يعذبون على الكبائر ولا بدّ، ويرد على الطائفتين قوله: ﴿وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ ﴾ ومذهب المرجئة أن العصاة كلهم يغفر لهم ولا بدّ وأنه لا يضرّ ذنب مع الإيمان، ويردّ عليهم قوله: ﴿لِمَن يَشَاءُ ﴾، فإنه تخصيص لبعض العصاة، وقد تأوّلت الْمُعتزلة الآية على مذهبهم، فقالوا لمَن يشاء، وهو التائب لا خلاف أنَّهُ لا يُعذب، وهَّذا التأويل بعيد، لأن قوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ لاَ يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ ﴾ في غير التائب من الشرك وكذلك قوله: ﴿ويغفر ما دون ذلك لمَن يشاء﴾ في غير التائب من العصيان ليكون أول الآية وآخرها على نسق واحد، وتأوَّلتها المرجئة على مذهبهم، فقالوا: ﴿لِمَنْ يَشَاءُ﴾: معناه لمَن يشاء أن يؤمن، وهذا أيضًا بعيد، لا يقتضيه اللفظ وقد ورد في القرآن آيات كثيرة في الوعيد فحملها المعتزلة على العصاة وحملها المرجئة على الكفّار، وحملها أهل السُّنّة على الكفّار، وعلى مَن لا يغفر الله له من العصاة، كما حملوا آية الوعد على المؤمنين الذين لم يذنبوا وعلى المذنبين التائبين، وعلى مَن يغفر الله له من العصاة غير التائبين، فعلى مذهب أهل السُّنَّة لا يبقى تعارض بين آية الوعد وآية الوعيد، بل يجمع بين معانيها، بخلاف قول غيرهم فإن الآيات فيه تتعارض، وتخليص المذاهب أن الكافر إذا تاب من كفره: غفر له بإجماع، وإن مات على كفره: لم يغفر له، وخلد في النار بإجماع، وأن العاصى من المؤمنين إن تاب غفر له، وإن مات دون توبة فهو الذي اختلف الناس فيه ﴿الَّذِينَ الْبُرَكُونَ كَيْفَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللّهِ الْكَذِبِ وَكَفَى بِهِ إِنْمَا ثَمِينًا ﴿ اللّهِ تَرَ إِلَى الّذِينَ أُوثُوا نَصِيبًا مِّنَ الشَّوا السَّحِتَ فِي اللّهِ الْكَذِينَ كَفَرُواْ هَلَوُلاَ هِ اللّهَ عَنَى اللّهِ اللّهُ اللّهُ عَلَى مِنَ اللّهِ اللّهُ عَلَى مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى مَا عَلْمَ عَلَى عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلْمَ عَلَى عَلَى مَا عَلَى عَلْمَ عَلَى عِلْمَا عَلَى عَ

أَنْفُسَهُم﴾ هم اليهود لعنهم الله، وتزكيتهم قولهم: نحن أبناء الله وأحباؤه، وقيل مدحهم لأنفسهم ﴿فَتِيلاً﴾ الفتيل هو الخيط الذي في شق نواة التمرة، وقيل ما يخرج بين أصبعيك وكفّيك إذا فتلتهما، هو تمثيل وعبارة عن أقل الأشياء فيدلّ على الأكثر بطريق الأولى ﴿ يَفْتَرُونَ ﴾ دليل على أن تزكيتهم لأنفسهم بالباطل ﴿ يُؤْمِنُونَ بِالْجِبْتِ وَالطَّاغُوتِ ﴾ قال ابن عباس: الجبت هو حيى بن أخطب، والطاغوت كعب بن الأشرف، وقال عمر بن الخطاب: الجبت السحر، والطاغوت الشيطان، وقيل الجبت الكاهن، والطاغوت الساحر، وبالجملة هما كل ما عبد وأطيع من دون الله ﴿ ويَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ الآية: سببها أن حيى بن أخطب وكعب بن الأشرف أو غيرهما من اليهود، قالوا لكفّار قريش أنتم أهدى سبيلاً من محمد وأصحابه ﴿أَمْ لَهُمْ نَصِيبٌ مِّنَ المُلْكِ ﴾ الهمزة للاستفهام مع الإنكار ﴿نَقِيرًا ﴾ النقير هي النقرة في ظهر النواة وهو تمثيل، وعبارة عن أقل الأشياء، والمراد وصف اليهود بالبخل لو كان لهم نصيب من الملك، وأنهم حينئذ يبخلون بالنقير الذي هو أقل الأشياء ويبخلون بما هو أكثر منه من باب أولى ﴿أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ ﴾ وصفهم بالحسد مع البخل، والناس هنا يراد بهم النبي صلَّى الله عليه وآله وسلَّم وأمته، والفضل النبوّة، وقيل النصر والعزّة، وقيل الناس العرب والفضل كون النبي صلّى الله عليه وآله وسلّم منهم ﴿ فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْرَاهِيمَ الكِتَابَ والحِكْمَةَ ﴾ المراد بآل إبراهيم ذرّيته من بني إسرائيل وغيرهم ممَّن آتاه الله الكتب التي أنزلها والحكمة التي علمها، والمقصود بالآية الردِّ على اليهود في حسدهم لسيَّدنا محمد ﷺ ومعناها إلزام لهم بما عرفوه من فضل الله تعالى على آل إبراهيم فلأيّ شيء تخصّون محمدًا ﷺ بالحسد دون غيره ممّن أنعم الله عليهم ﴿مُلْكُا عَظِيمًا﴾ الملك في آل إبراهيم هو ملك يوسف وداود وسليمان ﴿فَمِنْهُم مَّنْ آمَنَ بِهِ ﴾ الآية: قيل المراد من اليهود مَن آمن بالنبي صلَّى الله عليه وآله وسلَّم أو بالقرآن المذكور في قوله تعالى: ﴿مُصَّدِّقًا لِمَا مَعَكُم﴾ [البقرة: ٤١، والنساء: ٤٧] أو بما ذكر من حديث إبراهيم، فهذه ثلاثة أوجه في ضمير به، وقيل منهم أي من آل إبراهيم مَن آمن بإبراهيم، ومنهم مَن

كفر: كقوله تعالى: ﴿فَمِنْهُم مُهْتَدِ وكَثيرٌ مِنْهُم فَاسِقُون﴾ [الحديد: ٢٦] ﴿كُلَّمَا نَضِبَتُ بَلُودُهُم﴾ الآية قيل تبدل لهم جلود بعد جلود أخرى إذ نفوسهم هي المعذّبة وقبل تبديل الجلود تغيير صفاتها بالنار، وقبل الجلود السرابيل وهو بعيد ﴿أَزْوَاجٌ مُطَهَّرَةٌ﴾ ذكر في البقرة ﴿فِلا ظَلِيلا﴾ صفة من لفظ الظل للتأكيد: أي دائمًا لا تنسخه الشمس وقبل نفي الحرّ والبرد ﴿إن اللّه يَأْمُرُكُمُ ﴾ الآية: قبل هي خطاب للولاة وقبل النبي على حين أخذ مفتاح الكعبة من عثمان بن طلحة ولفظها عامّ، وكذلك حكمها ﴿وأولِي الأَمْرِ ﴾ هم الولاة، وقبل العلماء نزلت في عبد الله بن حذافة بعثه رسول الله صلّى الله عليه وآله وسلّم في سرية سؤاله في حياته والنظر في سُتته بعد وفاته ﴿إن كُتتُم ﴾ يحتمل أن يكون هذا الشرط راجعًا إلى قوله فردوه أو إلى قوله: ﴿الميعوا ﴾، والأول أظهر لأنه أقرب إليه ﴿وأَحْسَنُ تَأْوِيلا ﴾ أي مآلاً وعاقبةً وقبل أحسن نظرًا منكم ﴿الَّذِينَ يَزْعُمُونَ ﴾ الآية: نزلت في المنافقين، وقبل إلى عمانق ويهودي كان بينهما خصومة فتحاكما إلى كعب بن الأشرف اليهودي وقبل إلى كامن ﴿زَأَيْتَ الْمُنَافِقِينَ ﴾ وضع الظاهر موضع المضمر ليذتهم بالنفاق، ودل ذلك على أن كاهن ﴿رَأَيْتَ الْمُنَافِقِينَ ﴾ وضع الظاهر موضع المضمر ليذتهم بالنفاق، ودل ذلك على أن الآية المتقدّمة نزلت في المنافقين ﴿فَكَيْفُ إِذَا أَصَابَتُهُم مُصِيبَةٌ ﴾ الآية: أي كيف يكون الآية المتقدّمة نزلت في المنافقين ﴿فَكَيْفُ إِذَا أَصَابَتُهُم مُصِيبَةٌ ﴾ الآية: أي كيف يكون المَابَه أَلَا الْمَابَة المتقدّمة نزلت في المنافقين ﴿فَكَيْفُ إِذَا أَصَابَتُهُم مُصِيبَةً ﴾ الآية: أي كيف يكون الله المَابِنَه أَلِه المَابَعُلُه مُلُولِي اللهُ الْمُعْلَقِينَ وَلَا الله على أن

قُلُوبِهِ مَ فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ وَعِظْهُمْ وَقُل لَهُمْ فِحَ أَنفُسِهِمْ قَوْلاً بَلِيهَ عَلَى وَمَا أَرْسَلْنَا مِن زَسُولٍ إِلَّا لِيُطَكَاعَ بِإِذَنِ اللّهَ وَلَوَ أَنَهُمْ إِذ ظَلَمُواْ أَنفُسهُمْ جَاءُ وَكَ فَأَسْتَغْفَرُواْ اللّهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُواْ اللّهَ تَوَّابَا رَّحِيمًا فَي فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمُ لَا يَجِدُواْ فِي آنفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِمُوا يَحَكِمُونَ فِي مَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ أَن اقْتُلُواْ أَنفُسكُمْ أَو اخْرُجُواْ مِن دِينَوِكُم مَّا فَعَلُوهُ إِلَّا قَلِيلُ مِنهُمْ وَلَوْ أَنَهُمْ فَعَلُواْ مَا يُوعَظُونَ بِهِ عِلَى أَن أَقْتُلُواْ أَنفُسكُمْ أَو اخْرُجُواْ مِن دِينَوكُم مَّا فَعَلُوهُ إِلَّا قَلِيلُ عَظِيمًا فَي وَلَوْ أَنَا كُنْبَنَا عَلَيْهِمْ أَنِ اقْتُلُواْ أَنفُسكُمْ أَو اخْرُجُواْ مِن دِينَوكُم مَّا فَعَلُوهُ إِلَا قَلِيلُ عَظِيمًا فَي وَلَوْ أَنَهُمْ فَعَلُواْ مَا يُوعَظُونَ بِهِ عِلَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَأَشَدَ تَثْقِيبَتَا فَي وَإِذَا لَآتَ يَنْفَهُمْ مِن لَدُنَا أَجُرا عَظِيمًا فَي وَلَوْ أَنَهُمْ فَعَلُواْ مَا يُوعَظُونَ بِهِ عِلَى اللهَ وَمَن يُطِعِ اللّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَا فَا وَلَيْنَا أَمْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ وَلَولَا فَا فَعَلُوهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ وَالرَّسُولُ فَأُولُوا فَا فَوْنَ لَذِي اللّهُ مَا اللّهُ وَالرَّسُولُ فَأُولَا الْمَائِونَ الْمَقَى اللّهُ مَاللّهُ مَا اللّهُ وَالرَّسُولُ فَأُولَاكِ مَعَ الّذِينَ أَنْعَمَ اللّهُ مَا لَقَطَيْنَا فَي مَا لَذَى اللّهُ وَلَا مَاللّهُ مَا اللّهُ مَا لَا اللّهُ وَالرَّسُولُ فَأُولُولَ وَالْمَالِقَ وَلَالْمَالُولُ فَالْوَلَا لَا الْمَلْكُولُولُ اللّهُ الْمَالِمُ اللّهُ اللّهُ وَلَولُولُ الْمُؤْلِقُ الْمَالِمُ اللّهُ الْمَالِمُ اللّهُ وَلَولُولُ اللّهُ وَلَا اللّهُ الْمَالِمُ اللّهُ الْمُعَالَقُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ اللّهُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمُؤْلِقُولُ اللّهُ اللّهُ الْمَالْمُ الْمُؤْلُولُولُ اللّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ المُعَلَقُولُولُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلِ

حالهم إذا عاقبهم الله بذنوبهم ﴿ ثُمَّ جَاءُوكَ يَخْلِفُونَ بِاللَّهِ ﴾ يحتمل أن يكون هذا معطوفًا على ما قبله أو يكون معطوفًا على قوله: ﴿يصدُون﴾، ويكون قوله: ﴿فَكَيْفَ إِذَا أَصَابَتْهُم﴾ اعتراضًا ﴿ فَأَعْرِضْ عَنْهِم ﴾ أي عن معاقبتهم، وليس المراد بالإعراض القطيعة لقوله: ﴿وعظهم﴾ ﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ ﴾ الآية: وعد بالمغفرة لمَن استغفر، وفيه استدعاء للاستغفار والتوبة ومعنى جاؤوك أتوك تائبين معتذرين من ذنوبهم يطلبون أن تستغفر لهم الله ﴿ فَلا وَرَبُّكَ ﴾ لا هنا مؤكدة للنفي الذي بعدها ﴿ شَجَرَ بَيْنَهُم ﴾ أي اختلط واختلفوا فيه، ومعنى الآية أنهم لا يؤمنون حتى يرضوا بحكم النبي صلَّى الله عليه وآله وسلَّم، ونزلت بسبب المنافقين الذين تخاصموا، وقيل بسبب خصام الزبير مع رجل من الأنصار في الماء وحكمها عامَّ ﴿وَلَوْ أَنَّا كَتَبْنَا عَلَيْهِمْ﴾ الآية: معناها لو فرض عليهم ما فرض على مَن كان قبلهم من المشقّات لم يفعلوها لقلّة انقيادهم إلاّ القليل منهم الذين هم مؤمنون حقًّا، وقد رُويَ أن من هؤلاء القليل أبو بكر وعمر وابن مسعود وعمّار بن ياسر وثابت بن قيس ﴿إلاَّ قَلِيلٌ﴾ بالرفع بدل من المضمر وقرأ ابن عامر وحده بالنصب على أصل الاستثناء أو على إلاّ فعلاً قليلاً ﴿مَا يُوعَظُونَ بِهِ﴾ من اتباع النبي صلّى الله عليه وآله وسلّم وطاعته والانقياد له ﴿وَأَشَدُّ تَثْبِيتًا ﴾ أي تخفيفًا لإيمانهم ﴿وإذًا لآتَيْنَاهُم ﴾ جواب لسؤال مقدّر عن حالهم لو فعلوا ذلك ﴿فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ﴾ ثواب على الطاعة أي هم معهم في الجنة، وهذه الآية مفسّرة لقوله تمالى: ﴿صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِم﴾ [الفاتحة: ٧] والصدّيق فعيل من الصدق، ومن التصديق، والمراد به المبالغة، والصدّيقون أرفع الناس درجة بعد الأنبياء، والشهداء المقتولون في سبيل الله ومن جرى مجراهم من سائر الشهداء كالغريق وصاحب الهدم حسبما ورد في الحديث أنهم سبعة ﴿وحَسُنَ أُولَئِكَ رَفِيقًا﴾ الإشارة إلى عَلَيْهِم مِنَ ٱلنَّيْتِنَ وَٱلصِّدِيقِينَ وَٱلشَّهَدَآءِ وَٱلصَّلِحِينَ وَحَسُنَ أُولَتَهِكَ رَفِيقًا ﴿ وَالْكَ الْفَضَلُ مِنَ ٱللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلِيمًا ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ خُذُواْ حِذَرَكُمْ فَانْفِرُوا ثُبَاتٍ أَوِ انْفِرُوا جَمِيعًا ﴿ وَلَا مَنكُوا خُلُوا مُعَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْ إِذَ لَمْ آكُنُ مَعَهُمْ انْفِرُوا جَمِيعًا ﴿ وَلَيْ مَنكُو لَمَن لَيَبَطِئَ فَإِنَّ أَصَابَكُمْ فَضَلُ مِن اللّهِ لَيَقُولَنَ كَأَن لَمْ تَكُن يَيْنَكُمْ وَيَيْنَهُم مَودَّةً يَالَيْتَنِي اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

الأصناف الأربعة المذكورة والرفيق يقع على الواحد والجماعة كالخليط، وهو مفرد بيّن به الجنس، ومعنى الكلام إخبار واستدعاء للطاعة التي ينال بها مرافقة هؤلاء ﴿ ذَلِكَ الْفَصْلُ ﴾ الإشارة إلى الثواب على الطاعة بمرافقة من ذكر في الجنة، والفضل صفة أو خبر ﴿خُذُوا حِذْرَكُمْ﴾ أي تحرّزوا من عدوّكم واستعدّوا له ﴿فَانْفِرُوا ثُبَاتِ﴾ أي اخرجوا للجهاد جماعات متفرّقين وذلك كناية عن السرايا، وقيل إنّ الثبتة ما فوق العشرة، ووزنها فعلة بفتح العين ولامها محذوفة ﴿أُو انْفِرُوا جَمِيعًا ﴾ أي مجتمعين في الجيش الكثيف فخيرهم في الخروج إلى الغزو في قلّة أو كثرة ﴿وإنَّ مِنكُمْ لَمَن لَّيْبَطَّتَنَّ﴾ الخطاب للمؤمنين، والمراد بمن المنافقين وعبّر عنهم بمنكم إذ هم يزعمون أنهم من المؤمنين، ويقولون آمنًا، واللام في لمن للتأكيد، وفي ليبطئن جواب قسم محذوف، ومعناه يبطىء غيره يثبطه عن الجهاد ويحمله على التخلّف عن الغزو، وقيل يبطىء يتخلّف هو عن الغزو ويتثاقل ﴿فَإِنْ أَصَابَتْكُم مُصِيبَةً ﴾ أي قتل وهزيمة والمعنى أن المنافق تسرّه غيبته عن المؤمنين إذا هزموا وشهيدًا معناه حاضرًا معهم ﴿وَلَئِن أَصَابَكُمْ فَصْل من الله ﴾ أي نصر وغنيمة ، والمعنى أنّ المنافق يندم على ترك الغزو معهم إذا غنموا فيتمنى أن يكون معهم ﴿كَأَن لَّمْ تَكُن بَيْنَكُمْ وَيَهْنَهُ مَوَدَّةً ﴾ جملة اعتراض بين العامل ومعموله فلا يجوز الوقف عليها وهلم المودّة في ظاهر المنافق لا في اعتقاده ﴿الَّذِينَ يَشْرُونَ ﴾ أي يبيعون ﴿فَيُقْتَلْ أَو يَغْلِبُ ﴾ ذكر الحالتين للمقاتل ووعد بالأُجْر على كل واحدة منهما ﴿وَمَا لَكُمْ لاَ تُقَاتِلُون﴾ تحريض على القتال، وما مبتِدأ والجار والمجرور خبر ولا تقاتلون في موضع الحال، والمستضعفين هم الذين حبسهم مشركوا قريش بمكة ليفتنوهم عن الإسلام، وهو عطف على اسم الله أو مفعول معه ﴿القَرْيَةِ

يُقَلِّلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ يُقَلِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱلطَّعْوُتِ فَقَلِلُواْ أَوْلِيَا َ ٱلشَّيَطُنِ إِنَّ كَيْدَ الشَّيَطُنِ كَانَ صَعِيفًا ﴿ اللَّهَ عَلَيْهُمُ ٱلْفَيْلُونَ فِي سَبِيلِ ٱلطَّعْوُتِ فَقَلِلُواَ الصَّلَاةَ وَالْوَاكُواَ الشَّكُونَ الشَّيَطُنِ كَانَ صَعِيفًا ﴿ اللَّهُ عَلَيْهُمُ ٱلْفَيْلُ إِذَا فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَغْشُونَ النَّاسَ كَخَشْيَةِ اللهِ أَوْ الشَّذَ خَشْيَةً وَقَالُوا رَبَّنَا لِمَ كَنَبَّتَ عَلَيْنَا اللَّهُ الْفَيْالُ لَوْلاَ آلَوْلَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللِّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللللللِّهُ اللللللِّهُ اللللللِّهُ الللللَّهُ الللللِّهُ اللللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ اللللللُّ الللللْ

الظَّالِم أَهْلُهَا﴾ هي مكة حين كانت للمشركين ﴿يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ﴾ وما بعده إخبار قصد به تقوَية قلوب المسلمين وتحريضهم على القتال ﴿الَّذِينَ قِيلَ لَهُمْ كُفُّوا أَيْدِيَكُمْ﴾ الآية: قيل هي في قوم من الصحابة كانوا قد أُمِرُوا بالكفّ عن القتال قيل أن يفرض الجهاد، فتمنّوا أن بؤمروا به، فلما أُمِرُوا به كرهوه، لا شكًا في دينهم، ولكن خوفًا من الموت، وقيل هي في المنافقين وهو أليق في سياق الكلام ﴿مَتَاعُ الدُّنْيَا قَلِيلٌ ﴾ وما بعده تحقير للدنيا فتضمن الردّ عليهم في كراهتهم للموت ﴿فِي بُرُوج مُشَيِّدَةٍ ﴾ أي في حصون منيعة، وقيل المشيّدة المطوّلة وقيل المبنية بالشيد وهو الجصّ ﴿إِنْ تُصِبْهُمْ حَسَنَةٌ ﴾ الحسنة هنا النصر والغنيمة وشبه ذلك من المحبوبات، والسيئة الهزيمة والجوع وشبه ذلك، والضمير في تصبهم وفي يقول للذين قيل لهم كفُّوا أيديكم، وهذا يدلُّ على أنها في المنافقين، لأن المؤمنين لا يقولون للنبي ﷺ إن السيئات من عنده ﴿قُلْ كُلُّ مِّنْ عِندِ اللَّهِ ﴾ ردٌّ على مَن نسب السيئة إلى رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم، وإعلام أن السيئة والحسنة والخير والشر من عند الله أي بقضائه وقدره ﴿فَمَا لِهَؤُلاءِ القَوْمِ اللَّهِ تُوبِيخ لهم على قلَّة فهمهم ﴿مَا أَصَابُكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللَّهِ وَمَا أَصَابَكَ من سَيْئَةٍ فَمِن نَّفَسِك﴾ خطابِ للنبي صلَّى الله عليه وآله وسلَّم والمراد به كل مخاطب على الإطلاق فدخل فيه غيره من الناس، وفيه تأويلان: أحدهما نسبة الحسنة إلى الله والسيئة إلى العبد تأدّبًا مع الله في الكلام، وإن كان كل شيء منه في الحقيقة، وذلك كقوله عليه الصلاة والسلام، "والخير كله بيديك والشر ليس إليك" وأيضًا فنسبة السيئة إلى العبد لأنها بسبب ذنوبه، لقوله: ﴿ وَمَا أَصَابَكُم مِّن مُصِيبَة فَبِمَا كَسَبَتْ أيْدِيكُم﴾ [الشورى: ٣٠]، فهي من العبد بتسبّبه فيها، ومن الله بالخلقة والاختراع، والثاني: أن هذا من كلام القوم المذكورين قبل، والتقدير يقولون كذا، فمعناها كمعنى التي وَيَقُولُونَ طَاعَةُ فَإِذَا بَرَرُواْ مِنْ عِندِكَ بَيْتَ طَآبِفَةٌ مِنْهُمْ غَيْرَ الَّذِى تَقُولُ وَاللَّهُ يَكْتُبُ مَا وَيَقُولُونَ طَاعَةُ فَإِذَا بَرَرُواْ مِنْ عِندِكَ بَيْتَ طَآبِفَةٌ مِّنهُمْ غَيْرَ الَّذِى تَقُولُ وَاللَّهُ يَكْتُبُ مَا يُبَيِّتُونَ فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ وَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهُ وَكَفَى بِاللّهِ وَكِيلًا ﴿ اللّهَ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَكَفَى بِاللّهِ وَكِيلًا ﴿ اللّهَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَكَفَى بِاللّهِ وَكِيلًا ﴿ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَوْجَدُوا فِيهِ الْخَوْفِ أَذَا عُواْ بِهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلْهُ الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلْمُ الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَل

قبلها ﴿مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهُ هذه الآية من فضائل رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم، وإنما كانت طاعته كطاعة الله لأنه يأمر وينهى عن الله ﴿وَمَنْ تَوَلَّى فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا﴾ أي مَن أعرض عن طاعتك، فما أنت عليه بحفيظ تحفظ أعماله، بل حسابه وجزاؤه على الله، وفي هذا متاركة وموادعة منسوخة بالقتال ﴿وَيَقُولُونَ طَاعَةٌ ﴾ أي أمرنا وشأننا طاعة لك، وهي في المنافقين بإجماع ﴿بَيّتَ طَائِفَةٌ مِّنْهُمْ غَيْرَ اللّذِي تَقُولُ بيت أي تدبر الأمر بالليل، والضمير في تقول للمخاطب، وهو النبي صلى الله تعالى عليه وعلى آله وسلم أو للطائفة ﴿فَأَغْرِضْ عَنْهُمْ ﴾ أي لا تعاقبهم ﴿أَفَلاَ يَتَدَبّرُونَ الْقُرآنَ ﴿ حضَ على التَفْكُر في معانيه لتظهر أدلته وبراهينه ﴿اخْتِلاَفَا كَثِيرًا ﴾ أي تناقضًا كما في كلام البشر أو تفاوتًا في في معانيه لتظهر أدلته وبراهينه ﴿اخْتِلاَفَا كَثِيرًا ﴾ أي تناقضًا كما في كلام البشر أو تفاوتًا في اختلافًا في شيء من القرآن، فالواجب أن يتهم نظره ويسأل أهل العلم ويطالع تآليفهم، اختلافًا في شيء من القرآن، فالواجب أن يتهم نظره ويسأل أهل العلم ويطالع تآليفهم، حتى يعلم أن ذلك ليس باختلاف.

﴿ وَإِذَا جَاءَهُمْ أَمْرٌ مِّنَ الْأَمْنِ أَوِ الْحَوْفِ أَذَاهُوا بِهِ ﴾ قيل هم المنافقون وقيل قوم من ضعفاء المسلمين كانوا إذا بلغهم خبر عن السرايا والجيوش أو غير ذلك أذاعوا به أي تكلموا به وشهروه قبل أن يعلموا صحته، وكان في إذاعتهم له مفسدة على المسلمين مع ما في ذلك من العجلة وقلة التثبّت، فأنكر الله ذلك عليهم ﴿ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَالْمَى أُولِي في ذلك من العجلة وقلة التثبّت، فأنكر الله ذلك عليهم ﴿ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَالْمَى أُولِي الأَمْرِ مِنْهُمْ لِعِلْمِهِ الَّذِين يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُم ﴾ أي لو ترك هؤلاء القوم الكلام بذلك الأمر الذي يلغهم وردوه إلى رسول الله صلّى الله تعالى عليه وعلى آله وسلّم وإلى أولي الأمر، وهم كبراء الصحابة وأهل البصائر منهم، لعلمه القوم الذين يستنبطونه أي يستخرجونه من الرسول وأولي الأمر فالذين يستنبطونه على الله وسلّم وأولي الأمر وحرف الجر في قوله يستنبطونه منهم لابتداء اللغاية وهو يتعلق بالفعل والضمير المجرور يعود على الرسول وأولي الأمر، وقيل الذين يستنبطونه هم

عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُهُ لَا تَبَعْتُمُ الشَّيْطِانَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ فَقَائِلَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ لَا تُكَلَّفُ إِلَّا نَفْسكُ وَحَرِّضِ المُؤْمِنِينُ عَسَى اللَّهُ أَن يَكُفَّ بَأْسَ الَّذِينَ كَفَرُواْ وَاللَّهُ أَشَدُ بَأْسَ ا وَأَشَدُ تَنكِيلًا ﴿ فَا مَن يَشْفَعْ شَفَعَةُ سَيِّنَةً يَكُن لَهُ كِفَلُ مِّنْهَ أَ وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْعَ شَفَعَةً سَيِّنَةً يَكُن لَهُ كِفَلُ مِّنْهَ أَوْكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُعْقِيدًا ﴿ فَاللَّهُ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مَنْ مِنْهَ آ وَ رُدُّوهَا إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ فَكَيُواْ بِأَحْسَنَ مِنْهَ آ وَ رُدُّوهَا إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ فَكَيُواْ بِأَحْسَنَ مِنْهَ آ وَ رُدُّوهَا إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ

أُولُوا الأمر، كما جاء في الحديث عن عمر رضى الله عنه أنه سمع رسول الله ﷺ طلَّق نساءه، فدخل عليه، فقال: أطلّقت نساءك؟ فقال: «لا»، فقام إلى باب المسجد، فقال إن رسول الله صلَّى الله تعالى عليه وسلَّم لم يطلِّق نساءه، فأنزل الله هذه القصة، قال وأنا الذي استنبطته، فعلى هذا يستنبطونه هم أُولو الأمر، والضمير المجرور يعود عليهم، ومنهم لبيان الجنس، واستنباطه على هذا هو سؤالهم عنه النبي صلَّى الله تعالى عليه وسلَّم أو بالنظر والبحث، واستنباطه على التأويل الأول وهو سؤال الذين أذاعوه للرسول عليه الصلاة والسلام ولأولى الأمر ﴿وَلَوْلا فَضلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ ﴾ أي هداه وتوفيقه، أو بعثه للرُّسُل، وإنزالِه للكتب، والخطاب في هذه الآية للمؤمنين ﴿إِلاَّ قَلِيلاً﴾ أي إلاَّ اتَّباعًا قليلاً فالاستثناء من المصدر، والمعنى لولا فضل الله ورحمته لاتّبعتم الشيطان إلاّ في أمور قليلة كنتم لا تتّبعونه فيها، وقيل إنه استثناء من الفاعل في اتّبعتم أي إلاّ قليلاً منكم وهو الذي يقتضيه اللفظ وهم الذين كانوا قبل الإسلام غير متبعين للشيطان كورقة بن نوفل، والفضل والرحمة على بعث الرسول وإنزال الكتاب، وقيل إن الاستثناء من قوله أذاعوا به ﴿لاَ تُكَلُّفُ إلاَّ نَفْسَكَ ﴾ لما تثاقل بعض الناس عن القتال قيل هذا للنبي عَلَيْة أي إن أفردوك فقاتل وحدك فإنما عليك ذلك ﴿وَحَرِّض المُؤْمِنِينَ﴾ أي ليس عليك في شأن المؤمنين إلاَّ التحريض ﴿عَسَى اللَّهُ أَن يَكُفَّ بَأْسَ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ قيل عسى من الله واجبة، والذين كفروا هنا قريش وقد كفّهم الله بهزيمتهم في بدر وغيرها وبفتح مكة ﴿وأَشَدُّ تَنْكِيلاً﴾ أي عقابًا وعذابًا ﴿ شَفَاعَةً حَسَنَةً ﴾ هي الشفاعة في مسلم لتفرج عنه كربة، أو تدفع مظلمة أو يجلب إليه خيرًا والشفاعة السيئة بخلاف ذلك وقيل الشفاعة الحسنة هي الطاعة والشفاعة السيئة هي المعصية، والأول أظهر، والكفل هو النصيب ﴿مُقِيتًا﴾ قيل قديرًا، وقيل حفيظًا، وقيل الذي يقيت الحيوان أي يرزقهم القوت ﴿فَحَيُوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَو رُدُوهَا ﴿ معنى ذلك الأمر برد السلام والتخيير بين أن يرد بمثل ما سلم عليه أو بأحسن منه والأحسن أفضل مثل أن يقال له سلام عليك فيردّ السلام ويزيد الرحمة والبركة، وردّ السلام واجب على الكفاية عند مالك والشافعي، وقال بعض الناس هو فرض عين، واختلف في الردّ على الكفّار،

حَسِيبًا ﴿ إِلَهُ إِلَا هُوَ لَيَجْمَعَنَكُمْ إِلَى يَوْمِ الْقِيْمَةِ لَا رَبَّ فِيهُ وَمَنْ أَصَدَقُ مِنَ اللّهِ حَدِيثًا ﴿ وَمَن يُضَلّ فَمَا لَكُو فِي الْمُنكِفِقِينَ فِعَتَيْنِ وَاللّهُ أَرْكَسَهُم بِمَا كَسَبُواً أَتُرِيدُونَ أَن تَهْدُواْ مَنْ أَضَلَ اللّهُ فَمَا لَكُو فِي الْمُنكِفِقِينَ فِعَتَيْنِ وَاللّهُ أَرْكَسَهُم بِمَا كَسَبُواً أَتُربيدُونَ أَن تَهْدُواْ مَنْ أَضَلَ اللّهُ فَلَن تَجِدَ لَهُ سَبِيلًا إِللّهُ فَإِن تَوَلّواْ فَخُذُوهُمْ وَاقتُ لُوهُمْ وَاقتُ لُوهُمْ وَاقتُ لُوهُمْ وَاقتُ لُوهُمْ أَوْلِياتَهُ حَتَى يُهَاجِرُوا فِي سَبِيلِ اللّهُ فَإِن تَولُواْ فَخُذُوهُمْ وَاقتُ لُوهُمْ مَا قَتُ لُوهُمْ وَاقتُ لَا اللّهُ وَمَهُمْ وَلَوْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَا اللّهُ لَا اللّهُ لَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَللّهُ لَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللللهُ الللهُ الللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ

فقيل يردّ عليهم لعموم الآية، وقيل لا يردّ عليهم، وقيل يقال لهم عليكم، حسبما جاء في الحديث، وهو مذهب مالك ولا يبتدؤون بالسلام ﴿لَيَجْمَعَنَّكُمْ ﴾ جواب قسم محذوف، وتضمن معنى الحشر ولذلك تعدّى بإلى ﴿وَمَنْ أَصْدَقُ ﴾ لفظه استفهام، ومعناه لا أحد أصدق من الله ﴿فَمَا لَكُمْ فِي المُنَافِقِينَ فِتَتَهِن ﴾ ما استفهامية بمعنى التوبيخ، والخطاب للمسلمين، ومعنى فئتين: أي طائفتين مختلفتين، وهو منصوب على الحال، والمراد بالمنافقين هنا ما قال ابن عباس أنها نزلت في قوم كانوا بمكة مع المشركين فزعموا أنهم آمنوا ولم يهاجروا، ثم سافر قوم منهم إلى الشام بتجارات، فاختلف المسلمون هل يقاتلونهم ليغنموا تجارتهم لأنهم لم يهاجروا؟ أو هل يتركونهم لأنهم مؤمنين وقال زيد بن ثابت نزلت في المنافقين الذين رجعوا عن القتال يوم أُحُد فاختلف الصحابة في أمرهم، ويرد هذا قوله: ﴿حَتَّى يُهَاجِرُوا﴾ ﴿أَرْكَسَهُم ﴾أي أضلهم، وأهلكهم ﴿وَدُّوا لَوْ تَكْفُرُونَ ﴾ الضمير للمنافقين أي تمنّوا أن تكفروا ﴿فَخُذُوهُم ﴾ يريد به الأسو ﴿إِلاَّ الَّذِينَ يَصِلُونَ ﴾ الآية: استثناء من قوله فخذوهم واقتلوهم ومعناها أن مَن وصل من الكِفّار غير المعاهدين إلى الكفّار المعاهدين وهم الذين بينهم وبين المسلمين عهد ومهادنة فلحكمه كحكمهم في المسالمة وترك قتاله وكان ذلك في أول الإسلام ثم نسخ بالقتال في أول سورة براءة، قال السهيلي وغيره: الذين يصلون هم بنو مدلج بن كنانة إلى قوم بينكم وبينهم ميثاق بنو خزاعة فدخل بنو مدلج في صلح خزاعة مع رسول الله ﷺ فمعنى يصلون إلى قوم: ينتهون إليهم، ويدخلون فيما دخلوا فيه من المهادنة وقيل معنى يصلون أي ينتسبون وهذا ضعيف جدًا بدليل قتال رسول الله على القريش، وهم أقاربه وأقارب المؤمنين فكيف لا يقاتل أقارب الكفّار المعاهدين أو جاءوهم حصرت صدورهم عطف على يصلونا أو عطف على صفة قوم وهي: بينكم وبينهم ميثاق، والمعنى يختلف باختلاف ذلك، والأول أظهر، وحصرت

ٱعْتَزَلُوكُمْ فَلَمْ يُقَلِيلُوكُمْ وَأَلْقَوْا إِلَيْكُمُ ٱلسَّلَمَ فَمَا جَعَلَ ٱللَّهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَيِيلًا ﴿ سَيَجِدُونَ ءَاخَرِينَ يُرِيدُونَ أَن يَأْمَنُوكُمْ وَيَأْمَنُواْ قَوْمَهُمْ كُلُّ مَا رُدُّوٓاْ إِلَى ٱلْفِئْنَةِ أَرْكِسُواْ فِيهَا ْفَإِن لَّمْ يَعْتَزِلُوكُوْ وَيُلْقُوٓاْ إِلَيْكُو ٱلسَّلَمَ وَيَكُفُوا أَيْدِيَهُمْ فَخُذُوهُمْ وَأَقْنُلُوهُمْ حَيْثُ ثَقِفَتُمُوهُمْ وَأُوْلَئِكُمْ جَعَلْنَا لَكُمْ عَلَيْهِمْ سُلَطَنَا مُّبِينًا ١١﴾ وَمَا كَاكِ لِمُؤْمِنِ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَئًا وَمَن قَنَلَ مُؤْمِنًا خَطَئًا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةِ مُثَوْمِنَةِ وَدِيَةً مُسَلِّمَةً إِلَى أَهْ لِهِ ٤ إِلَّا أَن يَصَّكَ قُوًّا فَإِن كَاكَ مِن قَوْمٍ عَدُوٍّ لَكُمْ وَهُو صدورهم: في موضع الحال بدليل قراءة يعقوب حصرت، ومعناه ضاقت عن القتال وكرهته، ونزلت الآية في قوم جاؤوا إلى المسلمين، وكرهوا أن يقاتلوا المسلمين وكرهوا أيضًا أن يقاتلوا قومهم وهم أقاربهم الكفّار فأمر الله بالكفّ عنهم ثم نسخ أيضًا ذلك بالقتال ﴿ فَإِنْ اعْتَزَلُوكُمْ ﴾ أي إن سالموكم فلا تقاتلوهم، والسلم هنا الانقياد ﴿ سَتَجِدُونَ آخَرِينَ ﴾ الآية: نزلت في قوم مخادعين وهم من أسد وغطفان كانوا إذا أتوا المدينة أسلموا وعاهدوا ليأمنوا من المسلمين فإذا رجعوا إلى قومهم كفروا ونكثوا ليأمنوا قومهم والفتنة هنا الكفر على الأظهر، وقيل الاختبار ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِن أَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلاَّ خَطَأَ﴾ نزلت بسبب قتل عياش بن ربيعة للحارث بن زيد وكان الحارث يعذّبه على الإسلام، ثم أسلم وهاجر ولم يعلم عياش بإسلامه فقتله، وقيل إن الاستثناء هنا منقطع، والمعنى لا يحلُّ لمؤمن أن يقتل مؤمنًا بوجه، لكن الخطأ قد يقع، والصحيح أنه متصل والمعنى لا ينبغي لمؤمن ولا يليق به أن يقتل مؤمنًا إلاّ على وجه الخطأ من غير قصد ولا تعدّ إذ هو مغلوب فيه، وانتصاب خطأ على أنه مفعول من أجله أو حال أو صفة لمصدر محذوف ﴿ وَمَنَ قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطَأَ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَدِيَةٌ﴾ هذا بيان ما يجب على القاتل خطأ فأوجب الله عليه التحرير والديّة، فأما التحرير ففي مال القاتل. وأما الديّة ففي مال عاقلته، وجاء ذلك عن النبي ﷺ، وبيان للآية إذ لفظها يحتمل ذلك أو غيره، وأجمع الفقهاء عليه، واشترط مالك في الرقبة التي تعتق أن تكون مؤمنة ليس فيها عقد من عقود الحرية، سالمة من العيوب أما إيمانها فنص هنا، ولذلك أجمع العلماء عليه هنا، واختلفوا في كفّارة الظهار وكفّارة اليمين، وأما سلامتها من عقود الحرية فيظهر من قوله تعالى ﴿فَتَخرير رَقَبَة﴾، لأن ظاهره أنه ابتداء عتق عند التفكير بها وأما سلامتها من العيب، فزعموا أن إطلاق الرقبة يقتضيه وفي ذلك نظر ولم يبيّن في الآية مقدار الديّة وهي عند مالك مائة من الإبل على أهل الإبل، وألف دينار شرعية على أهل الذهب واثنا عشر ألف درهم شرعية على أهل الورق، ورُوِيَ ذلك عن عمر بن الخطاب ﴿مُسَلِّمَةٌ إِلَى أَهْلِهِ ﴾ أي مدفوعة إليهم، والأهل هنا الورثة، واختلف في مدة

مُؤْمِنُ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةً وَإِن كَانَ مِن قَوْمِ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِيثَاقُ فَذِيةً مُسَلَمَةً إِلَى أَهَ لِهِ وَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةً فَمَن لَمْ يَجِدُ فَصِيامُ شَهْرَيْنِ مُتَكَابِعَيْنِ مُسَلَمَةً إِلَى أَهْ لِهِ وَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةً فَمَن لَمْ يَجِدُ فَصِيامُ شَهْرَيْنِ مُتَكَابِعَيْنِ تَوْبَكَةً مِنَ اللّهُ وَكَانَ اللّهُ عَلِيهًا حَكِيمًا ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَا اللّهُ عَلِيمًا ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَا اللّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَاهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴿ فَهُ مَذَابًا عَظِيمًا ﴿ فَهُ مَا اللّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَاهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴿

تسليمها، فقيل هي حالة عليهم، وقيل يؤدُّونها في ثلاث سنين، وقيل في أربع، ولفظ التسليم مطلق وهو أظهر في الحلول لولا ما جاء من السُّنَّة في ذلك ﴿إِلاَّ أَن يَصَّدُّقُوا﴾ الضمير يعود على أولياء المقتول أي إذا أسقطوا الديّة سقطت، وإذا أسقطها المقتول سقطت أيضًا عند مالك والجمهور، خلافًا لأهل الظاهر، وحجّتهم عود الضمير على الأولياء، وقال الجمهور إنما هذا إذا لم يسقطها المقتول ﴿فَإِن كَانَ مِن قَوْم عَدُو لَّكُمْ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَتَخْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ ﴾ معنى الآية: أن المقتول خطأ إن كان مؤمنًا وقومه كفّارًا أعداء وهم المحاربون فإنما في قتله التحرير خاصة دون الديّة فلا تدفع لهم لئلا يتقوّوا بها على المسلمين، ورأى ابن عباس أن ذلك إنما هو فيمن آمن وبقي في دار الحرب لم يهاجر وخالفه غيره ورأى مالك أن الديّة في هذا البيت المال فالآية عنده منسوخة، ﴿ وَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْم بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِّيثَاقٌ ﴾ الآية: معناها أن المقتول خطأ إن كان قومه كفّارًا معاهدين ففي مثّله تحرير رقبة والديّة إلى أهله لأجل معاهدتهم، والمقتول على هذا مؤمن، ولذلك قال مالك لا كفّارة في قتل الذمي، وقيل إن المقتول في هذه الآية كافر، فعلى هذا تجب الكفَّارة في قتل الذمي، وقيل هي عامّة في المؤمن والكافر، ولفظ الآية مطلق إلاّ أن قيّده قوله وهو مؤمن في الآية التي قبلها وقرأ الحسن هنا وهو مؤمن ﴿فَمَن لَّمْ يَجِدْ فَصِيَامُ شَهْرَيْنِ﴾ أي مَن لم يجد العتق ولم يقدر عليه فصيام الشهرين المتتابعين عوض منه ﴿تَوْبَةٌ مِّنَ اللَّهِ ﴾ منصوب على المصدرية ومعناه رحمة منه وتخفيفًا ﴿وَمَن يَقْتُل مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجَزَاؤُهُ جَهَنَّمُ خَالِدًا فِيهَا﴾ الآية: نزلت بسبب مقيس بن صبابة كان قد أخذ ديّة أخيه هشام المقتول خطأ، ثم قتل رجلاً من القوم الذين قتلوا أخاه وارتد مشركًا، فأمر رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم بقتله، والمتعمَّد عند الجمهور هو الذي يقصد القتل بحديدة أو حجر أو عصًّا أو غير ذلك، وهذه الآية معطَّلة على مذهب الأشعرية وغيرهم ممّن يقول لا يخلد عصاة المؤمنين في النَّار واحتج بها المعتزلة وغيرهم ممّن يقول بتخليد العصاة في النار لقوله: ﴿ خَالِدًا فِيهَا ﴾ وتأوُّلها الأشعرية بأربعة أوجه: أحدها أن قالوا إنها في الكافر إذا قتل مؤمنًا، والثاني قالوا معنى المتعمَّد هنا المستحل للقتل، وذلك يؤول إلى الكفر، والثالث قالوا الخلود فيها ليس بمعنى

يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوَاْ إِذَا ضَرَبْتُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَتَبَيَّنُواْ وَلَا نَقُولُواْ لِمَنَ ٱلْقَى إِلَيْكُمُ ٱلسَّكَمَ السَّكَمَ السَّكَمَ اللَّهِ مَغَانِمُ كَثِيرةً كَذَالِكَ لَسَّتَ مُؤْمِنَا تَبْتَغُونَ عَرَضَ ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا فَعِندَ ٱللَّهِ مَغَانِمُ كَثِيرةً كَذَالِكَ كَذَالِكَ كَنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَتَبَيَّنُوا أَ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ بِأَمْوَلِهِمْ خَبِيرًا ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَلِيمِ اللَّهِ بِأَمْوَلِهِمْ فَي اللَّهِ بِأَمْوَلِهِمْ فَي سَبِيلِ ٱللَّهِ بِأَمْوَلِهِمْ

الدوام الأبدي، وإنما هو عبارة عن طول المدة، والرابع أنها منسوخة بقوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لاَ يَغْفُر أَن يُشرَك بِه ويغفر مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشاء ﴾، وأما المعتزلة فحملوها على ظاهرها، ورأوا أنها ناسخة لقوله: ﴿ وَيَعْفِر مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاء ﴾ ، واحتجوا على ذلك بقول زيد بن ثابت نزلت الشديدة بعد الهيّنة وبقول ابن عباس، الشرك والقتل مَن مات عليهما خلد، وبقول رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم: «كل ذنب عسى الله أن يغفره، إلاَّ الرجل يموت كافرًا أو الرجل يقتل المؤمن متعمّدًا، وتقتضي الآية وهذه الآثار أن للقتل حكمًا يخصّه من بين سائر المعاصى، واختلف الناس في القاتل عمدًا إذا تاب، هل تقبل توبته أم لا؟ وكذلك حكى ابن رشد الخلاف في القاتل إذا اقتص منه هل يسقط عنه العقاب في الآخرة أم لا؟ والصحيح أنه يسقط عنه، لقول رسول الله ﷺ، مَن أصاب ذنبًا فعوقب به في الدنيا فهو له كفّارة، وبذلك قال جمهور العلماء ﴿ضَرَبْتُم فِي سَبِيلِ اللَّهِ﴾ أي سافرتم في الجهاد ﴿فَتَبِيِّنُوا﴾ من البيان وقرىء بالثاء المثلثة من الثبات والتفعل فيها بمعنى الاستفعال، أي اطلبوا بيان الأمر وثبوته ﴿القَي إِلَيْكُمُ السَّلَمَ﴾ بغير ألف أي انقاد وألقى بيده، وقرىء السلام بمعنى التحية، ونزلت في سرية لقيت رجلاً فسلّم عليهم، وقال لا إله إلاّ الله محمد رسول الله، فحمل عليه أحدهم فقتله، فشقّ ذلك على رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم، وكان القاتل علم بن جثامة والمقتول عامر بن الأغبط، وقيل القاتل أسامة بن زيد والمقتول مرداس بن نهيك ﴿ تَبْتَغُونَ عَرَضَ الحَيَاةِ الذُّنْيَا ﴾ يعني الغنيمة، وكان للرجل المقتول غنم ﴿فَعِنْدَ اللَّهِ مَغَانِمُ كَثِيرَةٌ ﴾ وعد وتزهيد في غنيمة من أظهر الإسلام ﴿كَذَلِكَ كُنتُم مِّن قَبْلُ ﴾ قيل معناه كنتم كفّارًا فهداكم الله للإسلام، وقيل كنتم تخفون إيمانكم من قومكم ﴿ فَمَنَّ اللَّهُ عَلَيْكُمْ ﴾ بالعزّة والنصر حتى أظهرتموه ﴿ لا يَسْتَوي القَاعِدُونَ مِنَ الْمُؤمِنينَ ﴾ الآية: معناها تفضيل المجاهدين على مَن لم يجاهد وهم القاعدون ﴿غَيْرُ أُولِي الضَّرَرِ﴾ لما نزلت الآية: قام ابن أم مكتوم الأعمى، فقال يا رسول الله هل من رخصة فإني ضرير البصر، فنزل غير أولى الضرر وقرىء غير بالحركات الثلاث، بالرفع، صفة للقاعدين، وبالنَصب على الاستثناء أو الحال، وبالخفض صفة للمؤمنين ﴿ دَرَجَةٌ ﴾ قيل هي تفضيل على وَأَنفُسِمِمْ فَضَّلَ اللَّهُ الْمُجَهِدِينَ بِأَمَوْلِهِمْ وَأَنفُسِمِمْ عَلَى الْقَعِدِينَ دَرَجَةً وَكُلَّ وَعَدَ اللَّهُ الْمُسَنَى وَقَضَّلَ اللَّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا اللَّهِ المُجَهِدِينَ عَلَى الْقَعِدِينَ اَجُرًا عَظِيمًا ﴿ وَ وَجَنتِ مِنهُ وَمَغْفِرَةً وَرَحْمَةٌ وَكَانَ اللَّهُ عَفُورًا رَجِيمًا ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَفُورًا رَجِيمًا ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ وَاسِعَةً فَلُهُ حِرُوا فِيهَا فَأُولَةٍ فِيمَ كُنهُمْ وَاللَّهُ وَسَامَتَ مَصِيرًا ﴿ إِلَا الْمُسْتَضَعَفِينَ مِن الرَّخِلُ اللَّهِ وَاسِعَةً فَلُهُ حِرُوا فِيها فَأُولَةٍ لَكَ مَأُولِهُمْ جَهُنَّمُ وَسَامَتَ مَصِيرًا ﴿ إِلَا الْمُسْتَضَعَفِينَ مِن اللَّهُ اللَّهِ وَالسَاءَ وَالْولَائِ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ وَلَا يَهْبَعُونَ حِيلَةً وَلَا يَهْبَدُونَ سِيلًا إِلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَمَن يُعَلِي وَلَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلُولًا إِلَى اللَّهُ وَرَسُولِهِ وَمَن يُعَلِي اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَمَن يُعْلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَوا اللَّهُ عَلُولًا إِلَى اللَّهُ وَرَسُولِهِ وَمَن يُعْلِي وَاللَّهُ اللَّهُ وَرَسُولِهِ وَمَن يُعْلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلُولًا وَاللَهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَوا وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلُولًا وَحِيمًا إِلَى اللَّهُ عَلُولًا وَحِيمًا إِلَى اللَّهُ عَلُولًا وَحِيمًا إِلَى اللَّهُ عَلُولًا وَحِيمًا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى

القاعدين من أهل العذر والدرجات على القاعدين بغير عذر، وقيل إن الدرجات مبالغة وتأكيد الدرجة ﴿الحُسْنَى﴾ الجنة ﴿أَجُرًا﴾ منصوب على الحال من درجات أو المصدرية من معنى فضل، وانتصب درجات على البدل من الأجر أو بفعل مضمر، وانتصب مغفرة ورحمة بإضمار فعلها: أي غفر لهم ورحمهم مغفرة ورحمة.

﴿إِنَّ الَّذِينَ تَوَقَّاهُمُ الْمَلاَئِكَةُ ﴾ الآية نزلت في قوم أسلموا بمكة ولم يهاجروا، فلما كان يوم بدر خرجوا مع الكفّار فقتلوا منهم قيس بن الفاكه والحارث بن زمعة، وقيس بن الوليد بن المغيرة، وعلي بن أميّة بن خلف ويحتمل أن يكون توفّاهم ماضيًا أو مضارعًا، وانتصب ظالمي على الحال ﴿قَالُوا فِيمَ كُنتُمُ ﴾ أي في أي شيء كنتم في أمر دينكم ﴿قَالُوا عِلمَ كُنتُمُ اي في أي شيء كنتم في أمر دينكم ﴿قَالُوا كُنّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي الأَرْضِ اعتذار عن التوبيخ الذي وبخهم به الملائكة: أي لم تقدروا على الهجرة وكان اعتذارًا بالباطل ﴿قَالُوا أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ اللّهِ وَاسِعَةٌ ﴾ ردّ عليهم ؛ وتكذيب على الهجرة وكان اعتذارهم ﴿إلاّ المُسْتَضَعْفِينَ الذين كان استضعافهم حقًا، قال ابن عباس: كنت أنا وأبي وأمي ممّن عنى الله بهذه الآية ﴿مُرَاغَمًا ﴾ أي متحوّلاً وموضِعًا يرغم عدوّه بالذهاب إليه ﴿وَسَعَةُ ﴾ أي اتساع في الأرض وقيل في الرزق ﴿فَقَدْ وَقَعَ أُجُرُهُ عَلَى اللّهِ ﴾ أي ثيت وصح ﴿وَمَن يَخرُجُ مِن بَيْتِهِ ﴾ الآية حكمها على العموم ونزلت في ضمرة بن القيلن وكان من المستضعفين بمكة، وكان مريضًا فلما سمع ما أنزل الله في الهجرة قال أخرجوني فهيئ له فراش فوضع عليه وخرج فمات في الطريق، وقيل نزلت في خالداً بن حزام، فإنه هاجر إلى أرض الحبشة فنهشته حيّة في الطريق، وقيل نزلت في خالداً بن حزام، فإنه هاجر إلى أرض الحبشة فنهشته حيّة في الطريق فمات قبل أن يصل إلى أرض الحبشة ﴿وَإِذَا لِي الْمُونُ إِن يَقْصُرُوا مِنَ الصَّلاَةِ إِنْ خِفْتُمْ أَن يَقْتِنَكُمُ الَّلِينَ

ضَرَبُهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن نَقْصُرُواْ مِنَ ٱلصَّلَوْةِ إِنْ خِفْتُمْ أَن يَفْنِ نَكُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓاً إِنَّ ٱلْكَفِرِينَ كَانُواْ لَكُمْ عَدُوَّا مُبِينًا اللَّهُ وَإِذَا كُنتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُمُ ٱلصَّلَوْةَ فَلْنَقُمْ طَلَ إِفَّةُ مِتْهُم مَعَكَ

كَفَرُوا﴾ اختلف العلماء في تأويلها على خمسة أقوال: أولها أنها في قصر الصلاة الرباعية إلى ركعتين في السفر، ولذلك لا يجوز إلا في حال الخوف على ظاهر الآية، وهو قول عائشة وعثمان رضي الله عنهما، الثاني أن الآية تقتضي ذلك ولكن يؤخذ القصر في السفر دون الخوف من السُّنَّة، ويؤيِّد هذا حديث يعلى بن أُميَّة قال قلت لعمر بن الخطاب إن الله يقول: ﴿إِنْ خِفْتُمْ﴾ وقد أمن الناس فقال عجبت مما عجبت منه فسألت رسول الله ﷺ عن ذلك فقال: «صدقة تصدّق الله بها عليكم فاقبلوا صدقته»، وقد ثبت أن النبي ﷺ قصر في السفر وهو آمن، الثالث أن قوله: ﴿إِنْ خِفْتُمْ ﴾ راجع إلى قوله: ﴿وَإِذَا كُنْتَ فِيهِمْ ﴾ الآية التي بعد ذلك والواو زائدة وهذا بعيد، الرابع أنها في صلاة الخوف على قول مَن يرى أن تصلَّى كل طائفة ركعة خاصَّة، قال ابن عباس فرضت الصلاة في الحضر أربعًا وفي السفر ركعتين، وفي الخوف ركعة، الخامس أنها في صلاة المسايفة، فالقصر على هذا هو من هيأة الصلاة كقوله: ﴿فَإِنْ خِفْتُم فَرجَالاً أَو رُكْبَانًا﴾ [البقرة: ٢٣٩] وإذا قلنا إنها في القصر في السفر، فظاهرها أن القصر رخصة، والإتمام أفضل وهو مذهب الشافعي، وقال مالك القصر أفضل، وقيل إنهما سواء، وأوجب أبو حنيفة القصر، وليس في لفظ الآية ما يدلّ على مقدار المسافة التي تقصر فيها الصلاة؛ لأن قوله: ﴿إذا ضَرَبْتُم فِي الأرض﴾ معناه السفر مطلقًا، ولذلك أجاز الظاهرية القصر في كل سفر طويل أو قصير، ومذهب مالك والشافعي أن مسافة القصر ثمانية وأربعون ميلاً؛ واحتجوا بآثار عن عمر وابن عباس، وكذلك ليس في الآية ما يدلّ على تخصيص القصر بسفر القربة أو السفر المباح دون سفر المعصية فإن لفظها مطلق في السفر، ولذلك أجاز أبو حنيفة القصر في سفر القربة وفي المباح وفي سفر المعصية، ومنعه مالك في سفر المعصية، ومنعه ابن حنبل في المعصية، وفي المباح. وللقصر أحكام لا تتعلق بالآية فأضربنا عن ذكرها، والمراد بالفتنة في هذه الآية القتال أو التعرّض بما يكره ﴿وَإِذَا كُنْتَ فِيهِمْ ﴾ الآية في صلاة الخوف، وظاهرها يقتضي أنها لا تُصَلَّى بعد رسول الله صلَّى الله تعالى عليه وآله وسلَّم لأنه شرط كونه فيهم، وبذلك قال أبو يوسف، وأجازها الجمهور بعده صلَّى الله عليه وآله وسلَّم، لأنهم رأوا أن الخطاب له يتناول أمته، وقد فعلها الصحابة بعده صلَّى الله عليه وآله وسلَّم، واختلف الناس في صلاة الخوف على عشرة أقوال، لاختلاف الأحاديث فيها، ولسنا نضطر إلى ذكرها فإن وَلْيَاخُذُوا أَسْلِحَتَهُمْ فَإِذَا سَجَدُوا فَلْيَكُونُوا مِن وَرَآبِكُمْ وَلْتَأْتِ طَآبِفَةً أُخْرَف لَمْ يُصَدُلُوا فَلْيُصَلُوا مَعَك وَلْيَأْخُذُوا حِذْرَهُمْ وَأَسْلِحَتَهُمْ وَدَّ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْ تَغْفُلُوتَ عَنَ أَسْلِحَتِكُمْ وَأَسْلِحَتَهُمْ وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِن كَانَ بِكُمْ أَذَى مِن أَسْلِحَتِكُمْ وَأَمْتِعَتِكُمْ فَيَعِيلُونَ عَلَيْكُمْ مَيْلَةً وَحِدَةً وَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِن كَانَ بِكُمْ أَذَى مِن مَط رِ أَو كُنتُم مَّرْضَى أَن تَضَعُوا أَسْلِحَتَكُمْ وَخُذُوا حِذْرَكُمْ إِنَّ اللَّهَ أَعَدَ لِلْكَنْفِرِينَ عَذَابًا

تفسيرها لا يتوقف على ذلك، وكانت صلاة رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم لصلاة الخوف في غزوة ذات الرقاع ﴿ فَلْتَقُمْ مُّنْهُم مَّعَكَ ﴾ يقسم الإمام المسلمين على طائفتين فيصلِّي بالأولى نصف الصلاة، وتقف الأخرى تحرس ثم يصلِّي بالثانية بقية الصلاة وتقف الأولى تحرس، واختلف هل تتم كل طائفة صلاتها وهو مذهب الجمهور، أم لا؟ وعلى القول بالإتمام: اختلف هل يتمونها في إثر صلاتهم مع الإمام أو بعد ذلك ﴿وَلْيَأْخُذُوا أَسْلِحَتَهُمْ ﴾ اختلفوا في المأمور بأخذ الأسلحة، فقيل الطائفة المصلّية وقيل الحارسة والأول أرجح، لأنه قد قال بعد ذلك في الطائفة الأخرى: وليأخذوا حذرهم وأسلحتهم، ويدلُّ ذلك على أنهم إن قوتلوا وهم في الصلاة: جاز لهم أن يقاتلوا مَن قاتلهم، وإلاّ لم يكن لأخذ الأسلحة معنى إذا لم يدفعوا بها من قاتلهم ﴿ فَإِذَا سَجَدُوا فَلْيَكُونُوا مِن وَدَلِيْكُمْ ﴾ الضمير في قوله: ﴿فَإِذَا سَجَدُوا﴾ للمصلّين، والمعنى إذا سجدوا معك في الركعة الأولى، وقيل إذا سجدوا في ركعة القضاء، والضمير في قوله: ﴿فَلْيَكُونُوا مِن وَرَائِكُم﴾؛ يحتمل أن يكون للذين سجدوا: أي إذا سجدوا فليقوموا وليرجعوا وراءكم، وعلى هذا إن كان السجود في الركعة الأولى فيقتضي ذلك أنهم يقومون للحرابة بعد انقضاء الركعة الأولى، ثم يحتمل بعد ذلك أن يقضوا بقيّة صلاتهم أو لا يقضونها، وإن كان السجود في ركعة القضاء، فيقتضى ذلك أنهم لا يقومون للحراسة إلا بعد القضاء، وهو مذهب مالك والشافعي، ويحتمل أن يكون الضمير في قول: فليكونوا للطائفة الأخرى أن يقفوا وراء المصلِّين يحرسونهم ﴿ وَلْتَأْتِ طَائِفَةٌ أُخْرَى ﴾ يعني الطائفة الحارسة ﴿ وَدَ إِلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ الآية: إخبار عمّا جرى في غزوة ذات الرقاع، من عزم الكفّار على الإيقاع بالمسلمين إذا اشتغلوا بصلاتهم، فنزل جبريل على النبي على النبي على النبي المنافية، وأخبره بذلك، وشرعت صلاة الخوف حذرًا من الكفّار، وفي قوله: ﴿مَّيْلَةً وَاحِدَةً﴾: مبالغة أي مفاضلة لا يحتاج منها إلى ثانية ﴿ وَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِن كَانَ بِكُمْ أَذًى مِّن مَّطَرِ ﴾ الآية: نزلت بسبب عبد الرحمن بن عِوف، كان مريضًا فوضع سلاحه فعنفه بعض الناس، فرخص الله في وضع السلاح في حال المرض والمطر، ويقاس عليهما كل عذر يحدث في ذلك الوقت ﴿إِنَّ اللَّهَ أَعَدَّ لِلْكَافِرِينَ

مُّهِينًا ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُمُ الصَّلُوةَ فَأَذَ كُرُواْ اللَّهَ قِيكَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمْ فَإِذَا اَطْمَأْ نَسَتُمُ الصَّلُوةَ إِنَّ الصَّلُوةَ فَانَتَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَبًا مَّوْقُوتَ ا ﴿ وَلا تَهِنُواْ فِي ابْتِغَاءَ الْقَوْمِ إِن يَكُونُواْ اَلْمَوْنَ فَإِنَّهُمْ يَأْلَمُونَ كَمَا تَأْلَمُونَ وَتَجُونَ مِنَ اللّهِ مَا لا يَرْجُونَ وَكَانَ الْقَوْمِ إِن يَكُونُواْ اَلْمَالُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلَمُونَ كَمَا تَأْلَمُونَ وَتَجُونَ مِنَ اللّهِ مَا لا يَرْجُونَ وَكَانَ اللّهُ عَلِيمًا عَرِيمًا ﴿ إِنَّ الْمَوْنَ وَلا تَهِنُوا اللّهُ وَلا اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا تَهِمُ وَلا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى عَفُورًا تَرْحِيمًا ﴿ وَلا تَجْكُولُ عَنِ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَونَا اللّهُ عِمَا اللّهُ عَلَونَا اللّهُ عِمَا اللّهُ عَمُونَا اللّهُ عِمَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَمَا وَلا اللّهُ عِلْكُولَ عَلَى اللّهُ عَلَولًا اللّهُ عَمَا اللّهُ عَمَالُونَ اللّهُ عَالَونَ اللّهُ عِمَا اللّهُ عَمَا إِنّ اللّهُ عَمَالُونَ مُعَالًا اللّهُ عَمَا اللّهُ عَمَالُونَ مُعَالًا اللّهُ عِمَا اللّهُ عَمَا اللّهُ عَمَالُونَ مُعَالًا اللّهُ وَهُو مَعَهُمُ إِذْ يُكِيتِ تُونَ مَا لا يَرْضَى مِنَ الْقَوْلِ وَكَانَ اللّهُ عِمَا يَعْمَلُونَ مُعِيمًا اللّهُ عَمَالُونَ مُعَالًا اللّهُ عِمَالُونَ مُعَلّمُ اللّهُ عَمَالُونَ مُعَالِمُ اللّهُ عَمَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَمَالُونَ مُعَالًا عَلَى اللّهُ عَمَالُونَ مُعَلِيمًا عَلَا اللّهُ عِلْمَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَمَالُونَ مُعَلّمُ اللّهُ عَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا اللّهُ عَمَا اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَا اللّهُ عَمَالُونَ مُعَلِي اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّ

عَذَابًا مُّهينًا ﴾ إن قيل: كيف طابق الأمر بالحذر للعذاب المهين؟ فالجواب أن الأمر بالحذر من العدَّةِ: يقتضي توهَّم قوَّتهم وعزَّتهم، فنفي ذلك الوهم بالإخبار أن الله يهينهم ولا ينصرهم لتقوى قلوب المؤمنين، قال ذلك الزمخشري وإنما يصح ذلك إذا كان العذاب المهين في الدنيا، والأظهر أنه في الآخرة ﴿فإذا قَضَيْتُمُ الصَّلاَّةَ فَاذْكُرُوا اللَّهَ ﴾ الآية: أي إذا فرغتم من الصلاة، فاذكروا الله بألسنتكم، وذكر القيام والقعود وعلى الجنوب ليعمّ جميع أحوال الإنسان، وقيل المعنى إذا تلبستم بالصلاة فافعلوها قيامًا فإن لم تقدروا فقعودًا، فإن لم تقدروا فعلى جنوبكم ﴿فَإِذَا اطْمَأَنْنَتُمْ فَأَقِيمُوا الصَّلاةَ﴾ أي إذا اطمأننتم من الخوف فأقيموا الصلاة على هيئتها المعهودة ﴿كِتَابًا مَّوْقُوتًا﴾ أي محدودًا بالأوقات وقال ابن عباس: فرضًا مَفروضًا ﴿وَلاَ تَهِنُوا فِي ابْتِغَاءِ الْقَوْمِ﴾ أي لا تضعفوا في طلب الكفّار ﴿إِن تَكُونُوا تَأْلَمُونَ﴾ الآية: معناها: إن أصابكم ألم من القتال فكذلك يصيب الكفّار ألم مثله، ومع ذلك فإنكم ترجون إذا قاتلتموهم: النصر في الدنيا، والأجر في الآخرة؛ وذلك تشجيع للمسلمين ﴿لِتَحْكُم بَيْنَ النَّاس بِمَا أَرَاكَ اللَّهُ ﴾ يحتمل أن يريد بالوحي أو بالاجتهاد، أو بهما، وإذا تضمنت الاجتهاد، ففيها دليل على إثبات النظر والقياس خلافًا لمَن منع ذلك من الظاهرية وغيرهم ﴿وَلاَ تَكُن لُلْخَائِنِينَ خَصِيمًا ﴾ نزلت هذه الآية وما بعدها في قصة طعمة بن الأبيرق إذ سرق طعامًا وسلاحًا لبعض الأنصار، وجاء قومه إلى النبي ﷺ، وقالوا إنه بريء ونسبوا السرقة إلى غيره، وظن رسول الله علي أنهم صادقون، فجادل عنهم ليدفع ما نسب إليهم حتى نزل القرآن فافتضحوا، فالخائنون في الآية: هم السراق بنو الأبيرق، وقال السهيلي هم بشر وبشير ومبشر وأسيد، ومعناها لا تكن لأجل الخائنين مخاصمًا لغيرهم ﴿وَاسْتَغْفِرِ اللَّهَ﴾ أي من خصامك إلى الخائنين، على أنه ﷺ إنما تكلم على الظاهر وهو يعتقد براءتهم ﴿إذْ مَنَانَدُ مَنَوُلاَ عِنَدَالُهُ عَنْهُمْ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنِيَا فَمَن يُجَدِلُ اللهَ عَنْهُمْ يَوْمَ الْفَيْكَةِ أَمْ مَن يَكُونُ عَلَيْهِمْ وَكِيلًا إِللّهَ عَنْهُرُ اللهَ عَنْهُرُ اللهَ عَنْهُرُ اللهَ عَلِيمًا حَكِيمًا إِلَّهُ عَنْهُرُ اللهَ عَلَيْهُ عَلَى نَفْسِهُ عَلَى اللهَ عَلِيمًا حَكِيمًا اللهَ عَلَيْكَ وَمَن يَكْمِيبُ خَطِيعَةً أَوْ إِنَّمَا فَي مِن اللهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ خَطِيعَةً أَوْ إِنَّمَا فَي مِن اللهِ عَلَيْكَ وَمَن يَكْمِيبُ خَطِيعَةً أَوْ إِنْمَا فَي مِن اللهِ عَلَيْكَ وَمَا يُعِنْلُونَ وَمَا يُعِنْلُونَ إِلاّ أَنفُسُهُمْ وَعَا يَعَنُرُونَ اللهِ عَلَيْكَ مِن شَيْءً وَاللهَ عَلَيْكَ مَنْ مَن اللهِ عَلَيْكَ مَا لَمْ تَكُن تَعْلَمُ وَكَانِكَ فَصْلُ اللهِ عَلَيْكَ عَلْمَا اللهِ عَلَيْكَ عَلْمَا أَللهِ عَلَيْكَ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكَ عَلْمَا اللهِ عَلَيْكَ عَلْمَا اللهِ عَلَيْكَ عَلْمَا اللهِ عَلَيْكَ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلْمُ اللهِ عَلَيْكَ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ وَمَن يُشَافِق عَلْمُ وَلَا اللهُ عَلَيْكَ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ مَا دُولَ وَلَاكَ لِمَا يَعْمُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ مَا دُولَ وَلَاكَ لِمَا مُولِكَ لِمِن يَشَكَأَةً وَمَن يُشَكّمُ وَلِكَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ الله

يَبَيْتُونَ ﴾ أي يدبرون ليلا وإنما سمّى التدبير قولا ، لأنه كلام النفس، وربما كان معه كلام باللسان ﴿وَمَنْ يَكُسِبُ خَطِيئَة أَوْ إِنْمَا ﴾ قيل إن الخطيئة تكون عن عمّد، وعن غير عمد، والإثم لا يكون إلا عن عمد، وقيل هما بمعنى، وكرّر لاختلاف اللقظ ﴿فُمْ يَرْمِ بِهِ بَرِيئًا ﴾ كان القوم قد نسبوا السرقة إلى لبيد بن سهل ﴿لَهَمّت طَائِقةٌ مُنهُمْ أَنْ يُضِلُوكَ ﴾ هم الذين جاؤوا إلى النبي على وأبرؤوا ابن الأبيرق من السرقة وهذه الآية وإن كانت إنما نزلت بسبب هذه القصة، فهي أيضًا تتضمن أحكام غيرها، وبقية الآية تشريف للنبي على وتقدير ليتقم الله عليه ﴿لاَ خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِن نَجْوَاهُم ﴾ إن كانت النجوى هنا بمعنى الكلام التحقيق ألرّسُول ﴾ أن كانت النجوى هنا بمعنى الكلام التحقيق أمر، وإن كانت النجوى بمعنى الجماعة فالاستثناء متصل ﴿وَمَنْ يَشْلَوْقِ الرّسُول ﴾ أي أمر، وإن كانت النجوى بمعنى الجماعة فالاستثناء متصل ﴿وَمَنْ يَشْلَوْقِ الرّسُول ﴾ أي يعاديه، والشقاق هو العداوة، ونزلت الآية بسبب ابن الأبيرق، لأنه ارتذ وسال المشركين ومات على الكفر، وهي عامة فيه وفي غيره ﴿وَيَتّبِعُ غَيْرَ سَبِيلُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ السّدال المومنين، وفي ذلك نظر ﴿نُولُهِ مَا تَولُى ﴾ أي نتركه مع اختياره الفاسد ﴿إنَّ اللَّه اللَّه المُعْمَلُ فِي النَّالُ الفاسد ﴿إنَّ اللَّه النَّه المَعْمَل فِي مَن دُولِه الله إنانا ﴾ الفسم وفي يَقْفِرُ أن يُشْرَك بِه ﴾ قد تقدّم الكلام على نظيرتها ﴿إن يَدْعُونَ مِن دُولِه إلاَ إنانا ﴾ الفسم وفي يَقْفِرُ أن يُشْرَك بِه ﴾ قد تقدّم الكلام على نظيرتها ﴿إن يَدْعُونَ مِن دُولِه إلاَ إنانا ﴾ الفسم وفي يَقْفِرُ أن يُشْرَك بِه ﴾ قد تقدّم الكلام على نظيرتها ﴿إن يَدْعُونَ مِن دُولِه إلاَ إنانا ﴾ الفسمة في

يدعون للكفّار، ومعنى يدعون يعبدون، واختلف في الإناث هنا، فقيل هي الأصنام، لأن العرب كانت تسمّى الأصنام بأسماء مؤنثة: كاللآت والعُزّى، وقيل المراد الملائكة لقول الكفّار إنهم إناث وكانوا يعبدونهم فذكر ذلك على وجه إقامة الحجة عليهم بقولهم الفاسد، وقيل المراد الأصنام، لأنها لا تفعل فيخبر عنها كما يخبر عن المؤنث ﴿إِلاَّ شَيْطَانًا مُّريدًا﴾ يعني إبليس، وإنما قال إنهم يعبدونه، لأنهم يطيعونه في الكفر والضلال، والمريد هو الشديد العتق والإضلال ﴿ لَّعَنَّهُ اللَّهُ ﴾ صفة للشيطان ﴿ وَقَالَ لأَتَّخِذَنَّ مِنْ عِبَادِكَ نَصِيبًا مَّفْرُوضًا ﴾ الضمير للشيطان: أي فرضته لنفسى من قولك فرض للجند وغيرهم، والمراد بهم أهل الضلال ﴿ وَلا ضِلَّتْهُمْ ﴾ أي أعدهم الأماني الكاذبة ﴿ فَلَيْبَتَّكُنَّ آذَانَ الأَنْعَامِ ﴾ أي يقطعونها، والإشارة بذلك إلى البحيرة وشبِّهها ﴿فَلَيْغَيِّرُنَّ خلق الله ﴾ التغيير هو الخصاء وشبهه وقد رخِّص جماعة من العلماء في خصاء البهائم، إذا كان فيه منفعة، ومنعه بعضهم لظاهر الآية، وقيل التغيير هو الوشم وشبهه، ويدل على هذا الحديث الذي لعن فيه الواشمات، والمستوشمات، والمتنمصات، والمتفلِّجات للحُسن، والمغيِّرات خلق الله ﴿مَجِيصًا﴾ أي معدلاً ومهربًا ﴿وَعْدَ اللَّهِ حَقًّا﴾ مصدران: الأوّل مؤكد للوعد الذي يقتضيه قوله: ﴿ سَنُدْخِلهم جَنَّاتِ ﴾ ، والثاني مؤكد لوعد الله ﴿ لَّيْسُ بِأَمَانِيُّكُمْ ﴾ الآية: اسم ليس مضمر تقديره الأمر وشبهه، والخطاب للمسلمين، وقيل للمشركين أي لا يكون ما تتمنّون، ولا ما يتمنى أهل الكتاب، بل يحكم الله بين عباده، ويجازيهم بأعمالهم ﴿مَن يَعْمَلُ سُوءًا يُجْزَ بِهِ ﴾ وعيد حتم في الكفّار، ومقيد بمشيئة الله في المسلمين ﴿وَمَن يَعْمَلُ مِنَ الصَّالِحَاتِ﴾ دخلت من للتبعيض رفقًا بالعباد، لأن الصالحات على الكمال لا يطيقها البشر

﴿ وَيَسْتَفْتُونَكَ فِي النَّسَاءِ ﴾ أي يستلونك علمًا يجب عليهم في أَمْرِ النساء ﴿ وَمَا لِتُعْلَىٰ عَلَيْكُمْ ﴾ عطف على اسم الله أي يفتيكم الله، والمتلو عليكم في الكتاب يعني القرآن ﴿فِي يَتَامَى النَّسَاءِ اللاِّتِي لاَ تُؤْتُونَهُنَّ مَا كُتِبَ لَهُنَّ ﴾ كلن الرجل من العرب يتزوَّج اليتيمة من أقاربه بدون ما تستحقه من الصداق، فقوله ﴿ما كتب لهنَّ العني ما تستحقه المرأة من الصداق، وقوله: ﴿وَتَرْغَبُونَ أَن تَنكِحُوهُنَّ﴾: يعني لجمالهنّ ومالهنّ من غير توفية حقوقهنّ، فنهاهم الله عز وجل عن ذلك أول السورة في قوله: ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ أَلاَّ تُقْسِطُوا فِي الْيَقَامَى ﴾ الآية، وهذه الآية هي التي تُليّت عليهم في يتامي النساء، والمستضعفين من الولدان: عطف على يتامي النساء، والذي يُتلَى في المستضعفين من الولدان وهو قوله: ﴿ يُوصِيكُم اللَّهُ فَيْ أُولاً دِكُم ﴾، لأن العرب كنانت لا تورث البنت ولا الابن الصغير، فأسر الله أن يأخذوا نصيبهم من الميراث ﴿وَأَنْ تَقُومُوا لِلْيَقَامَى بِالْقِسْطِ عَطف على المستضعفين أي والذي يُتلِّي عليكم في أن تقوموا لليتامي بالقسط، ويجوز أن يكون منصوبًا تقديره: ويأمركم أن تقوموا، أو الخطاب في ذلك للأولياء، والأوصياء، أو للقضاة وشبههم، والذي تُلِي عليهم في ذلك هو قوله: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُوالَ اليَقَامَىٰ ظُلْمًا﴾ [النساء: ١٠] الآية، وقوله ﴿ وَلاَ تَأْكُلُوا أَمْوَالنَّكُم بَينكم بِالبَاطِل ﴾ [البقرة: ١٨٨] إلى غير ذلك ﴿ وَإِنِ امْرَأَةُ خَافَتْ مِن بَعْلِهَا نُشُوزًا أَوْ إِغْرَاضًا فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يُصْلِحًا بُيْنَهُمَا صُلْحًا ﴾ معنى الآية إباحة الصلاح بين الزوجين، إذا خافت النشوز أو الإعراض، وكما يجوز الصلح مع الخوف كذلك يجوز

بعد وقوع النشوز أو الإعراض وقد تقدّم معنى النشوز، وأما الإعراض فهو أخف، ووجوه الصلح كثيرة منها أن يعطيها الزوج شيئًا أو تعطيه هي أو تسقط حقها من النفقة أو الاستمتاع أو غير ذلك، وسبب الآية أن سودة بنت زمعة لمّا كبرت خافت أن يطلّقها رسول الله ﷺ، فقالت له أمسكني في نسائك ولا تقسم لي وقد وهبت يومي لعائشة ﴿والصُّلْحُ خَيْرٌ ﴾ لفظ عام يدخل فيه صلح الزوجين وغيرهما، وقيل معناه صلح الزوجين خير من فراقهما فخير على هذا للتفضيل، واللام في الصلح للعهد ﴿وَأُخْضِرَتِ الْأَنفُسُ الشُّعَّ ﴾ معناه أن الشح جعل حاضرًا مع النفوس لا يغيب عنها لأنها جبلت عليه والشخ هو أن لا يسمح الإنسان لغيره بشيء من حظوظ نفسه، وشحّ المرأة من هذا هو طلبها لحقّها من النفقة والاستمتاع، وشح الزوج هو منع الصداق والتضييق في النفقة وزهده في المرأة لكبر سِنها أو قُبْح صورتها ﴿وَلَن تَسْتَطِيعُوا ﴾ أَن تَعْدِلُوا بَين النِّسَاءِ ﴾ معناه العدل التام الكامل في الأقوال والأفعال والمحبة وغير ذلك فرفع الله ذلك عن عباده، فإنهم لا يستطيعون، وقد كان رسول الله ﷺ يقسم بين نسائه ثم يقول اللَّهمَّ هذا قسمي فيما أملك فلو تؤاخذني بما لا أملك يعني ميله بقلبه وقيل إن الآية نزلت في ميله ﷺ بقلبه إلى عائشة ومعناها اعتذار من الله تعالى عن عباده ﴿ فَتَذَرُوهَا كَالْمُعَلَّقَةِ ﴾ أي لا ذات زوج ولا مطلَّقة ﴿ وَإِن يَتَفَرَّقَا ﴾ الآية: معناها إن تفرّق الزوجان بطلاق أغنى الله كل واحد منهما من فضله عن صاحبه، وهذا وعد بخير وتأنيس ﴿ وَلَقَدْ وَصِّينَا ﴾ الآية: إخبار أن الله وضى الأولين والآخرين بأن يتقوه ﴿ وَيَأْتِ بِآخَرِينَ ﴾ أي بقوم غيركم، ورُوِيَ أنَّ النبي ﷺ لما نزلت ضرب بيده على كتف سلمان الفارسي، وقال: هم قوم هذا ﴿مَّنْ كَانَ يُرِيدُ ثُوَابَ الدُّنْيَا﴾ الآية: تقتضي الترغيب في

طلب ثواب الآخرة، لأنه خير من ثواب الدنيا، وتقتضى أيضًا أن يطلب ثواب الدنيا والآخرة من الله وحده، فإنّ ذلك بيده لا بيد غيره، وعلى أحد هذين الوجهين، يرتبط الشرط بجوابه، فالتقدير على الأول، من كان يريد ثواب الدنيا فلا يقتصر عليه خاصة، فعند الله ثواب الدنيا والآخرة، وعلى الثاني مَن كان يريد ثواب الدنيا فليطلبه من الله فعند الله ثواب الدنيا والآخرة ﴿ كُونُوا قَوَّامِينَ بِالْقِسْطِ ﴾ أي مجتهدين في إقامة العدل ﴿ شُهَدَاءَ لِلَّهِ ﴾ معناه لوجه الله ولمرضاته ﴿وَلَوْ عَلَى أَنْفُسِكُمْ ﴾ يتعلق بشهد وشهادة الإنسان على نفسه هي إقراره بالحق، ثم ذكر الوالدين والأقربين، إذهم مظنة للتعصب والميل: فإقامة الشهادة على الأجنبيين من باب أولى وأحرى ﴿إِنْ يَكُنْ غَنِيًا أَو فَقِيرًا ﴾ جواب إن محذوف على الأظهر أي إن يكن المشهود عليه غنيًا، فلا تمتنع من الشهادة تعظيمًا له، وإن كان فقيرًا فلا تمتنع من الشهادة عليه اتفاقًا فإنّ الله أولى بالغنى والفقير، أي بالنظر إليهما ﴿فَلاَ تَتَّبِعُوا الهَوَى أَن تَعْدِلُوا﴾ أن مفعول من أجله، ويحتمل أن يكون المعنى من العدل، فالتقدير إرادة أن تعدلوا بين الناس، أو من العدل، فالتقدير كراهة أن تعدلوا عن البحق ﴿ وَإِن تَلْوُوا أَوْ تُعْرِضُوا﴾ قيل: إن الحطاب للحكام، وقيل للشهود، واللفظ عام في الوجهين، والليّ هو تحريف الكلام أي تلووا عن الحكم بالعدل أو عن الشهادة بالحق أو تعرضوا عن صاحب الحق، أو عن المشهود له بالحق، فإنَّ الله يجازيكم فإنه خبير بما تعملون، وقرى علوا بضم اللام من الولاية: أي إن وليتم إقامة الشهادة، أو أعرضتم عنها ﴿ آمِنُوا بِاللَّهِ ﴾ الآية خطاب للمسلمين: معناه الأمر بأن يكون إيمانهم على الكمال بكل ما ذكر، أو يكون أمرًا. بالدوام على الإيمان، وقيل خطاب لأهل الكتاب الذين آمنوا بالأنبياء المتقدّمين: معناه الأمر بأن يؤمنوا مع ذلك بمحمد على وقيل خطاب للمنافقين معناه الأمر بأن يؤمنوا بالسنتهم وقِلُوبِهِم ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا﴾ الآية؛ قيل هي في المنافقين لتردِّدهم بين الإيمان والكفر، وقيل في اليهود والنصاري لأنهم آمنوا بأنبيائهم ثم كفروا بمحمد على والأقال أرجح؛ لأنّ الكلام من هنا فيهم، والأظهر أنها فيمن آمن بمحمد عليه، ثم ارتدًا، ثم عاد إلى

الله لِيغَفِر لَمُمْ وَلَا لِيَهِدِيمُمْ سَبِيلًا ﴿ يَشِرِ الْمُنفِقِينَ بِأَنَّ لَهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴿ الْمَنفِقِينَ بَأَنَّ الْعَرَةَ لِلَهِ جَيعًا ﴿ وَقَدْ نَزَلَ عَلَيْكُمُ فِي الْكِنْكِ أَنْ إِذَا سَمِعْمُ عَايَنتِ اللّهِ يُكَفِّرُ عِا وَيُسْتَهُ وَأَيهَا فَلَا نَقْعُدُوا مَعَهُمْ حَتَى يَعُوضُوا عَلَيْكُمْ فِي الْكِنْكِ أَنْ إِذَا سَمِعْمُ عَايَنتِ اللّهِ يُكَفَّرُ عِهَا وَيُسْتَهُ وَأَيها فَلَا نَقْعُدُوا مَعَهُمْ حَتَى يَعُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِوعَ إِنَّكُمْ إِذَا مِشْلُهُمْ إِنَّ اللّهَ جَامِعُ المُمْنَفِقِينَ وَالْكَنفِرِينَ فِي جَهِمْ جَيعًا ﴿ اللّهَ الّذِينَ يَعْرَبُهُ فَإِنَّ اللّهُ جَامِعُ الْمُنْفِقِينَ وَالْكَنفِرِينَ فِي جَهِمْ جَيعًا ﴿ اللّهَ اللّهُ يَكُمُ مَنْكُمْ مَعْكُمْ وَإِن كَانَ لِلْكَنفِينَ نَصِيبٌ قَالُوا اللّهَ يَكُمُ مَنْكُمْ مَعْكُمْ وَإِن كَانَ لِلْكَنفِينَ نَصِيبٌ قَالُوا اللّهُ يَعْكُمُ بَيْنَتُ مَ وَنَمْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْكُمُ مَنْكُمْ مَعْكُمْ وَإِن كَانَ لِلْكَنفِينَ نَصِيبٌ قَالُوا اللّهُ يَعْكُمُ بَيْنَتُهُمْ وَإِن كَانَ لِلْكَفِينِ نَصِيبُ قَالُوا اللّهُ عَنْكُمْ مَنْتُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْكُمُ بَيْنَا فِي اللّهُ وَلَى يَعْمَلُوا اللّهُ وَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ ا

الإيمان، ثم ارتد وازداد كفرًا ﴿ لَمْ يَكُنِ اللّهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ ﴾ ذلك فيمن علم الله أن يموت على كفره، وقد يكون إضلالهم عقابًا لهم بسوء أفعالهم ﴿ وَقَدْ نَزّلَ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَابِ ﴾ الآية: إشارة إلى قوله: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ الَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي آيَاتِنا فَأَغْرِض عَنْهم ﴾ [الأنعام: ٦٨] وغيرها، وفي الآية دليل على وجوب تجنّب أهل المعاصي، والضمير في قوله معهم يعود على ما يدل عليه سياق الكلام من الكافرين والمنافقين ﴿ الَّذِينَ يَتَرَبَّصُونَ بِكُمْ ﴾ صفة للمنافقين: أي ينتظرون بكم دوائر الزمان ﴿ أَلَمْ نَسْتَحُوذُ عَلَيْكُمْ ﴾ أي نغلب على أمركم بالنصرة لكم والحمية ﴿ وَلَنْ يَجْعَلَ اللّهُ لِلْكَافِرِينَ عَلَى الْمُوْمِنِينَ سَبِيلا ﴾ قال علي بن أبي بالنصرة لكم والحمية ﴿ وَلَنْ يَجْعَلَ اللّهُ لِلْكَافِرِينَ عَلَى الْمُوْمِنِينَ سَبِيلا ﴾ قال علي بن أبي طالب وغيره: ذلك في الآخرة، وقيل السبيل هنا الحجة البالغة ﴿ يُتُخادِعُونَ اللّه ﴾ ذكر في البقرة ﴿ وَهُو خَادِعُهُم ﴾ تسمية للعقوبة باسم الذنب، لأن وِبال خداعهم راجع عليهم ﴿ مُنَا لِلْهُ يَعْدَاهِمُ وَهُ سَمِع مِن جهنم، وهي سبع حجة ظاهرة ﴿ إِنَّ المُنَافِقِينَ فِي الطَّرَكِ الْأَسْفَلِ ﴾ أي في الطبقة السفلي من جهنم، وهي سبع حجة ظاهرة ﴿ إِنَّ المُنَافِقِينَ فِي الطبقة السفلي من جهنم، وهي سبع طبقات وفي ذلك دليل على أنهم شرّ من الكفار ﴿ إِلّا اللّهِ بِعَذَابِكُمُ ﴾ المعنى أي حاجة والتوبة هنا الإيمان الصادق في الظاهر والباطن ﴿ مَا يَفْعَلُ اللّهُ بِعَذَابِكُمُ ﴾ المعنى أي حاجة والتوبة هنا الإيمان الصادق في الظاهر والباطن ﴿ مَا يَفْعَلُ اللّهُ بِعَذَابِكُمُ ﴾ المعنى أي حاجة

ومنفعة لله بعذابكم وهو الغني عنكم، وقدّم الشكر على الإيمان، لأن العبد ينظر إلى اللهم فيشكر عليها ثم يؤمن بالمُنعِم فكان الشكر سببًا للإيمان: متقدّم عليه، ويحتمل أن يكون الشكر يتضمن الإيمان، ثم ذكر الإيمان بعده توكيدًا واهتمامًا به، والشاكر اسم الله ذكر في اللغات ﴿إلا من ظُلِمَ أي إلا جهر المظلّوم فيجوز له من الجهر أن يدعو على من ظلمه، وقيل أن يردّ عليه بمثل مظلمته إلفاكان شتمه ﴿إنْ تُبدُوا خَيرًا أو تُخفُوهُ الآية: ترغيب في فعل الخير سرًا وعلانية، وفي العفو عن الظلم بعد أن أباح الانتصار لأن العفو أحب إلى الله من الانتصار، وأكد ذلك بوصفه تعالى نفسه بالعفو مع القدرة.

﴿إِنَّ النَّذِينَ يَكَفُرُونَ ﴾ الآية: في اليهود والنصارى، لأنهم آمنوا بأنبيائهم، وكفروا بمحمد على وغيره، ومعنى التفريق بين الله ورسله الإيمان به، والكفر برسله، وكذلك التفريق بين الرسل هو الكفر ببعضهم والإيمان ببعضهم، فحكم الله على مَن كان كذلك بحكم الكفر الحقيقي الكامل ﴿والنَّذِينَ آمَنُوا ﴾ الآية: في أمّة محمد على لأنهم آمنوا بالله وجميع رسله ﴿يَسْأَلُكُ أَهْلُ الْكِتَابِ ﴾ الآية، رُوِيَ أن اليهود قالوا للنبي على لن نؤمن بك حتى تأتينا بكتاب من السماء جملة كما أتى موسى بالتوراة، وقيل كتاب إلى فلان وكتاب إلى فلان بأنك رسول الله، وإنما طلبوا ذلك على وجه التعنت، فذكر الله سؤالههم من موسى، وسوء أدبهم معه تسلية للنبي صلى الله عليه وآله وسلم بالتأسي بغيره، شمذكر أنه مؤلهم إنما هو عتاد، وقد تقدّم في البقرة ذكر طلبهم للوؤيا، واتخاذهم العجل، ورفع الطور فوقهم، واعتدائهم في السبت وغير ذلك بما أشير إليه هنا واتخاذهم العجل، ورفع الطور فوقهم، واعتدائهم في السبت وغير ذلك بما أشير إليه هنا

فَقَدْ سَأَلُواْ مُوسَى آكَبَرَ مِن ذَلِكَ فَقَالُواْ أَرِنَا اللّهَ جَهْرَةُ فَأَخَذَتُهُمُ الصَّحِقَةُ بِظُلْمِهِمُّ ثُمَّ اتَخَذُواْ الْمِحْلَى اللّهَ عَلَى اللّهَ اللّهُ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

﴿فَبِمَا نَقْضِهِم مُيثَاقَهُمُ ﴾ ما زائدة للتأكيد، والباء تتعلق بمحذوف تقديره بسبب نقضهم فعلنا بهم ما فعلنا، أو تتعلق بقوله: ﴿حَرَّمْنَا عَلَيهم﴾، ويكون فبظلم على هذا بدلاً من قوله: ﴿ فَبِمَا اللَّهِ مَا اللَّهِ فَي كلام عيسى ﴿ فَبِمَا اللَّهِ فَي كلام عيسى في المهد ﴿ وَقُولِهِمْ إِنَّا قَتَلْنَا الْمَسِيحَ عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ ﴾ عدد الله في جملة قبائحهم قولهم إنّا قتلنا المسيح لأنهم قالوها افتخارًا وجرأة مع أنهم كذبوا في ذلك، ولزمهم الذنب، وهم لم يقتلوه لأنهم صلبوا الشخص الذي ألقي عليه شبهه، وهم يعتقدون أنه عيسى، ورُويَ أن عيسى قال للحواريّين أيّكم يُلْقَى عليه شبهي فيُقتَل ويكون رفيقي في الجنة، فقال أحدهم أنا فألقى عليه شبه عيسى فقتل على أنه عيسى، وقيل بل دلّ على عيسى يهودي، فألقى الله شبه عيسى على اليهودي فقتل اليهودي ورفع عيسى إلى السماء حيًّا، حتى ينزل إلى الأرض فيقتل الدَّجَال ﴿رَسُولَ اللَّهِ﴾ إن قيل: كيف قالوا فيه رسول الله، وهم يكفرون به ويسبُّونه؟ فالجواب من ثلاثة أوجه: أحدها أنهم قالوا ذلك على وجه التهكُّم والاستهزاء، والثاني أنهم قالوه على حسب اعتقاد المسلمين فيه كأنهم قالوا رسول الله عندكم أو بزعمكم، والثالث أنه من قول الله لا من قولهم فيوقف قبله، وفائدة تعظيم ذنبهم وتقبيح قولهم إنَّا قتلناه ﴿وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ ﴾ ردّ عليهم وتكذيب لهم وللنصاري أيضًا في قولهم إنه صلب حتى عبدوا الصليب من أجل ذلك والعجب كل العجب من تناقضهم في قوله إنه إله أو ابن إله ثم يقولون إنه صلب ﴿وَلَكِن شُبِّهَ لَهُمْ ﴾ فيه تأويلان: أحدهما ما ذكرناه من إلقاء شبهه على الحواري أو على اليهودي، والآخر أنّ معناه شبّه لهم الأمر أي خلط لهم القوم الذين حاولوا قتله بأنهم قتلوا رجلاً آخر وصلبوه ومنعوا الناس أن يقربوا منه، حتى تغيّر بحيث لا يعرف، وقالوا للناس هذا عيسى، ولم يكن عيسى، فاعتقد الناس صدقهم وكانوا متعمّدين للكذب ﴿ وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُوا فِيهِ لَفِي شَكَّ مُّنْهُ ﴾ رُوِيَ أنه لما رفع عيسى وألقى شبهه على

لَمُمَّ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱخْنَلَفُواْ فِيهِ لَفِي شَلِّكِ مِّنَةُ مَا لَحُمُ بِهِ مِنْ عِلْمٍ إِلَّا ٱبْبَاعَ ٱلظَّنِّ وَمَا لَمُنكُوهُ يَقِينَا الشَّكَ مَل رَفَعَهُ اللَّهُ إِلَيْهُ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ١ ﴿ وَإِن مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنْبِ إِلَّا لَيُؤْمِنَنَ بِهِه مَّهُلَ مَوْتِيَّهُ وَيُؤْمَ ٱلْقِينَمَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا إِنَ فَبِظُلْمِ مِنَ ٱلَّذِيكَ هَاهُواْ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيِبَنتِ أَلْعِلْتَ هُمُمْ وَبِصَدِّ وَلَمْ عَن سَبِيلِ اللَّهِ كَثِيرًا ١٩ وَأَخْذِهِمُ الرِّبَوْا وَقَدْ تُهُوا عَنْهُ وَأَكْلِهِمْ أَمْوَلَ النَّاسِ وَالْبَطِلُّ وَأَعْتَدْنَا لِلْكَلْهِلِينَ مِنْهُمْ عَذَابًا ٱلِيدًا ١ أَلِيدًا اللَّهِ لَكِينِ ٱلرَّاسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ مِنْهُمْ وَٱلْمُؤْمِنُونَ يُؤْمِنُونَ بِمَّا أَنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا ٱلزَّلَ إِن غيره فقتلوه، قالوا إن كان هذا المقتول عيسى فأين صاحبنا وإن كان هذا صاحبنا قاين عيسى، فاختلفوا، فقال بعضهم هو هو، وقال بعضهم ليس هو، فأجمعوا أن شخصًا قتل، واختلفوا مَن كان ﴿إِلَّا اتِّبَاعَ الظَّنِّ﴾ استثناء منقطع لأنَّ العلم تحقيق والظُّن تردُّه، وقال أبن عطية: هو متصل إذ الظن والعلم يجمعهما جنس المعتقدات، فإن قيل: كيف وصفهم بالشك وهو تردّد بين احتمالين على السواء ثم وصفهم بالظنّ وهو ترجيح أحد الاحتمالين؟ فالجواب أنهم كانوا على الشك، ثم لاحت لهم أمارات فظنوا، قاله الزمخشري، وقد يقال الظن بمعنى الشك وبمعنى الوهم الذي هو أضعف من الشك ﴿ وَمَا قَتَلُوهُ مَقِينًا ﴾ أي ما قتلوه قَتْلاً يَقِينًا فإعراب يقينًا على هذا صفة لمصدر محذوف، وقيل هي مصدر في موضع الحال: أي ما قتلوه متيقنين، وقيل هو تأكيد للنفي الذي في قوله ما قتلوه أي يتيقن نفي قتله، وهو على هذا منصوب على المصدرية ﴿بَلْ رَّفَعَهُ اللَّهُ إِلَيْهِ ﴾ أي إلى سمائه وقد ورد في جليث الإسراء أنه في السماء الثانية ﴿ وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ إِلاَّ لَيُؤْمِنَنَّ بِهِ قَبْلَ مَوْقِهِ ﴿ فَيها تأويلان : أحدهما أنَّ الضمير في موته لعيسى، والمعنى أنه كل أحد من أهل الكتاب يؤمن بعيسى حين ينزل إلى الأرض قبل أن يموت عيسى وتصير الأديان كلها حيننذ دينًا واحدًا، وهو دين الإسلام، والثاني أنَّ الضمير في موته للكتاب الذَّي تضمنه قوله: ﴿ وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ الكِتَابِ ﴾ التقدير: وإن من أهل الكتاب أحد إلا ليؤمنن بعيسى، ويعلم أنه نبي قبل أن يموت هذا الإنسان، وذلك حين معاينة الموت، وهو إيمان لا ينفعه، وقد رُويَ هذا المعنى عن ابن عباس وغيره، وفي مصحف أبيّ بن كعب قبل موتهم، وفي هذه القراءة تقوية للقول الثاني، والضمير في به لعيسى على الوجهين، وقيل هو لمحمد صلى الله عليه وآله وسلم ﴿وَبِصِدْهِمْ اللَّهِ مَا لَا يَكُونَ بِمعنى الإعراض فيكون كثيرًا صفة لمصدر محذوف تقديره صدًا كثيرًا، أو بمعنى صدّهم لغيرهم، فيكون كثيرًا مفعولاً بالصدّ، أي صدّوا كثيرًا إمن الناس عن سبيل الله ﴿ لَّكِنِ الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ مِنْهُمْ ﴾ هو عبد الله بن سلام، ومخيرف، ومَن جرى مجراهم ﴿وَالمُقِيمِينَ ﴾ منصوب على المدح بإضمار فعل ، وهو جائل كثيرًا لفي

قَبْكُ وَٱلْمُقِيمِينَ ٱلصَّلَوَةُ وَٱلْمُؤْتُونَ ٱلرَّكُوهُ وَٱلْوَقِينَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِوْ أَوْلَيْكَ كُمَّا آوَحَيْنَا إِلَى فُرِج وَالْنِيتِنَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَى إِلَى اللَّهِ وَالْنِيتِنَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَى إِلَا اللَّهِ عَلَيْكُ وَءَاتَيْنَا وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَنَى وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطِ وَعِيسَىٰ وَآيُوبَ وَيُوشَى وَهَرُونَ وَسُلَيْمَنَ وَءَاتَيْنَا دَاوُدَ ذَبُورًا فَي وَرُسُلَا قَدْ فَصَصَنَعُهُمْ عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَرُسُلَا لَمْ نَقْصُصَهُمْ عَلَيْكُ وَكَامَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ قَصَصَنَعُهُمْ عَلَيْكُ وَمُالِلًا سِعَى اللهِ حُجَةً أَبَعْدَ ٱلرُّسُلِ مُوسَىٰ قَصَصَنَعُهُمْ عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَرُسُلَا لَمْ نَقْصُصَهُمْ عَلَيْكُ وَكُمْ ٱللَّهُ مُوسَىٰ قَصَصَيْعُهُمْ عَلَيْكُ وَمُنذِرِينَ لِيَكَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَةً أَبَعْدَ ٱلرُّسُلِ مُوسَىٰ قَصَعَلَيْمُ وَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَةً أَبَعْدَ ٱلرُّسُلِ مُوسَىٰ قَصَعِيلِ اللهِ حُجَةً أَبَعْدَ الرُّسُلِ وَكَانَ اللهُ عَنِيزًا حَكِيمًا فَى لَيْعِيلِ اللهِ عَنْ اللهِ عَبْدَاللهُ وَلَى اللهُ يَسْمَدُ بِمَا أَنزَلَ إِلْيَلْكُ أَنزَلَهُ بِعِلْمِ اللهِ قَدْ صَلُّوا ضَلَالاً فَى اللهُ عَنْ مَنْ وَكُولُ اللهُ عَنْ سَكِيلِ اللهَ قَدْ صَلُوا فَ كَاللهُ اللهُ وَلَا لَيْهُ مَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلِيمًا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَمُ السَّمُونِ وَالْأَرْضُ وَكَانَ اللهُ عَلِيمًا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ ال

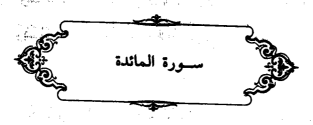
الكلام، وقالت عائشة هو من لحن كتاب المصحف، وفي مصحف ابن مسعود: والمقيمون، على الأصل ﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ﴾ الآية: ردّ على اليهود الذين سألوا النبي صلّى الله عليه وآله وسلّم أن ينزل عليهم كتابًا من السماء، واحتجاج عليهم بأن الذي أتى به وحي: كما أتى من تقدّم من الأنبياء بالوحي من غير إنزال الكتاب من السماء، ولذلك أكثر من ذكر الأنبياء الذين كان شأنهم هذا لتقوم بهم الحجة ﴿وَرُسُلاً قَدْ قَصَصْنَاهُمُ منصوب بفعل مضمر أي أرسلنا رسلاً ﴿وَكَلَّمَ اللَّهُ مُوسَى تَكْلِيمًا ﴾ تصريح بالكلام مؤكد بالمصدر، وذلك دليل على بطلان قول المعتزلة إنّ الشجرة هي التي كلّمت موسى ﴿رُسُلاً مُبَشِرِينَ وَلكُ دليل على بطلان قول المعتزلة إنّ الشجرة هي التي كلّمت موسى ﴿رُسُلاً مُبَشَرِينَ وَللنّاسِ عَلَى اللّهِ حُجَّة بَعْدَ الرُسُلِ ﴾ أي منصوب بفعل مضمر أو على البدل ﴿لِثَلاً يَكُونَ لِلنّاسِ عَلَى اللّهِ حُجَّة بَعْدَ الرُسُلِ ﴾ أي منصوب بفعل مضمر أو على البدل ﴿لِثَلاً يَكُونَ لِلنّاسِ عَلَى اللّهِ عُجَّة بَعْدَ الرُسُلِ ﴾ أي مناها أنّ الله يشهد بأن القرآن من عنده، وكذلك تشهد الملائكة بذلك، وسبب الآية: إنكار اليهود للوحي، فجاء الاستدراك على تقدير أنهم قالوا لن نشهد بما أنزل إليك، فقيل لكن الله يشهد بذلك، وفي الآية من أدوات البيان الترديد، وهو ذكر الشهادة أولاً، ثم ذكرها في الحر الآية ﴿أَنْزَلُهُ بِعِلْمِهِ ﴾ في هذا دليل لأهل السُنّة على إثبات علم الله، خلافًا للمعتزلة في آخر الآية بتاويل بعيد ﴿يَا أَيُهَا النّاسُ ﴿فاَمِنُوا خَيْرًا لُكُمْ ﴾ النبي صلّى الله تعالى عليه وعلى آله وسلّم بعث إلى جميع الناس ﴿فاَمِنُوا خَيْرًا لُكُمْ ﴾ النبي صلّى الله تعالى عليه وعلى آله وسلّم بعث إلى جميع الناس ﴿فاَمِنُوا خَيْرًا لُكُمْ أَنْ اللّه تعالى عليه وعلى آله وسلّم بعث إلى جميع الناس ﴿فاَمِنُوا خَيْرًا لُكُمْ اللّهُ السُّهُ على السُّم على الناس ﴿فاَمِنُوا خَيْرًا لُكُمْ النّه تعالى عليه وعلى آله وسلّم بعث إلى جميع الناس ﴿فاَمِنُوا خَيْرًا لُكُمْ السُّهُ على السُّم على الله على الله على الله على الله على الله على الله على السُّم على السُّم على الله على السُّم على السُّم على الله على السُّم على الله على الله على السُّم على الله وسلّم على الله على السُّم على السُّم على السُّم على المُنْ الله على السُّم على السُّم على السُّم على السُّم على السُّم على

حَكِيما ﴿ يَهُ الْمَالِيَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ إِلَا الْكُفَّ اللَّهِ إِلَا الْكُفَّ اللَّهِ اللَّهِ الْمَسَيخُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَم رَمُوكُ اللَّهِ وَكَلِمَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا تَقُولُوا فَلَنَةٌ النَّهُوا خَيْرًا لَكَ مُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْلَهُ اللَّهُ اللْ

انتصب خبرًا هنا، وفي قوله: ﴿انتهُوا خَيرًا لَكُمْ ﴾ بفعل مضمر لا يظهر تقديره إيتوا خيرًا لكم هذا مذهب سيبويه، وقال الخليل: انتصب بقوله آمنوا وانتهوا على المعنى، وقال الفرّاء فآمنوا إيمانًا خيرًا لكم فنصبه على النعت لمصدر محذوف، وقال الكوفيون هو خبر كان المحذوفة تقديرة يكن الإيمان خيرًا لكم ﴿وَإِنْ تَكَفُرُوا فَإِنْ لِلّهِ مَا فِي السَّمَواتِ وَالأَرْضِ ﴾ أي هو في غنى عنكم لا يضره كفركم ﴿يَا أَهْلَ الكِتَابِ لاَ تَغْلُوا فِي دِينِكُم ﴾ هذا خطاب للنصاري لأنهم غلوا في عيسى حثى كفروا، فلفظ أهل الكتاب عموم يراد به الخصوص في النصاري، بذليل ما بعد ذلك والغلو هو الإفراط وتجاوز الحد ﴿وَكَلُمْتُهُ ﴾ أي ذو روح من مكون عن كلمته التي هي كنّ من غير واسطة أب ولا نطفة ﴿وَرُوحٌ مَنْهُ ﴾ أي ذو روح من الله، فمن هنا الابتداء الغاية، والمعنى من عند الله، وجعله من عند الله ألان الله أرسل به جبريل عليه السلام إلى مريم ﴿وَلاَ تَقُولُوا ثَلاتَهُ ﴾ نهى عن التثليث، وهو مذهب النصاري وإعراب ثلاثة خبر مبتدأ مضمر ﴿لَهُ مَا فِي السَّمَواتِ وَمَا فِي الأَرْضِ ﴾ برهان على تنزيهه تعالى عن الولد، لأنه مالك كل شيء ﴿لَنْ يَسْتَنْكِفَ ﴾ لن يأنف كذلك، ومعناه حيث وقع عسى ومن فوقه ﴿قَدْ جَاءَكُمْ بُرْهَانَ ﴾ هو القرآن، وهو أيضًا النور المبين، ويحتمل أن يريد عيسى ومن فوقه ﴿قَدْ جَاءَكُمْ بُرْهَانَ ﴾ هو القرآن، وهو أيضًا النور المبين، ويحتمل أن يريد عيسى ومن فوقه ﴿قَدْ جَاءَكُمْ بُرْهَانَ ﴾ أي يطلبون بالبرهان الدلائل والحجج، وبالنور النبي ﷺ لأنه سماء سراجًا ﴿يَسْتَقْتُونَكَ ﴾ أي يطلبون بالبرهان الدلائل والحجج، وبالنور النبي ﷺ، لأنه سماء سراجًا ﴿يَسْتَقْتُونَكَ ﴾ أي يطلبون بالبرهان الدلائل والحجج، وبالنور النبي إلى النه النه المائية المنافرة المنافرة المؤلّى أن يعلبون الطبون المؤلّى المؤلّى أن المؤلّى أن يورا المؤلّى أن المؤلّى أن المؤلّى أن يقلّى المؤلّى أن الله المؤلّى أن ألم أن المؤلّى أن ألم ألم أن ألم أن ألم ألم أن ألم أن ألم أن ألم ألم ألم ألم ألم ألم ألم ألم ألم

فَلَهَا نِصَّفُ مَا تَرَكَ وَهُوَ يَرِثُهَا إِن لَمْ يَكُن لَمَا وَلَدُّ فَإِن كَانَتَا ٱثْنَتَيْنِ فَلَهُمَا ٱلثُّلْثَانِ مِمَّا تَرَكَ وَإِن كَانَتَا ٱثْنَتَيْنِ فَلَهُمَا ٱلثُّلْثَانِ مِمَّا تَرَكُ وَإِن كَانَتَا ٱثْنَتَيْنِ اللّهُ لَحِثُمَ أَن تَضِلُوا وَاللّهُ بِكُلِّ كَانُوا إِخْوَةً رِّجَالًا وَنِسَاءُ فَلِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظِّ ٱلْأَنشَيْنِ يُبَيِّنُ ٱللّهُ لَحِثُمَ أَن تَضِلُوا وَاللّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ اللّهُ لَكِمُ مَا تَنْ لَكُولُوا وَاللّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ اللّهُ لَكُونُ اللّهُ لَكُونُ اللّهُ لَا تَصَلّمُ اللّهُ اللّ

منك الفتيا، ويحتمل أن يكون هذا الفعل طلبًا للكلالة، ويفتيكم أيضًا طلب لها، فيكون من باب الإعمال وإعمال العامل الثاني على اختيار البصريين أو يكون يستفتونك مقطوعًا عن ذلك فيوقف عليه، والأوّل أظهر، وقد تقدّم معنى الكلالة في أوّل السورة والمراد بالأُخت والأخ هنا: الشقائق، والذين للأب إذا عدم الشقائق، وقد تقدّم حكم الإخوة للأم في قوله وإن كان رجلاً يورث كلالة الآية ﴿إنِ امْرُقُ هَلَكَ﴾ ارتفع بفعل مضمر عند البصريين، ولا إشكال فيما ذكر هنا من أحكام المواريث ﴿أن تَضِلُوا﴾ مفعول من أجله تقديره كراهية أن تضلوا.



مدنية إلا آية ٣ فنزلت بعرفات

**في حجة الوداع: وآباتها ١٢٠ نزلت بعد الفتح** 

ينسب ألغ الكثي التعسير

يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَوْفُوا بِالْمُقُودِ أُحِلَتَ لَكُم بَهِيمَةُ اَلْأَنْعَلِمِ اِلَّا مَا يُتَلَى عَلَيْكُمُ غَيْرَ يُحِلِي الصَّيْدِ وَأَنتُمْ حُرُمُ ۚ إِنَّ اللّهَ يَعَكُمُ مَا يُرِيدُ ۞ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا يُحِلُّوا شَعَنَيِرَ اللّهِ وَلَا الشَّهْرَ الْحُرَامَ وَلَا

## بسم الله الرّحمان الرّحيم

﴿ أَوْنُوا بِالْعُقُودِ ﴾ قيل إن العقود هنا عقدة الإنسان مع غيره من بيع ونكاح وعتق وشبه ذلك، وقيل ما عقده مع ربه من الطاعات: كالحج والصيام وشبه ذلك، وقيل ما عقده الله عليهم من التحليل والتحريم في دينه ذكر مجملاً ثم فصل بعد ذلك في قوله: ﴿ أُحِلّتُ كُم ﴾ وما بعده ﴿ بَهِيمَةُ الأَنْعَامِ ﴾ هي الإبل والبقر والغنم، وإضافة البهيمة إليها من باب إضافة الشيء إلى ما هو أخص منه؛ لأن البهيمة تقع على الأنعام وغيرها، قال الزمخشري: هي الإضافة التي بمعنى من كخاتم من حديد أي البهيمة من الأنعام، وقيل هي الوحش: كالظباء، وبقر الوحش والمعروف من كلام العرب أن الأنعام لا تقع إلا على الإبل والبقر والغنم، وأن البهيمة تقع على كل حيوان ما عدا الإنسان ﴿ إلا مَا يُتَلَىٰ عَلَيْكُمْ ﴾ يريد الميتة وأخواتها ﴿ غَيْرَ مُحِلِّي الصَّيْدِ ﴾ نصب على الحال من الضمير في لكم ﴿ وَأَنْتُمْ حُرُمٌ ﴾ حال من ﴿ مُحِلِّي الصَّيْدِ ﴾، وحرم جمع حرام وهو المحرم بالحج، فالاستثناء بإلا من البهائم من ﴿ مُحِلِّي الصَّيْدِ ﴾ ، وحرم جمع حرام وهو المحرم بالحج، فالاستثناء بإلا من البهائم

الْهَدْى وَلَا الْقَلَتَ مِدَ وَلَا ءَآمِينَ الْبَيْتَ الْحَرَامَ يَبْنَغُونَ فَضَلًا مِن رَّبِهِمْ وَرِضُونَا وَإِذَا حَلَلْمُ فَاصْطَادُواْ وَلَا يَجْرِمَنَكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ أَن صَدُّوكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ أَن تَعْتَدُواْ وَتَعَاوَثُواْ عَلَى الْبِرِ وَالنَّقُوكَا

المحلِّلة، والاستثناء بغير من القوم المخاطبين ﴿لاَ تَحِلُّوا شَعَاثِرَ اللَّهِ ﴾ قيل هي مناسك الحج، كان المشركون يحجّون ويعتمرون، فأراد المسلمون أن يُغِيروا عليهم، فقيل لهم: لا تحلُّوا شعائر الله: أي لا تغيروا عليهم ولا تصدُّوهم وقيل هي الحرم، وإحلاله الصيد فيه، وقيل هي ما يحرم على الحاج من النساء والطيب والصيد وغير ذلك، وإحلاله فعله ﴿وَلاَ الشَّهْرَ الحَرَامَ﴾ قيل هو جنس الأشهر الحرام الأربعة، وهي رجب وذو القعدة، وذو الحجة، والمحرّم، وقيل أشهر الحج، وهي: شوّال، وذو القعدة وذو الحجة، وإحلالها هو القتال فيها وتغيير حالها ﴿وَلاَ الهدى﴾ هو ما يهدى إلى البيت الحرام من الأنعام ويذبح تقرّبًا إلى الله فنهى الله أن يستحلّ بأن يغار عليه أو يصدّ عن البيت ﴿وَلاَ الْقَلاَئِدَ ﴾ قيل هي التي تعلق قي أعناق الهدي، فنهى عن التعرّض لها، وقيل أراد ذوات القلائد من الهدي وهي البدن وجدَّدها بالذكر بعد دخولها في الهدي اهتمامًا بها وتأكيدًا المرها ﴿وَلاَ آمِّينَ الْبَيْتَ الْحَرَامَ﴾ أي قاصدين إلى البيت لحج أو عمرة ونهى الله عن الإغارة عليهم أو صدّهم عن البيت ونزلت الآية على ما قال السهيلي بسبب الحكم البكري واسمه شريح بن ضبيعة أخذته خيل رسول الله على وهو يقصد إلى الكعبة ليعتمر، وهذا النهي عن إحلال هذه الأشياء: عامّ في المسلمين والمشركين، ثم نسخ النهي عن قتال المشركين بقوله: ﴿فَاقْتُلُوا المُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُم ﴾ [التوبة: ٥]، وبقوله: ﴿فَلا يَقْرَبُوا المَسْجِد الحَرام ﴾ [التوبة: ٢٨]، وبقوله: ﴿مَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ أَن يُعَمِّرُوا مَسَاجِدَ الله ﴾ [البقرة: ١٨٧] ﴿ يَبْتَغُونَ فَضَلا مِّن رَبِّهِمْ وَرِضْوَانًا ﴾ الفضل: الربح في التجارة، والرضوان: الرحمة في الدنيا والآخرة ﴿ وَإِذَا حَلَلْتُمْ فَاصْطَادُوا ﴾ أي إذا حللتم من إحرامكم بالحج فاصطادوا إن شنتم، فالأمر هنا إباحة بإجماع ﴿وَلاَ يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْم أَن صَدُّوكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَام أَن تَغْتَدُوا﴾ معنى لا يجرمنَّكم لا يكسبنَّكم، يقال جرم فلان فلانًا هذا الأمر إذا أكسبه إياه وحمله عليه، والشنآن: هو البغض والحقد، ويقال بفتح النون وإسكانها، و﴿أَن صَدُوكُمْ ﴾: مفعول من أجله، و﴿ أَن تَعْتَدُوا ﴾: مفعول ثانِ ليجرمنكم، ومعنى الآية: لا تحملنكم عداوة قوم على أن تعتدوا عليهم من أجل أن صدّوكم عن المسجد الحرام، ونزلت عام الفتح حين ظفر المسلمون بأهل مكة فأرادوا أن يستأصلوهم بالقتل لأنهم كانوا قد صدّوهم عن المسجد الحرام عام الحديبية، فنهاهم الله عن قتلهم، لأن الله علم أنهم

وَلَا نَعَاوَثُواْ عَلَى ٱلْإِنْدِ وَٱلْعُدُونِ وَاتَّقُوا ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ شَهْدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴿ حُرِّمَتَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةُ وَٱلدَّمُ وَلَا نَعَاوَثُواْ عَلَى ٱلْإِنْ وَهَا أَيْفَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَالْمَوْفُوذَةُ وَٱلْمُمَّدُونَةُ وَٱلْمُعَدِينَةُ وَٱلْمُعَالِلَا مُعَلَيْهُ وَٱلْمُعَالِلَا مُعَلَيْهُ وَٱلْمُونُونَةُ وَٱلْمُونُونَةُ وَٱلْمُمَّادُونَةُ وَٱلْمُعَالِلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَمَا ذُبِحَ عَلَى ٱلنَّصُبِ وَأَن تَسْنَقْسِمُواْ بِٱلْأَزْلَدِ ذَلِكُمْ فِسْقُ ٱلْيُومَ يَبِسَ ٱلَذِينَ كَفَرُواْ مِن مَا ذَكِهُمْ وَمَا ذُبِحَ عَلَى ٱلنَّصُبِ وَأَن تَسْنَقْسِمُواْ بِٱلْآزْلَدِ ذَلِكُمْ فِسْقُ ٱلْيُومَ يَبِسَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن

يؤمنون ﴿وَتَعَاوَنُوا حَلَى الْبِرِ والتَّقْوَى﴾ وصية عامّة، والفرق بين البرّ والتقوى أن البرّ عامّ في فعل الواجبات والمندوبات وترك المحرّمات، وفي كل ما يقرب إلى الله، والتقوى في الواجبات وترك المحرّمات دون فعل المندوبات فالبرّ أعمّ من التقوى ﴿وَلاَ تَعَاوَنُوا على الإثم والعدوان الله أو بينه وبين الله أو بينه وبين الناس، والعدوان على الناس.

﴿حُرِّمَتْ مَلَيْكُمُ المَّبِيَّةُ والدُّمُ وَلَحْمُ الْجِنزيرِ﴾ تقدّم الكلام عليها في البقرة ﴿وَالْمُنْخَنِقَةُ﴾ هِي التي تخنق بحبل وشبهه ﴿والمَوْقُوذَةُ﴾ هي المضرواية بعضا أو حجر وشبهه، والمتردّية هي التي تسقط من جبل أو شبه ذلك، والنطيحة هي المتي نطحتها بهيمة، أُخِرى ﴿ وَمَا أَكُلُ السَّبُعُ ﴾ أي أكل بعضه، والسَّبع كل حيوان مفرسَ : كالذَّب والأسلا والنمر والثعلب والعقاب والنسر ﴿ إِلاَّ مَا ذَكِّيتُمْ ﴾ قيل إنه استثناء منقطع، وذلك إذا أريد بالمنخنقة وأخواتها إمامات من الاختناق والوقذ والتردية والنطح وأكل السبع والمعنى حُرِّمَت عليكم هذه الأشياء، لكن ما ذكيتم من غيرها، فهو خلال، وهذا قول ضعيف لأنها إن ماتت بهذه الأسباب، فهي ميتة فقد دخلت في عموم الميتة فلا فائدة لذكرها بعدها، وقيل إنه استثناء متصل، وذلك إن أُريد بالمنخنقة وأخواتها ما أصابته تلك الأسباب وأدركيت ذكاته، والمعنى على هذا: إلى ما أدركتم ذكاته من هذه الأشياء فهو حلال، ثم إختلف أبيل هذا القول هل يشترط أن تكون لم تنفذ مقاتلها أم لا، وأما إذا لم تشرف على الموت من هذه الأسباب، فذكاتها جائزة باتفاق ﴿وَمَا ذُبِحَ عِلَى النُّصُبِ عَطَفُ عِلَى الْمُحرِّماتِ المذكورة، والنصب حجارة كان أهل الجاهلية يعظِّمونها ويذبحون عليها، وليست بالأصنام لأن الأصنام مصوّرة والنصب غير مصوّرة وهي الأنصاب، والمفرد نصاب، وقد قيل إن النصب بضمتين مفرد، وجمعه أنصاب ﴿وَأَن تَسْتَقْسِمُوا بِالْأَزْلاَمِ ﴾ عطف على المجرّمات أيضًا، والاستقسام. هو طلب ما قسم له، والأزلام هي السّهام، واحدها زلم بضيم الزاي: وفتحها؛ وكانت ثلاثة قد كتب على أجدها أفعل؛ وعلى الآخر لا تفعل، والثالث مهمل، فإذا أراد الإنسان أن يعمل أمرًا جعلها في خريطة، وأدخل يده وأخرج أجيدها، فإن خرج له

الذي فيه افعل: فعل ما أراد، وإن خرج له الذي فيه لا تفعل تركه، وإن خرج المهمل أعاد الضرب ﴿ فَلِكُمْ فِسْقٌ ﴾ الإشارة إلى تناول المحرّمات المذكورة كلها، أو إلى الاستقسام بالأزلام، وإنما حرّمه الله وجعله فسقًا: لأنه دخول في علم الغيب الذي انفرد الله به فهو كالكهانة وغيرها مما يرام به الاطّلاع على الغيوب ﴿الْيَوْمَ يَئِسَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِن دِينِكُمْ ﴾ أي يئسوا أن يغلبوه ويطلبوه، ونزلت بعد العصر من يوم الجمعة يوم عرفة في حجة الوداع، فذلك هو اليوم المذكور لظهور الإسلام فيه وكثرة المسلمين، ويحتمل أن يكون الزمان الحاضر لا اليوم بعينه ﴿اليَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ هذا الإكمال يحتمل أن يكون بالنصر والظهور أو بتعليم الشرائع وبيان الحلال والحرام ﴿فَمَن اضْطُرٌ ﴾ راجع إلى المحرّمات المذكورة قبل هذا، أباحها الله عند الاضطرار ﴿ فِي مَخْمَصَةٍ ﴾ في مجاعة ﴿غَيْرَ مُتَجَانِفٍ لإِنْم﴾ هذا بمعنى غير باغ ولا عَادِ وقد تقدّم في البقرة ﴿فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيم﴾ قام مقام فلا جَناً عليه، وتضمن زيادة الوعد ﴿يَسْأَلُونَكَ مَاذَا أُحِلَّ لَهُمْ ﴾ سببها أن المسلمين سألوا رسول الله على عمّا يحلّ لهم من المأكل وقيل لما أمر رسول الله على بقتل الكلاب، سألوه ماذا يحلّ لنا من الكلاب فنزلت مبيّنة للصيد بالكلاب ﴿ قُلْ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّيِّبَاتُ ﴾ هي عند مالك الحلال، وذلك مما لم يرد تحريمه في كتاب ولا سُنّة وعند الشافعي الحلال المستلذ، فحرّم كل مستقذر كالخنافس وشبهها لأنها من الخبائث ﴿وَمَا عَلَّمْتُم مِّنَ الجَوَارِح ﴾ عطف على الطيبات على حذف مضاف تقديره وصيد ما علمتم، أو مبتدأ وخبره فكلوا مُما أمسكن عليكم وهذا أحسن، لأنه لا خلاف فيه، والجوارح هي الكلاب ونحوها مما يصطاد به وسُمّيت جوارح لأنها كواسب لأهلها، فهو من الجرح بمعنى الكسب ولا خلاف في جواز الصيد بالكلاب، واختلف فيمن سواها وذهب الجمهور الجواز للأحاديث الواردة في البازات وغيرها، ومنع بعض ذلك لقوله: ﴿مكلّبين﴾، فإنه مشتق من الكلب الكلب ونزلت الآية بسبب عديّ بن حاتم، كان له كلاب يصطاد بها، فسأل رسول الله عليه عمّا يحلّ من الصيد ﴿مُكَلِّبِينَ﴾ أي معلّمين للكلاب الاصطياد، وقيل معناه أصحاب كلاب وهو منصوب على الحال من ضمير الفاعل في علمتم ويقتضي قوله علمتم ومكلبين أنه لا يجوز الصيد إلاّ بجارح معلّم، لقوله وما علّمتم وقوله مكلبين على القول الأول لتأكيده ذلك and have the street con

عِمَّا أَمْسَكُنَ عَلَيْكُمْ وَالْأَكُوا لَهُمَ اللَّهِ عَلَيْهِ وَانْقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهِ سَرِيعُ الْحَسَابِ (إِنَّ اللَّهُ الْكُمُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّل

بقوله: ﴿ تُعَلِّمُونَهُنَّ ﴾ ، وحد التعليم عند ابن القاسم أن يعلم الجارح الإشلاء والزجر، وقيل الإشلاء خاصة، وقيل الزجر خاصة، وقيل أن يجيب إذا دعى ﴿ تُعَلِّمُونَهُنَّ مِمَّا مَلْمَكُمُ اللَّهُ ﴾ أي تعلمونهن من الحيلة في الاصطياد وتأتئ تحصيل الصيد، وهذا جزء هذا علمه الله الإنسان، فمن للتبعيض، ويحتمل أن تكون الابتداء الغاية والجملة في موضع الحالة أو استثناف ﴿ فَكُلُوا مِمَّا أَمْسَكُنَ عَلَيْكُمْ ﴾ الأمر هنا للإباحة ويحتمل أن يريد مِما أمسكن، سنواء أكلت الجوارح منه أو لم تأكل، وهو ظاهر إطلاق اللفظ، وبذلك أخذ مالك، ويجتمل أن يريد مما أمسكن ولم يأكل منه، وبذلك فسره رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم بقواله . «فإن أكل منه فلا تأكل؛ فإنه إنما أمسك على نفسه»، وقد أخد بهذا يعض العلماء، وقد ورد في حديث آخر إذا أكل فكل، وهو حجّة لمالك ﴿واذْكُرُوا اسْمَ اللّهِ عَلَيْهِ ﴾ هذا أس بالتسمية على الصيد، ويجري الذبح مجراه، وقد اختلف الناس في حكم التسمية ، فقال الظاهرية إنها واجبة حملاً للأمر على الوجوب، فإن تركت التسمية عمدًا أو نسيانًا إلى الطاهرية إنها واجبة تؤكل عندهم وقال الشافعي أنها مستحبة، جملاً للأمر على الندب وتؤكل عنده، بسواء تركت التسمية عمدًا أو نسيانًا، وجعل بعضهم الضمير في عليه عائدًا على الأكل فليس فيها على هذا أمر بالتسمية على الصيد ومذهب مالك أنه إن تركت التسمية عبدًا لم تؤكل، وإن تركت نسيانًا أكلت فهي عنده واجبة مع الذِّكر، ساقطة مع النسيان ﴿ وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حِلَّ لَّكُمْ﴾ معنى حلّ : حلال، والذين أُوتوا الكتاب هم اليهود والنصاري، واختلف في نصارى بني تغلب من العرب، وفيمن كان مسلمًا ثم ارتد إلى اليهودية أو النصرانية و هل يحلُّ لنا طعامهم أم لا، ولفظ الآية يقتضي الجواز لأنهم من أهل الكتاب، واختلف في المجوس والصابئين، هل هم أهل كتاب أم لا؟ وأما الطعام، فهو على ثلاثة أقسام أحدها الذبائح وقد اتفق العلماء على أنها مُرادة في الآية، فأجازوا كل ذبائح اليهود والنصاري، واختلفوا فيما هو محرم عليهم في دينهم، هل يحلُّ لنا أم لا على ثلاثة أقوال: الجواز، والمنع، والكراهة، وهذا الاختلاف مبني على هل هو من طعامهم أم لا فإن أريد بطعامهم ما ذبحوه جاز، وإن أريد به ما يحلُّ لهم منع، والكراهة توسُّط بين القولين القسم الثاني ما لا محاولة لهم فيه كالقمح والفاكهة فهو جائز لنا باتفاق، والثالث ما فيه محاولة: كالخيز، وتعصير الزيت، وعقد الجبن وشبه ذلك مما يمكن استعمال النجاسة فيه، فمتعه ابن عبليس

مِنَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِننَبَ مِن قَبْلِكُمْ إِذَا ءَاتَيْتُمُوهُنَ أُجُورَهُنَ مُحْصِنِينَ غَيْرَ مُسَنفِحِينَ وَلَا مُتَخِذِى مَنَ الْذِينَ أُوتُواْ الْكِننَبَ مِن قَبْلِكُمْ إِذَا عَمَلُهُ وَهُو فِي الْآخِرَةِ مِن الْخَسِرِينَ آَنَ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ الْخَدَانِّ وَمَن يَكُفُر بِالْإِيمَانِ فَقَدْ حَبِط عَمَلُهُ وَهُو فِي الْآخِرَةِ مِن الْخَسِرِينَ آَنَ اللَّهُ اللَّذِينَ الْمَدَانِ وَاللَّهُ اللَّذِينَ عَامَنُواْ وَمُجُوهَكُمْ وَأَيْدِينَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَالْمُسَحُواْ بِرُءُ وسِكُمْ عَامَنُواْ وَمُجُوهَكُمْ وَأَيْدِينَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَالْمُسَحُواْ بِرُءُ وسِكُمْ

لأنه رأى أن طعامهم هو الذبائح خاصة، ولأنه يمكن أن يكون نجسًا، وأجازه الجمهور، لأنه رأوه داخلاً في طعامهم، هذا إذا كان استعمال النجاسة فيه محتملاً، فأما إذا تحقّقنا استعمال النجاسة فيه كالخمر والخنزير والميتة، فلا يجوز أصلاً وقد صنّف الطرطوشي في تحريم جبن النصارى، وقال إنه ينجس البائع والمشتري والآلة، لأنهم يعقدونه بأنفحة الميتة، ويجري مجرى ذلك الزيت إذا علمنا أنهم يجعلونه في ظروف الميتة ﴿وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَّهُمْ ﴾ هذه إباحة للمسلمين أن يطعموا أهل الكتاب من طعامهم ﴿والمُحْصَنَاتُ ﴾ عطف على الطعام المحلّل، وقد تقدّم أن الإحصان له أربعة معاني: الإسلام، والتزوّج، والعقّة، والحرية. فأما الإسلام فلا يصح هنا لقوله من ﴿الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ﴾، وأما التزوّج فلا يصحّ أيضًا لأن ذات الزوج لا تحلّ لغيره، ويحتمل هنا العفّة والحرية، فمَن حمله على العفّة أجاز نكاح المرأة الكتابية سواء كانت حرّة أو أمّة، ومن حمله على الحرية أجاز نكاح الكتابية الحرّة ومنع الأمّة، وهو مذهب مالك، ولا تعارض بين هذه الآية. وبين قوله: ﴿ وَلاَ تَنْكِحُوا المُشركات ﴾ [البقرة: ٢٢١] لأن هذه في الكتابيات، والأخرى في المشركات، وقد جعل بعض الناس هذه ناسخة لتلك، وقيل بالعكس، وقد تقدّم ﴿فَآتُوهُنّ أَجُورَهُنَّ﴾ [النساء: ٢٤، والطلاق: ٦] ومعنى الأخدان ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إلى الصَّلاَةِ ﴾ الآية: نزلت في غزوة المريسيع، حين انقطع عقد عائشة رضى الله عنها، فأقام الناس على التماسه وليسوا على ماء، وليس معهم ماء، فنزلت الرخصة في التيمّم، فقال أسيد بن حضير ما هذه بأول بركاتكم يا آل أبي بكر، ولذلك سُمّيت الآية آية التيمّم، وقد كان الوضوء مشروعًا قبلها، ثابتًا بالسُّنَّة، وقوله: ﴿إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاَّةِ ﴾ معناه إذا أردتم القيام إلى الصلاة فتوضؤوا ويقتضي ظاهرها وجوب تجديد الوضوء لكل صلاة، وهو مذهب ابن سيرين وعكرمة ومذهب الجمهور أنه لا يجب، واختلفوا في تأويل الآية على أربعة أقوال: الأول أن وجوب تجديد الوضوء لكل صلاة منسوخ بفعل رسول الله ﷺ إذ صلَّى الصلوات الخمس يوم الفتح بوضوء واحد، والثاني أن ما تقتضيه الآية من التجديد يحمل على الندب، والثالث أن تقديرها إذا قمتم محدثين فإنما يجب على من أحدث، والرابع أن تقديرها إذا قمتم من النوم ﴿فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى المَرَافِق﴾ ذكر في

## وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى ٱلْكَعْبَيْنِ وَإِن كُنتُمْ جُنُبًا فَأَظَهَّرُواْ وَإِن كُنتُم مَّرْضَىٰ أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْجَآءَ

هذه الآية. أربعة أعضاء اثنين محدودين، وهما اليدان والرجلان واثنين غير محدودين وهما الوجه والرأس أما المحدودان فتغسل اليدان إلى المرفقين، والرجلان إلى الكعبين وجوبًا بإجماع، فإن ذلك هو الحدّ الذي جعل الله لهما، واختلف هل يجب غسل المرفقين مع اليدين، وغسل الكعبين مع الرجلين أم لا، وذلك مبنى على معنى إلى، فمن جعل إلى بمعنى مع في قوله إلى المرافق وإلى الكعبين أوجب غسلهما ومن جعلها بمعنى الغاية لم يوجب غسلهما؛ واختلف في الكعبين، هل هما اللذان عند معقد الشيراك أو العظمان الناتئان في طرف الساق، وهو أظهر لأنه ذكرهما بلفظ التثنية، ولو كان اللذان عند معقد الشراك لذكرهما بلفظ الجمع كما ذكر المرافق، لأنه على ذلك في كل رجل كعب واحد وأما غير المحدودين، فاتفق على وجوب إيعاب الوجه. وحدّه طولاً من أول منابت الشعر إلمي آخر الذقن أو اللحية، وحدّه عرضًا من الأُذُن إلى الأُذُن وقيل من الجذار إلى العذار، وأما الرأس، فمذهب مالك وجوب إيعابه كالوجه، ومذهب كثير من العلماء جواز الاقتصار على بعضه، لما ورد في الحديث أن رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم مسح على ناصيته، ولكنهم اختلفوا في القدر الذي يجزىء على أقوال كثيرة ﴿وامْسَحُوا بِرُؤُوسِكُمْ﴾ اختلف في هذه الباء فقال قوم إنها للتبعيض وبنوا على ذلك جواز مسح بعد الرأس، وهذا القول غير صحيح عند أهل العربية وقال القرافي إنها باء الاستعانة التي تندخل على الآلات وأن المعنى امسحوا أيديكم برؤوسكم، وهذا ضعيف لأن الرأس على هذا ما مسح لا ممسوح، وذلك خلاف المقصود، وقيل إنها زائدة وهو ضعيف، لأن هذا ليس موضع زيادتها والصحيح عندي أنها باء الإلصاق التي توصل الفعل إلى مفعوله لأن المسح تارة يتعدّى ينفسه، وتارة بحرف الجرّ: كقوله: ﴿فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ ﴾، وكقوله: ﴿فَطَفِقَ مَسْحًا بالسُّوقِ والأعْنَاقِ ﴾ [ص: ٣٣] ﴿وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الكَعْبَينِ ﴾ قرى، وأرجلكم بالنصب عطفًا على الوجوه والأيدى فيقتضى ذلك وجوب غسل الرجلين، وقرىء بالخفض فحمله بعضهم على أنه عطف على قوله برؤوسكم، فأجاز مسح الرجلين، رُويَ ذلك عن ابن عباس، وقال الجمهور لا يجوز مسحهما بل يجب غسلهما وتأولوا قراءة الخفض بثلاثة تأويلات أحدها أنه خفض على الجوار لا على العطف والآخر أنه يراد به المسح على الخُفين، والثالث أن ذلك منسوخ بالسُّنة. والفرق بين الغسل والمسح أن المسح إمرار اليدين بالبلل الذي يبقى من الماء، والغسل عند مالك إموار اليد بالماء، وعند الشافعي إموار الماء، وإن

أَحَدُّ مِنكُمْ مِنَ الْفَايِطِ أَوْ لَمَسَّتُمُ النِسَاءَ فَلَمْ يَجِدُواْ مَاءُ فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا فَامْسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَلَيْدِيكُمْ مِنتَّةُ مَا يُرِيدُ اللّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِن حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ اللّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَلِيُتُمْ وَلِيُتُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ اللّهَ عَلِيكُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا يَجْرِمُنَكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَى اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

لم يدلك باليد ﴿ وَإِن كُنتُم مُرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ ﴾ تقدّم الكلام على نظيرتها في النساء ﴿ مَا يُريدُ اللّهُ ليجعلَ عَلَيْكُم مِن حَرَج ﴾ أي من ضيق ولا مشقة كقول رسول الله صلّى الله عليه وآله وسلّم: «دين الله يُسُر»، وباقي الآية تفضّل من الله على عباده ورحمة وفي ضمن ذلك ترغيب في الطهارة وتنشيط عليها ﴿ وَمِيثَاقَهُ الّذِي وَانْقَكُم بِه ﴾ هو ما وقع في بيعة العقبة وبيعة الرضوان، وكل موطن قال المسلمون فيه سمعنا وأطعنا ﴿ كُونُوا قَوَّامِينَ ﴾ تقدّم الكلام على نظيرتها في النساء ﴿ وَلا يَجْرِمَنّكُم ﴾ أي لا يحملنكم بغض قوم على ترك العدل فيهم إذ هم قوم أن يَبسُطُوا إلَيْكُم أَيْدِيَهُم ﴾ في سببها أربعة أقوال: الأول أن النبي على ذهب فقام من المكان ويقوي هذا القول ما ورد في الآيات بعد هذا في غدر اليهود، والثاني أنها نزلت في شأن الأعرابي الذي سلّ السيف على رسول الله ي حين وجده في سفر وهو وحده وقال له مَن يمنعك مني قال الله فأغمد السيف وجلس واسمه غورث بن الحارث الغطفاني، والثالث أنها فيما هم به الكفّار من الإيقاع بالمسلمين حين نزلت صلاة الخوف، والرابع أنها على الإطلاق في دفع الله الكفّار عن المسلمين ﴿ الْمَنّي عَشَرَ نَقِيبًا ﴾ النقيب هو والرابع أنها على الإطلاق في دفع الله الكفّار عن المسلمين ﴿ الْمَنّي عَسَرَ نَقِيبًا ﴾ النقيب هو ولير القوم القائم بأمورهم ﴿ إنّي مَعَكُم ﴾ أي بنصري، والخطاب لبني إسرائيل، وقيل للنقباء كبير القوم القائم بأمورهم ﴿ إنّي مَعَكُم ﴾ أي بنصري، والخطاب لبني إسرائيل، وقيل للنقباء

رِسُهُ وَعَزَرْتُمُوهُمْ وَأَقْرَضَهُمُ اللّهَ قَرْضًا حَسَنَا لَأَحَفِرُنَ عَنَاكُمُ سَيِّعَاتِكُمْ وَلَا تَخِلَقَ مَ مَنَا الْآلَهُمُ فَكَا الْآلَهُمُ فَكَا الْآلَهُمُ فَكَا الْآلَهُمُ فَكَا الْمَنْ الْمُنْ الْمَنْ الْمُنْ الْمَنْ الْمُنْ الْمَنْ الْمَنْ الْمَنْ الْمُنْ الْمَنْ الْمَنْ الْمَنْ الْمَنْ الْمَنْ الْمَنْ الْمَنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمَنْ الْمَنْ الْمَنْ الْمُنْ الْمَنْ الْمَنْ الْمَنْ الْمَنْ الْمَنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمَنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمَنْ الْمُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

﴿ يُحَرّفُونُ الكَلِمَ ﴾ اختلف هل أُريد تحريف الألفاظ أو المعاني ﴿ وَلاَ تَزَالُ تَطّلِعُ عَلَى خَائِنَةٍ مَنْهُمْ ﴾ أي على خيانة فهو مصدر كالعاقبة، وقيل على طائفة خائنة، وهو إخبار بأمر مستقبل ﴿ فَاعْفُ عَنْهُمْ ﴾ أي على منسوخ بالسيف والجزية ﴿ وَمِنَ اللّهِينَ قَالُوا إِنّا نَصَارَى ﴾ أي ادّعوا أنهم أنصار الله، وسمّوا أنفسهم بذلك ثم كفروا بالله ووصفوه بما لا يليق به، وتتعلق من النين بأخذنا ميناقهم والضمير عائد على النصارى ﴿ فَأَخْرَيْنًا ﴾ أي أثبتنا وألصفنا، وهو عالم على النصارى ﴿ فَأَخْرَيْنًا ﴾ أي أثبتنا وألصفنا، وهو عائد على النصارى ﴿ فَأَخْرَيْنًا ﴾ أي أثبتنا وألصفنا، وهو على النصارى ﴿ وَالْعَرْوَا اللهِ عَلَى النصارى ﴿ وَالْعَلْمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ

﴿ وَمَا أَهْلَ الْكِتَابِ ﴾ في الموضعين يعمّ اليهود والنصارى وقيل إنها غزّلت بسبب اليهود والنصارى وقيل إنها غزّلت بسبب اليهود الذين كانوا بالمدينة فإنهم كانوا يذكرون رسول الله على ويصفونه بصفته فلما حلّ بالمدينة كفروا به ﴿ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا ﴾ يعني محمدًا على وفي الآية دلالة على صحة نبوته لأنه يمين لهم ما أخفوه منا في كتبهم أو وهي أي لم يقول كتبهم ﴿ وَيَعْفُوا عَنْ كَثِيرٍ ﴾ أي يتركه ولا يفضحكم فيه ﴿ وُونَ عَنْهُ مِنَ اللَّهِ شَينًا ﴾ وهي أي لم يقول كتبهم ﴿ وَيَعْفُوا عَنْ كَثِيرٍ ﴾ أي يتركه ولا يفضحكم فيه ﴿ تُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ ﴾ محمد على والقرآن ﴿ قُلْ فَمَن يَمْلِكُ مِنَ اللَّهِ شَينًا ﴾

وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا يَعْلُقُ مَا يَشَاءٌ وَاللّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ وَالنّصَدَوَى فَنَ اللّهُ عَلَى اللّهِ وَاَحِبَتُوهُ فَلَ فَلِمَ يُعَذِّبُكُم بِذُنُوبِكُمْ بَلْ أَنتُم بَشَرُ مِّمَنْ خَلَقَ يَغْفِرُ لِمَن يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَاءٌ وَلِيقِهِ المَصِيرُ ﴿ يَعَافَلُ الكِلْكِ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَاءٌ وَلِيقِهِ السَمنوتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَإِلَيْهِ الْمَصِيرُ ﴿ يَعَافُلُ الْكِلْكِ فَدَ جَاءَكُم وَلَا أَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَإِلَيْهِ الْمَصِيرُ ﴿ يَعَافُلُ الْكِلْكِ فَدْ جَاءَكُم وَلَا فَرَيْرُ وَلَا فَرَيْرِ فَقَدْ جَاءَكُم بَشِيرُ وَلَا فَرَيْرُ وَلَا فَرَدُولُ وَاللّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ عَنَقُومِ اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَعَلَ فِيكُمْ أَنْبِياءَ وَجَعَلَكُمْ مُلُوكًا وَءَاتَنكُم مَا لَمْ يُؤْتِ أَحَدًا مِنَ الْعَالَمِينَ ﴿ يَعْمَةَ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَعَلَ فِيكُمْ أَنْبِياءَ وَجَعَلَكُمْ مُلُوكًا وَءَاتَلكُم مَا لَمْ يُؤْتِ أَحَدًا مِنَ الْعَالَمِينَ ﴿ يَعْمَةُ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَعَلَ فِيكُمْ أَنْبِياءَ وَجَعَلَكُمْ مُلُوكًا وَءَاتَلكُم مَا لَمْ يُؤْتِ أَحَدًا مِنَ الْعَالَمِينَ ﴿ يَعْمَةُ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِنْ فَيها قَوْمُ جَبَادِينَ وَإِنّا لَنَ نَدْخُلُهَا حَتَى يَعْرُجُوا مِنْهَا فَإِن يَعْمُولُونَ وَلَا فَيْعَا فَإِنَا لَى نَدْخُلُهَا حَتَى يَعْرُجُوا مِنْهَا فَإِنَا وَيَهُمُ اللّهُ عَلَيْهِمَ الْوَالِي مَنْ الْهُمُ وَلَا مَنْهُمَ اللّهُ عَلَيْهِمَا ادْخُلُوا عَلَيْهِمُ الْمَاكِ فَيْ الْمُولِونَ وَالْمَالِ فَي الْمَاكِ فَي اللّهُ عَلَيْهِمَ اللّهُ عَلَيْهِمَا ادْخُلُوا عَلَيْهِمُ الْمَاكِ فَي الْمَاكُ وَالْمُولُونَ وَلَا لَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِمَ الْمَاكُولُ عَلَيْهِمُ الْمُؤْلِ وَاللّهُ عَلَيْهِمُ الْمُعَالِقُولُ وَالْمُؤْلُولُ الْمُعْلَقُولُ الْمُعْمُ اللّهُ عَلَيْهِمَ الْمُعَلِيلُونَ عَلَيْهُمُ الْمُعَالِقُولُ المُولُونَ الْمُولُونَ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُولُولُ اللّهُ عَلَيْهِمُ الْمُعَلِي عَلَيْهِمُ الْمُعَلِيلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُعَالِقُولُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ الْعُلُولُ الْمُؤْلُولُ اللْمُعْلِيلُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُعَلِيلُولُ ال

الآية: ردّ على الذين قالوا إن الله هو عيسى، وهم فرقة من النصارى ﴿يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ﴾ إشارة إلى خلقه عيسى من غير والد ﴿وَقَالَتِ اليَهُودُ والنَّصَارَى ﴾ أي قالت كل فرقة عن نفسها إنهم أبناء الله وأحباؤه والبنوّة هنا بنوّة الحنان والرأفة، وقال الزمخشري المعنى: نحن أشياع أبناء الله عندهم، وهما المسيح وعزير كما يقول حشم الملوك نحن الملوك ﴿فَلِمَ يُعَذِّبُكُم﴾ ردّ عليه، لأنهم قد اعترفوا أنهم يدخلون النار أيامًا معدودات، وقد أخذ الصوفية من الآية أن المحبّ لا يعذّب حبيبه، ففي ذلك بشارة لمَن أحبّه الله ﴿وَجَعَلَكُم مُّلُوكًا ﴾ قيل جعل منكم ملوكًا أي أمراء، وقيل الملك مَن له مسكن وامرأة وخادم ﴿مَّا لَمْ يُؤْتِ أَحَدًا مِّنَ الْعَالَمِينَ﴾ قيل يعني المنّ والسلوى والغمام وغير ذلك من الآيات، وعلى هذا يكون العالمين خاصًا بأهل زمانهم، لأن أمة محمد صلّى الله عليه وآله وسلّم قد أُوتيت من آياته مثل ذلك وأعظم، وقيل المراد كثرة الأنبياء، فعلى هذا يكون عامًا، لأن الأنبياء في بني إسرائيل أكثر منهم في سائر الأمم ﴿الأَرْضَ المُقَدَّسَةَ ﴾ أرض بيت المقدس، وقيل الطور، وقيل دمشق ﴿الَّتِي كَتَبَ اللَّهُ لَكُمْ ﴾ أي قضى أن تكون لكم ﴿وَلاَ تَزْتَدُّوا على أَدْبَارِكُمْ ﴾ يحتمل أن يريد الارتداد عن الدين والطاعة والرجوع إلى الطريق الذي جاؤوا منه فإنه رُوِيَ أنه لما أمرهم موسى عليه السلام بدخول الأرض المقدسة خافوا من الجبّارين الذين فيها، وهمُّوا أن يقدَّموا على أنفسهم رئيسًا ويرجعوا إلى مصر ﴿قَوْمًا جَبَّارِينَ﴾ هم العمالقة ﴿قَالَ رَجُلاَنِ﴾ هما يوشع وكالب﴿يَخَافُونَ﴾ أي يخافون الله، وقيل يخافون الجبّارين، ولكن الله أنعم عليهما بالصبر والثبوت لصدق إيمانهما ﴿ انْخُلُوا عَلَيْهِمُ الْبَابَ ﴾ أي باب المدينة

﴿ فَاذْهَبْ أَنتَ وَرَبُّكَ ﴾ إفراط في العصيان وسوء الأدب بعبارة تقتضي الكفر والاستهانة بالله ورسوله، وأين هؤلاء من الذين قالوا لرسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم لسنا نقول لك كما قالت بنو إسرائيل ولكن نقول لك اذهب أنت وربُّك فقاتلا إنَّا معكما مقاتلون ﴿ لاَ أَمْلِكُ إِلَّا نَفْسِي وَأَخِي﴾ قاله موسى عليه السلام ليتبرأ إلى الله من قول بني إسرائيل ويبذل جهده في طاعة الله ويعتذر إلى الله وإعراب أخي عطف على نفسي لأن أخاه هارون كان يطيعه، وقيل عطف على الضمير في لا أملك: أي لا أملك أنا إلاّ نفسي ولا يملك أخي إلاّ نفسه. وقيل مبتدأ، وخبره محذوف أي أخى لا يملك إلا نفسه ﴿فَافُرُقُ بَيْنَنَا﴾ أي فارق بيننا وبينهم فهو من الفرقة، وقيل افصل بيننا وبينهم بحكم ﴿قَالَ فَإِنَّهَا مُحَرَّمَةٌ عَلَيْهِمْ أَرْبَعِينَ سَنَةً﴾ الضمير في قال لله تعالى، وحرّم الله على جميع بني إسرائيل دخول تلك المدينة أربعين سنة وتركهم في هذه المدّة يتيهون في الأرض أي في أرض التّيه وهو ما بين مصر والشام حتى مات كلّ مَن قال: ﴿إِنَّا لَنْ نَّدْخُلُهَا﴾. ولم يدخلها أحد من ذلك الجيل إلاّ يوشع وكالب ومات هارون في التَّيه ومات موسى بعده في التِّيه أيضًا. وقيل إن موسى وهارون لم يكونا في التَّيه، لقوله: ﴿فَافْرُقْ بَيْنَنَا وَبَيْنَ الْقَوْمِ الْفَاسِقِينَ﴾، وخرج يوشع ببني إسرائيل بعد الأربعين سنة؛ وقاتل الجبّارين، وفتح المدينة، والعامل في أربعين: محرّمة على الأصح، فيجب وصله معه وقيل العامل فيه يتيهون فعلى هذا يجوز الوقف على قوله: ﴿مُحَرِّمة عَلَيهم ﴾، وهذا ضعيف لأنه لا حامل على تقديم المعمول هنا مع أن القول الأوّل أكمل معنى لأنه بيان لمدّة التحريم والتّيه ﴿يَتِيهُونَ﴾ أي يتحيرون، ورُوِيَ أنهم كانوا يسيرون الليل كله، فإذا أصبحوا وجدوا أنهم في الموضع الذي كانوا فيه ﴿فَلاَ تَأْسُ ﴾ أي لا تمحزن والخطاب لموسى، وقيل لمحمد ﷺ، ويراد بالمفاسقين مَن كان في عصره من اليهود ﴿نَبُّا ابْنَىٰ آدَمَ﴾ هما قابيل وهابيل ﴿إِذْ قَرَّبًا قُرْبَانًا﴾ رُويَ أن قابيل كان صاحب زرع فقرّب أرذل زرعه، وكان هابيل صاحب غنم فقرب أحسن كبش عنده، وكانت العادة حينئذ أن يقرّب

يَتَقَبَّلُ اللَّهُ مِنَ الْمُنَّقِينَ ﴿ لَهِنْ بَسَطَتَ إِلَى يَدَكَ لِنَقْنُلَنِى مَا آنَا بِبَاسِطِ يَدِى إِلَيْكَ لِأَقْنُلُكُ إِنِّ أَخَافُ اللَّهُ رَبَّ الْمَلَمِينَ ﴿ إِنِّ أُرِيدُ أَن تَبُوا اللَّهِ مِا أَفِكَ فَتَكُونَ مِنْ اَصْحَبِ النَّارِ وَذَلِكَ جَزَّوُا الظَّلِمِينَ ﴿ فَلَكَمِينَ ﴿ وَهَلِكَ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللْلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

الإنسان قربانه إلى الله ويقوم يصلَّى، فإذا نزلت نار من السماء وأكلت القربان فذلك دليل على القبول وإلا فلا قبول، فنزلت النار فأخذت كبش هابيل ودفعته وتركت زرع قابيل فحسده قابيل فقتله ﴿إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللَّهُ مِنَ الْمُتَّقِينَ ﴾ استدلّ بها المعتزلة وغيرهم على أن صاحب المعاصى لا يتقبل عمله، وتأوّلها الأشعرية بأن التقوى هنا يراد بها تقوى الشرك ﴿ لَئِن بَسَطَتُّ إِلَى يَدُكُ ﴾ الآية، قيل معناها لئن بدأتني بالقتال لم أبدأك به، وقيل إن بدأتني بالقتال لم أدافعك، ثم اختلف على هذا القول هل تركه لدفاعه عن نفسه تورَّعًا وفضيلة؟ وهو الأظهر والأشهر، وكان واجباً عندهم أن لا يدافع أحد عن نفسه وهو قول مجاهد، وأما في شرعنا فيجوز دفع الإنسان عن نفسه بل يجب ﴿إِنِّي أُرِيدُ أَن تَبُواً بِإِثْمِي وَإِنْمِكَ﴾ الإرادة هنا ليست بإرادة محبة وشهرة، وإنما هو تخيير في أهون الشرّين كأنه قال إن قتلتني، فذلك أحبّ إليّ من أن أقتلك كما ورد في الأثر كن عبد الله المقتول، ولا تكن عبد الله القاتل، وأما قوله: ﴿بِإِثْمِي وَإِثْمِكُ فَمَعْنَاهُ بَائِمٌ قَتْلَى لَكَ لُو قَتَلْتُكُ، وبَاثُمُ قَتْلُكُ لَي، وإنما يحمل القاتل الإثمين، لأنه ظالم، فذلك مثل قوله على: «المتسابّان ما قالا فهو على الباديء"، وقيل بإثمي: أي تحمل عنى سائر ذنوبي، لأن الظالم تجعل عليه في القيامة ذنوب المظلوم، وبإثمك أي في قتلك لي، وفي غير ذلك من ذنوبك ﴿وذَلِكَ جَزَاءُ الظَّالِمِينَ ﴾ يحتمل أن يكون من كلام هابيل، أو استثنافًا من كلام الله تعالى ﴿فَبَعَثَ اللَّهُ غُرَابًا﴾ الآية: رُوِيَ أن غرابين اقتتلا حتى قتل أحدهما الآخر، ثم جعل القاتل يبحث عن التراب ويواري الميت، وقيل بل كان غرابًا واحدًا يبحث ويلقى التراب على هابيل ﴿سَوْءَةَ أُخِيهِ ﴾ أي عورته وخصّت بالذكر، لأنها أحقّ بالستر من سائر الجسد والضمير في أخيه عائد على ابن آدم، ويظهر من هذه القصة أن هابيل كان أول مَن دُفِنَ من بني آدم ﴿قَالَ يَا وَيْلَتَا﴾ أصله يا ويلتي، ثم أبدل من الياء ألف وفتحت التاء وكذلك يا أسفى. ويا حسرتي ﴿فَأَصْبَعَ مِنَ النَّادِمِينَ﴾ على ما وقع فيه من قتل أخيه، واختلف في قابيل هل كان كافرًا أو عاصيًا، والصحيح أنه لم يكن في تلك المدة كافرًا لأنه قصد التقرّب إلى الله بالقربان،

إِمْرَكِهِ بِلَ أَنَّاهُ مَن قَدَكُلُ نَفْسَنَا بِعَيْرِ نَفْسٍ أَقْ فَسَادِ فِي ٱلْأَرْضِ فَكَأَنَّمَ لَقَتَلُ ٱلنَّاسَ جَلِمِيعًا وَّمَنْ أَعَيْنًاهَا فَكَا أَنَّهَا أَخْيَنًا النَّاسَ جَعِيعًا وَلَقَدْ جَآءَ تَهُمْ رُسُلُنَا بِالْبَيْنَاتِ ثُمَّ إِنَّ كَيْسِرًا مِّنَّهُم بَعْدَ ذَالِكَ فِي ٱلْأَرْضِ لَمُسْرِفُوكَ ﴿ إِنَّمَا جَزَاؤًا ٱلَّذِينَ يُعَارِبُونَ اللَّهَ وَاللَّهُ وَلَهُ لِلَّهُ وَيَسْعَوْنَ فِي ٱلْأَرْضِ فَسَادًا أَنْ يُقَتَّلُوا أَوْ يُصَالَبُوا أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهِ مَ وَأَرْجُالُهُم مِنْ خِلَافٍ وأصبح هنا وفي الموضع عبارة عن جميع الأوقات لا مختصة بالصباح ﴿مِنْ أَجْلُ ذُلِكُ ﴾ يتعلق بكتبنا، وقيل بالنادمين، وهو ضعيف ﴿كَتَبْنَا على بَنِي إِسْرَاثِيلَ ﴾ أي فرضنا عليهم أو كتبناه في كتبهم ﴿ بِغَيْرِ نَفْسِ معناه من غيرة أن يقتل نفسًا يجب عليه القصاص ﴿ أَوْ فَسَادٍ فِي الْأَرْضِ عِني القساد الذي يجب به القفل كالحرابة ﴿فَكَانُّما قَتُلُ القَّاسَ جَمِيعًا ﴾ تمثيل قاتل الواحد بقاتل الجميع يتصور من ثلاث جهات إحداها القصاص، فإن القصاص في قاتل الواحد والجميع سواء. الثانية انتهاك الحرمة والإقدام على التعليفيان، والغالثة الإثم والعداب الأخروي قال مجاهد: وعد الله قاتل النفس بجهنم والخلود فيها، والغضاب واللعنة والعذاب العظيم، فلو قتل جميع الناسُ لمم يزد على ذلك، وهذا الوجه هو الأظهر، لأن القصد بالآية: تعظيم قتل النفس والتشديد فيه لينزجر الناس عنه وكذلك الثواف في إحيائها كثواب إحياء الجميع لتعظيم الأص والترغيب فيه وإحياؤها هلو إنقاذها من الموات كإنقاذ الحريق أو الغريق وشبه ذلك وقيل بترك قتلها، وقيل بالعفو إذا وجب القصاص ﴿ وَلَقَدْ جَاءَتُهُمْ ﴾ الضمير لبني إسرائيل اوالسعني تقبيح أفعالهم ، وفي ذلك إشارة إلى ما همُّوا به من قتل رسول الله على ﴿ إِنَّمَا جَزَاءُ الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ ﴾ الآية: منبيها عند ابن عباس أن قومًا من اليهود كان بينهم وبين رسول الله، على علم فنقضوا العهد وقطعوا السبيل، وقال جماعة نزلت في نفر من عكل وعرينة أسلموا ثم إنهم قتلوا راعي اللبي عَلِيْهِ وأخذوا إبلة ثم حكمها بعد ذلك في كل محارب، والمحاربة عند مالك هي حظل السائلاخ على الناس في بلد أو في خارج بلد، وقال أبو حنيفة لا يكون المحارب إلا خارج البلد، وقوله: ﴿ يُحَارِبُونَ اللَّهَ ﴾ ! تغليظ ومبالغة ، وقال بعضهم تقديره يخاربون رسول الله صلَّى الله تعالى عليه وعلى آله وسَلَّم وذلك ضعيف، لأن الرسول عليه الصلاة والسلام ذكر بعد ذلك

وقيل يُحاربون عباد الله وهو أحسن ﴿ويَسْعَوْنَ فِي الأَرْضِ فَسَادَا ﴾ ببيان للحرابة وهي على درجات أدناها إخافة الطريق ثم أخذ العالى ثم قتل النفس ﴿أَنْ يُقَتِّلُوا ﴾ الضالب

مضاف إلى القتل وقيل يقتل ثم يصلب ليراه أهل الفساد فينزجروا، وهو قول أشهب وقيل يصلب حياً، وقيل على الخشبة، وهو قول ابن قاسم ﴿أَوْ تُقَطَّعَ الْبِلِيهِمْ وَأَزْجُلُهُمْ مِّنْ

أَوْ يُنفَوْاْ مِرَبِ ٱلْأَرْضِ ذَلِكَ لَهُمْ خِنْرَى فِي ٱلدُّنْيَأَ وَلَهُمْ فِي ٱلْأَخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمُ شَ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ مِن قَبْلِ أَن تَقْدِرُواْ عَلَيْهُمُّ فَأَعْلَمُواْ أَنَ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيثٌ شَ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَٱبْتَغُوّا إِلَيْهِ ٱلْوَسِيلَةَ وَجَهِدُوا فِي سَبِيلِهِ لَعَلَكُمْ تُقْلِحُونَ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوَ أَنَ لَهُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا وَمِثْلَهُ مَعَكُم لِيَفْتَدُواْ بِهِ عِنْ عَذَابِ يَوْمِ ٱلْقِيَكَمَةِ مَا نُقُيِّلَ مِنْهُمٌّ وَلَحُمَّ عَذَابُ أَلِيدٌ ١ أَن يُرْدُونَ أَن يَخْرُجُواْ مِنَ ٱلنَّارِ خِلاَفِ﴾ معناه أن تقطع يده اليمني ورجله اليسري، ثم إن عاد: قطعت يده اليسري ورجله اليمني، وقطع اليد عند مالك والجمهور من الرسغ، وقطع الرجل من المفصل، وذلك في الحرابة وفي السرقة ﴿أَوْ يُنفَوا مِنَ الأَرْضِ﴾ مشهور مذهب مالك أن ينفي من بلد إلى بلد آخر، ويسجن فيه إلى أن تظهر توبته، وروى عنه مطرف أنه يسجن في البلد بعينه، وبذلك قال أبو حنيفة، وقيل يُنفَى إلى بلد آخر دون أن يُسجَن فيه، ومذهب مالك أن الإمام مُخَيِّر في المحارب بين أن يقتله ويصلبه، أو يقتله ولا يصلبه أو يقطع يده ورجله، أو ينفيه، إلاّ أنه قال إن كان قتل فلا بدّ من قتله، وإن لم يقتل، فالأحسن أن يأخذ فيه بأيسر العقاب، وقال الشافعي وغيره: هذه العقوبات مرتبة فَمَنْ قتل وأخذ المال قتل وصلب، ومَن قتل ولم يأخذ المال قتل ولم يصلب، ومَن أخذ المال ولم يقتل قطعت يده ورجله، ومَن أخاف السبيل ولم يقتل ولم يأخذ مالاً نفي، وحجّة مالك عطف هذه العقوبات بأو التي تقتضي التخيير ﴿خِزْيٌ فِي الدُّنْيَا﴾ هو العقوبة، وعذاب الآخرة النار وظاهر هذا أن العقوبة في الدنيا لا تكون كفّارة للمحارب، بخلاف سائر الحدود، ويحتمل أن يكون الخزى في الدنيا لمّن عُوقِبَ فيها، والعذاب في الآخرة لمن لم يعاقب ﴿إِلاَّ الَّذِينَ تَابُوا مِن قَبْلِ أَن تَقْدِرُوا عَلَيْهِمْ ﴾ قيل هي في المشركين وهو ضعيف، لأن المشرك لا يختلف حكم توبته قبل القدرة عليه وبعدها، وقيل هي في المحاربين من المسلمين وهو الصحيح، وهم الذين جاءتهم العقوبات المذكورة، فمَن تابَ منهم قبل أن يقدر عليه، فقد سقط عنه حكم الحرابة لقوله: فاعلموا أن الله غفور رحيم واختلف يطالب بما عليه من حقوق الناس في الدماء والأموال أولاً؟ فوجه المطالبة بها أنها زائدة على حدّ الحرابة التي سقطت عنه بالتوبة، ووجه إسقاطها إطلاق قوله: ﴿غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾ ﴿وَابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ﴾ أي ما يتوسّل به ويتقرّب به إليه من الأعمال الصالحة والدعاء وغير ذلك ﴿لِيَفْتَدُوا بِهِ ﴾ إن قيل لِمَ وحّد الضمير وقد ذكر شيئين وهما ما في الأرضِ ومثله؟ فالجواب أنه وضع المفرد في موضع الاثنين، وأجرى الضمير مجرى اسم الإشارة كأنه قال ليفتدوا بذلك، أو تكون الواو بمعنى مع ﴿عَذَابٌ مُقِيمٌ ﴾ أي

وَمَا هُم بِخَرِجِينَ مِنْهَا وَلَهُمْ عَذَابُ مُقِيمٌ فَيْ السَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطَ عُوَا أَيْدِيهُما جَزَاءًا بِمَا كَسَبَانَكُلَا مِنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَزِيزُ حَكِيمٌ فَهُنَ تَابَ مِنْ بَعْدِ ظُلِمِهِ وَأَصَلَحَ فَإِثَ اللَّهَ يَتُوبُ عَلَيَةً إِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَحِيمُ فَيَ اللَّهَ عَلَمْ أَنَّ اللَّهَ لَهُ مُلْثُ السَّمَوَتِ وَالْأَوْضِ يُعَذِّبُ مَن يَشَلَهُ وَيَعْفِرُ لِمَن يَشَلَهُ وَاللَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ فَي هُ يَتَأَيُّهَا الرَّسُولُ لَا يَعَزُنكَ الَّذِينَ هَادُوا يُسَمِوعُونَ فِي الْكُفْرِ مِنَ اللَّهِ مِنَ اللَّهِ مَن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمَا الْعَلَمُ وَلَمْ تُومِن قُلُومُهُمْ وَمِن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُعَلَّى اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّ

دائم، وكذلك نعيم مقيم ﴿والسَّارِقُ والسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُمَا ﴾ عموم الآية يقتضي قطع كل سارق إلا أن الفقهاء اشترطوا في القطع شروطًا خصصوا بها العموم، فمن ذلك من اضطره الحوع إلى السرقة لم يقطع عند مالك لتحليل الميتة له، وكذلك من سرق مال والده أو سيده، أو من سرق من غير حرز، أو سرق أقل من النصاب، وهو عند مالك ربع دينار من الذهب، أو ثلاثة دراهم من الفضة، أو ما يساوي أحدهما، وأدلة التخصيص بهذه الأشياء في غير هذه الآية، وقد قيل إن الحرز مأخوذ من هذه الآية، لأن ما أهمل بغير حرز أو اثتمن عليه، فليس أخذه سرقة وإنما هو اختلاس أو خيانة، وإعراب السارق عند سيبويه مبتدأ، وخبره محذوف: كأنه قال فيما يُتلَى عليكم السارق والسارقة، والخبر عند المبرد وغيره فاقطعوا أيديهما، ودخلت الفاء لتضمنها معنى الشرط ﴿فَمَن قَابَ مِن بَعْدِ ظُلْمِهِ﴾ الآية: توبة السارق هو أن يندم على ما مضى، ويُقلِع فيما يستقبل، ويرد ما سرق إلى مَن وغيره فاقطعي لظاهر الآية؟ أو لا يسقط عنه وهو مذهب مالك لأن الحدود عنده لا تسقط بالتوبة الشافعي لظاهر الآية؟ أو لا يسقط عنه وهو مذهب مالك لأن الحدود عنده لا تسقط بالتوبة تقدّم المحارب للنص عليه ﴿يُعَذّبُ مَن يَشَاء﴾ قدّم العذاب على المغفرة لأنه قوبل بذلك تقدّم السرقة على التوبة.

﴿يَا أَيُهَا الرَّسُولُ ﴾ الآية: خطاب للنبي ﷺ على وجه التسلية ﴿مِنَ الَّذِينَ قَالُوا آمنًا ، بِأَفْوَاهِهِم ﴾ هم المنافقون ﴿وَمِنَ الَّذِينَ هَادُوا ﴾ يحتمل أن يكون عطفًا على الذين قالوا آمنًا ، ثم يكون سمّاعون استئناف إخبار عن الصنفين المنافقين واليهود ، ويحتمل أن يكون من الذين هادوا: استئنافًا منقطعًا مما قبله ، وسمّاعون راجع إليهم خاصة ﴿سَمَّاحُونَ لِقَوْمِ الذين هادوا: سمّاعون كلام قوم آخرين من اليهود الذين لا يأتون النبي ﷺ لإفراط البغضة والمجاهرة بالعداوة ، فقوله : ﴿لَمْ يَأْتُوكَ ﴾ صفة لقوم آخرين ، والمراد بالقوم الآخرين يهود

خيبر، والسمّاعون للكذب بنو قريظة ﴿يُحَرِّفُونَ الكَلِمَ مِن بَعْدِ مَوَاضِعِهِ﴾ أي يبدّلونه من بعد أن يوضع في موضعه، وقصدت به وجوهه القويمة، وذلك من صفة اليهود ﴿ يَقُولُونَ إِنْ أُوتِيتُمْ هَذَا فَخُذُوهُ﴾ نزلت بسبب أن يهوديًّا زنى بيهودية فسأل رسول الله ﷺ اليهود عن حدّ الزاني عندهم فقالوا نجلدهما ونحمم وجوههما. فقال لهم رسول الله ﷺ: ﴿إِنْ فِي التوراة الرجم»، فأنكروا ذلك، فأمرهم أن يأتوا بالتوراة فقرؤوها، فجعل أحدهم يده على آية الرجم، فقال له عبد الله بن سلام ارفع يدك فرفع، فإذا آية الرجم فأمر رسول الله عليه باليهودي واليهودية فرجما، فمعنى قولهم: ﴿إِنْ أُوتِيتُمْ هَذَا فَخُذُوهُ ﴾ إن أُوتيتم هذا الذي ذكرتم من الجلد والتحميم ﴿فَخُذُوهُ واعملوا به، ﴿وَإِنْ لَّمْ تُؤْتَوْهُ ۗ وأفتاكم محمد عَلَيْهِ بغيره ﴿فَاحْذَرُوا﴾ ﴿فِنْنَتَهُ ﴾ أي ضلالته في الدنيا أو عذابه في الآخرة ﴿فِي الدُّنْيَا خِزْيٌ ﴾ الذلة والمسكنة والجزية ﴿سَمَّاعُونَ لِلْكَذِبِ﴾ إن كان الأول في اليهود فكرّرها هنا تأكيدًا، وإن كان الأول في المنافقين واليهود فهذا في اليهود خاصة ﴿أَكَالُونَ لِلسُّحْتِ﴾ أي للحرام من الرشوة والربا وشبه ذلك ﴿فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ أَوْ أَعْرِضْ عَنْهُمْ﴾ هذا تخيير للنبي ﷺ في أن يحكم بين اليهود أو يتركهم وهو أيضًا يتناول الحاكم، وقيل إنه منسوخ بقوله: ﴿وَأَن أَحْكُم بَينَهم بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ ﴿ وَكَيْفَ يُحَكِّمُونَكَ ﴾ الآية: استبعاد لتحكِّمهم النبي عَلَيْ وهم لا يؤمنون به، مع أنهم يخالفون حكم التوراة التي يدعون الإيمان بها، فمعنى ثم يتولُّون من بعد ذلك أي يتولُّون عن اتّباع حكم الله في التوراة من بعد كون حكم الله فيها موجودًا عندهم ومعلومًا في قضية الرجم وغيرها ﴿وَمَا أُولَئِكَ بِالْمُؤْمِنِينَ ﴾ يعني أنهم لا يؤمنون بالتوراة وبموسى عليه السلام، وهذا إلزام لهم لأن من خالف كتاب الله وبدله فدعواه الإيمان به باطلة ﴿النَّبِيُّونَ الَّذِينَ أَسْلَمُوا﴾ هم الأنبياء الذين بين موسى ومحمد ﷺ، ومعنى

اَسْتُحفِظُواْ مِن كِنْكِ اللهِ وَكَانُواْ عَلَيْهِ شُهَدَاءً فَالا تَحْشُواْ النَّكَاسَةُ وَاحْشَوْنَ وَلَا مَ مَنْ اللّهَ وَكُبْنَا عَلَيْهِ شُهَدَاءً فَالا تَحْشُواْ النَّكَافِرُونَ فَي وَكُبْنَا عَلَيْهِمْ مَشَارُوا بِعَايْقِي ثَمَنَا قَلِيلاً وَمَن لَمْ يَعَكُم بِمَا أَنْزَلَ اللّهُ فَأُولَتِهِ لَكُ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ فَي وَكُبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنْ اللّهُ فَسَى بِالنّفْسَ بِالنّفْسِ وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ وَالْأَنْفَ بِالْأَنْفِ وَالْأَذْلَ وَالنّبِينَ وَالْمُرُوحَ فِي اللّهُ فَمَن تَصَدّقَ بِدِهِ فَهُو كَفَارَةٌ لَذَا وَمَن اللّهُ يَعْمَدُمُ مِهَا الذَل اللّهُ وَمَن اللّهُ يَعْمَدُمُ مِهَا الذَلَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمَن اللّهُ يَعْمَدُ مَن تَصَدّقَ بِدِهِ فَهُو كَفَارَةٌ لَذًا وَمُن اللّهُ يَعْمَا الذَل اللّهُ مَن اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمَن اللّهُ يَعْمَا الذَل اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللل

أسلموا هنا أخلصوا لله وهو صفة مدح أريد به التعريض باليهود لأنهم بخلاف هذه الصُّقَّة، وليس المراد هنا الإسلام الذي هو ضدّ الكفر؛ لأنّ الأنبياء لا يقال فيهم أسلموا على هذا المعنى، لأنهم لم يكفروا قطّ، وإنما هو كقول إبراهيم عليه البيَّلام: "أسلمت لربّ العالمين، وقوله تعالى: ﴿فَقُلْ أَسْلَمْتُ وَجْهِي لِلَّهِ ﴾ [آل عمران: ٢٠] ﴿لِلَّذِينَ هَادُوا ﴾ متعلق بيحكم أي يحكم الأنبياء بالتوراة لللاين هادوا، ويحملونهم عليها، ويتعلق بقوله فيها هَا يَ وَنُوْرَ ﴾ وَمَا اللَّهُ تُحْفِظُوا ﴾ أي كُلُّفوا حفظه ، والبَّاء هنا سببية قاله الزمخشري، ويحتمل أن تكون بدلاً من المجرور في قوله يحكم بها ﴿ فَلاَ تَخْشُوا النَّاسَ ﴾ وما بعده خطابًا فليهوِّية ، ويُحتمل أن تكون وصية للمسلمين يراد بها التعريض باليهود، لأن الملك من أفعالهم ﴿وَمَن لُّمْ يَحْكُم بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ ﴾ قال ابن عباس نزلت الثلاثة في اليهوجي الكَافرُونَ، والظالمُون، والفاسقون، وقد رُوِيُّ في هذا أَجَاديث عن النبلي ﷺ، وقال جماعة هي عامّة في كل مَن لم يُحْكم بما أنزل الله من اليهود والمسلمين وغيرهم، إلا أن الكفور في حق المسلمين كفر معصية لا يخرجهم عن الإيمان، وقال الشافعي: الكافرون في المسلمين، والظالمون في اليهود، والفاسقون في النصاري ﴿وَكَتَبْنَا الْحَلَّمُ فِيهَا ﴾ كتبنا بمعنى الكتابة في الألواج، أو بمعنى الفوض والإلزام، والضميو في عليهم لبني إساراتيال ال وفي قوله فيها للتوراة ﴿ أَنَّ اللَّقُسُ بِالنَّفْسِ ﴾ أي تقتل النفس إذا قتلت نفسًا، وهذا إخبان عمّا، في التوراة وهو حكم في شريعتنا بإجماع ﴿ إِلاَّ أَنْ هَذَا اللَّفْظُ عَامٌ ، وقلد بخِصْصِ العلماء منه، أشياء، فقال مالك: لا يقتل مؤمن بكافر للحديث الوارد في ذلك ولا يقتل حِيّ بعبد، لِقُولُهِ الحرّ بالحرّ والعبد بالعبد، وقد تقدّم الكلام على ذلك في البقرة ﴿ والْعَيْنَ اللَّهُ إِنَّ الْعَالَ المجاريجاتِ حكم القصاص في الأعضاء، والقراءة بنصب العين وما بعده عطف على النفس، وقرىء بالرفع ولها ثلاثة أوجه: أحدها العطف على موضع النفس لأن المعنى قلبنا لهم التفس بالنفس والثاني العطف على الضمير اللي، في الخبر وهو بالنفس، والثالث أن يكون مستأنفًا مرفوعًا بالابتداء ﴿والجُرُوحَ قِصَاصٌ ﴾ بالنصاب عطف على المنصوبات قبله، وبالرفع على الأوجه الثلاثة التي في رفع العين، وهذا اللفظ عامّ يُواد به الخصوص في النجراح التي لا:

اللهُ فَأُوْلَئِهِكَ هُمُ الظَّلِمُونَ ﴿ وَقَفَيْنَا عَلَى ءَاثَرِهِم بِعِيسَى ابِنِ مَرْيَمَ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرَئِةِ وَهُدَى وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ ﴿ وَمَالَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرَئِةِ وَهُدَى وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ ﴿ وَمَا لَمْ يَعْكُم بِمَا أَنزَلَ اللّهُ فَأُولَئِهِكَ هُمُ وَلَيَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللّهُ فَأُولَئِهِكَ هُمُ الفَاسِقُونَ ﴿ وَمَن لَمْ يَعْكُم بِمَا أَنزَلَ اللّهُ فَأُولَئِهِكَ هُمُ الفَاسِقُونَ ﴿ وَمَن لَمْ يَعْصَلُمُ اللّهُ فَأُولَئِهِكَ هُمُ الفَاسِقُونَ ﴿ وَالْمَا اللّهَ اللّهِ اللّهُ وَلَا تَلْبَعْ أَهُواءَهُمْ عَمَّا جَاءَكَ مِنَ الْحَقِ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ عَلَيْهُ وَلَا تَلْبِعُ أَهُواءَهُمْ عَمَّا جَاءَكَ مِنَ الْحَقِ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ فَاللّهُ وَلَا تَلْبَعْ أَهُواءَهُمْ عَمَّا جَاءَكَ مِنَ الْحَقِ لِكُلّ جَعَلْنَا مِنكُمْ عَمَا جَاءَكَ مِنَ الْحَقِ لِكُلّ جَعَلْنَا مِنكُمْ فَي اللّهُ لَكُونَ اللّهُ لَجُعَلْنَا مِنكُمْ اللّهُ وَلَا تَلْبَعْ أَمْ وَاحِدَةً وَلِيكِن لِيَبَلُوكُمْ فِي مَا ءَاتَلَكُمْ فَالسَيَعُوا الْخَيْرَةِ إِلَى اللّهُ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُلْتِفَكُمْ بِمَا كُنتُمْ فِيهِ تَغَلِيفُونَ ﴿ إِلَى اللّهُ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُلْتِفَكُمْ بِمَا كُنتُمْ فِيهِ تَغَلِيفُونَ إِلَى اللّهُ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُلْتِفَكُمْ بِمَا كُنتُمْ فِيهِ تَغَلِيفُونَ ﴿ إِلّهُ وَلَا اللّهُ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُلْتِفَكُمْ بِمَا كُنتُمْ فِيهِ تَغَلِيفُونَ إِلَى اللّهُ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُلْتِفَكُمْ بِمَا كُنتُمْ فِيهِ تَغَلِيفُونَ إِلَى اللّهُ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُلْتِفَكُمُ بِمَا كُنتُمْ فِيهِ تَغَلِيفُونَ إِلَى اللّهُ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُلْتِنَاكُمُ إِمَا كُنتُمْ فِيهِ مِنْ الْمُؤْمِنَ إِلَيْ وَلَا اللّهُ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُلْتِنَاكُمُ مِا كُنْ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُعَلِي اللّهُ مُولِعُ الْمُؤْمَا فِي الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَا اللّهُ مُنْ مُؤْمِلِكُونَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَا اللّهُ مُؤْمِنَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مُلْمُؤُمُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِ الللّهُ اللّهُ مُؤْمِنَا الللّهُ اللّ

يخاف على النفس منها ﴿فَمَن تَصَدَّقَ بِهِ فَهُو كَفَّارَةٌ لَّهُ ﴾ فيه تأويلان: أحدهما مَن تصدّق من أصحاب الحق بالقصاص وعفا عنه، فذلك كفّارة له يكفّر الله ذنوبه لعفوه وإسقاطه حقه، والثاني مَن تِصدِّق وعفا فهو كفَّارة للقاتل والجارح بعفو الله عنه في ذلك لأن صاحب الحق قد عفا عنه، فالضمير في له على التأويل الأوّل يعود على من التي هي كناية عن المقتول أو المجروح، أو الولى، وعلى الثاني يعود على القاتل أو الجارح وإن لم يجر له ذكر ولكن سياق الكلام يقتضيه، والأوّل أرجح لعود الضمير على مذكور، وهو من، ومعناها واحد على التأويلين، والصدقة بمعنى العفو على التأويلين، إلاّ أن التأويل الأول بيان لأجر مَن عفا، وترغيب في العفو، والتأويل الثاني: بيان لسقوط الإثم عن القاتل أو الجارح إذا عفى عنه ﴿مُصَدِّقًا لَمَا بَيْنَ يَدَيْهِ﴾ قد تقدّم معنى مصدّق في البقرة، ولما بين يديه: يعني التوراة، لأنها قبله، والقرآن مصدّق للتوراة والإنجيل، لأنهما قبله، ومصدّقًا: عطف على موضع قوله فيه هدي ونور، لأنه في موضع الحال ﴿وَمُهَيْمِنًا ﴾ ابن عباس شاهدًا، وقيل مؤتمنًا ﴿ عَمَّا جَاءَكَ مِنَ الْحَقُّ ﴾ تضمن الكلام معنى لا تنصرف أو لا تنحرف، ولذلك تعدَّى بعن ﴿لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُم شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا﴾ ابن عباس سبيلاً وسُنَّة، والخطاب للأنبياء عليهم الصلاة والسلام، أو الأمم، والمعنى أن الله جعل لكل أمة شريعة يتبعونها، وقد استدلُّ بها مَن قال إن شرع مَن قبلنا ليس بشرع لنا، وذلك في الأحكام والفروع، وأما الاعتقاد، فالدين فيها واحد لجميع العالم، وهو الإيمان بالله، وتوحيده وتصديق رسله، والإيمان بالدار الآخرة ﴿ فَاسْتَبِهُوا الْخَيْرَاتِ ﴾ استدلّ به قوم على أن تقديم الواجبات أفضل من تأخيرها، وهذا متّفق عليه في العبادات كلها، إلا الصلاة ففيها خلاف، فمذهب الشافعي أن تقديمها في أوّل وقتها أفضل، وعكس أبو حنيفة، وفي مذهب مالك خلاف وتفصيل، واتفقوا أن تقديم

المغرب أفضل ﴿وأَنِ احْكُم بَينَهُم﴾ عطف على الكتاب في قوله: ﴿وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ﴾، أو على الحق في قوله: ﴿بِالْحَقِّ﴾، وقال قوم إن هذا وقوله قبله فاحكيم بينهم ناسخ لقوله: فاحكم بينهم أو أعرض عنهم: أي ناسخ للتخيير الذي في الآية، وقيل إنه ناسخ للحكم بالتوراة، ونزلت الآية بسبب قوم من اليهود، طلبوا من رسول الله ﷺ أن يحكم بينهم فأبي من ذلك، ونزلت الآية تقضي أن يحكم بينهم ﴿أَفَحُكُمُ الجَاهِلِيَّةِ يَبْغُونَ ﴾ توبيخ للبهود، وقرىء بالياء إخبارًا عنهم، وبالتاء خطابًا لهم ﴿لَقُوم يُوقِنُونَ﴾ قال الزمخشري اللام للبيان: أي هذا الخطاب لقوم يوقنون، فإنهم الذين يتبين لَهم أنه لا أحسن من الله حكمًا ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَّخِذُوا اليَهُودَ والنَّصَارَى أُولِيَاءُ ﴿ سببها موالاة عبد الله بن أُبِّي ابن سلول ليهود بني قينقاع، وخلع عبادة بن الصامت الحلف الذي كان بينه وبينهم، ولفظها عام، وحكمها باقي، ولا يدخل فيه معاملتهم في البيع والشراء وشبهه ﴿فَإِنَّهُ مِنْهُمْ ﴾ تغليظ في الوعيد، فمَن كان يعتقد معتقدهم فهو منهم من كل وجه ومَن خالفهم في اعتقادهم وأحبّهم فهو منهم في المقت عند الله، واستحاق العقوبة ﴿فَتَرَى الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ ﴾ هم المنافقون والمراد هنا عبد الله بن أبيّ ابن سلول ومَن كان معه ﴿يَقُولُونَ نَخْسَى أَن تُصِيبَنَا دَاثِرَةٌ ﴾ كان عبد الله بن أبيّ يوالي اليهود ويستكثرهم، ويقول إني رجل أخشى السوائر ﴿فَعَسَى اللَّهُ أَن يَأْتِيَ بِالْفَتْحِ أَوْ أَمْرٍ مُنْ عِندِهِ﴾ الفتح هنا هو ظهور النبي ﷺ والمسلمين، والأمر من عنده: فهو هلاك الأعداء بأمواض عنده لا يكون فيه تسبب لمخلوق، أو أمر من الله لرسوله عليه الصلاة والسلام بقتل اليهود ﴿فَيْصَبِحُوا عَلَى مَا أَسَرُوا إِنِي أَنْفُسِهِمْ نَاوِطِينَ ﴾ الضمير في فيصبحوا للمنافقين والذي أسروه هو قصدهم الاستعانة باليهود على المسلمين وإضمار العداوة للمسلمين ﴿ يَقُولُ الَّذِينَ آهَنُوا ﴾ قرىء يقل بغير واو استثناف وإخبار، وقرىء بالواو والرفع وهو عطف جملة على جملة، وبالواو والنصب عطفًا على أن يأتى الله، أو عطفًا على فيصبحوا ﴿هَوُلاَءِ الَّذِينَ أَقْسَمُوا ﴾ الإشارة إلى المنافقين، لأنهم كانوا يحلفون أنهم مع المؤمنين، وانتصب جهد أيمانهم على المصدر المؤكد ﴿حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ﴾ يحتمل أن يكون من كلام المؤمنين، أو من كلام الله، ويحتمل أن يكون دعاء أو خبر ﴿مَنْ يَرْتَدُّ مِنْكُمْ عَن دِينِهِ ﴾ خطاب على وجه التحذير والوعيد، وفيه إعلام بارتداد بعض المسلمين فهو إخبار بالغيب قبل وقوعه، ثم وقع فارتدّ في حياة رسول الله ﷺ بنو حنيفة قوم مسيلمة الكذاب، وبنو مدلج الأسود العنسي الذي ادّعي النبوّة، وقتل في حياة رسول الله ﷺ وبنو أسد قوم طليحة بن خويلد الذي ادّعي النبوّة ثم أسلم وجاهد، ثم كثر المرتدّون، وفشا أمرهم بعد موت رسول الله ﷺ، حتى كفي الله أمرهم على يد أبي بكر الصدّيق رضي الله عنه، وكانت القبائل التي ارتدّت بعد وفاة رسول الله ﷺ سبع قبائل بنو فزارة وغطفان وبنو سليم وبنو يربوع وكندة، وبنو بكر بن واثل، وبعض بني تميم، ثم ارتدت غسان في زمان عمر بن الخطاب، وهم جبلة بن الأيهم الذي تنصّر من أجل اللطمة ﴿ فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ ويُحِبُّونَهُ ﴾ رُويَ أن رسول الله ﷺ قرأها، وقال: «هم قوم هذا» يعني أبا موسى الأشعري، والإشارة بذلك والله أعلم إلى أهل اليمن، لأن الأشعريين من أهل اليمن، وقيل المراد أبي بكر الصدّيق وأصحابه الذين قاتلوا أهل الردّة ويقوّي ذلك ما ظهر من أبي بكر الصدّيق رضي الله عنه من الجدّ في قتالهم، والعزم عليه حين خالفه في ذلك بعض الناس، فاشتد عزمه حتى وافقوه وأجمعوا عليه فنصرهم الله على أهل الردّة، ويقوّي ذلك أيضًا أن الصفات التي وصف بها هؤلاء القوم هي أوصاف أبي بكر، ألا ترى قوله: ﴿ أَذِلَّةٍ عَلَى المُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى الكَافِرِينَ﴾ وكان أبو بكر ضعيفًا في نفسه قويًا في الله، وكذلك قوله: ﴿وَلاَ يَخَافُونَ لَوْمَة لاَثِم﴾: إشارة إلى مَن خالف أبا بكر ولامه في قتال أهل الردة فلم يرجع عن عزمه ﴿ أَذِلَّةٍ عَلَى المُؤمِنِينَ ﴾ كقوله أشداء على الكفّار رحماء بينهم، وإنما تعدّى أذلَّة بعلى، لأنه تضمن معنى العطف والحنوّ، فإن قيل: أين الراجع من الجزاء إلى الشرط؟ فالجواب: أنه محذوف تقديره من يرتد منكم عن دينه فسوف يأتي الله بقوم مكانهم أو بقوم يقاتلونهم ﴿إِنَّمَا وَلِيُكُمُ اللَّهُ ﴾ ذكر الوليّ بلفظ المفرد إفرادًا لله تعالَى بهما ثم عطف على اسمه تعالى الرسول عليه الصلاة والسلام والمؤمنين على سبيل التبع، ولو قال

يُقِيمُونَ الصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُونَ ٱلزَّكُوةَ وَهُمَّ رَكِعُونَ ﴿ وَمَن يَتُولُ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ عَامَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ اللّهِ هَلُو الْفَيلِمُونَ ﴿ وَيَعَلَيْهُ اللّهِ عَلَى الْفَيلِمُونَ ﴿ وَلَهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهَ اللّهِ اللّهُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَالّذِينَ اللّهُ مِن قَبْلِكُمُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمَا أَنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أَنزِلَ مِن قَبْلُ وَأَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ وَمَا اللّهُ وَعَضِيبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ وَاللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَن اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

إنما أولياؤكم لم يكن في الكلام أصل وتبع ﴿وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴾ قيل نزلت في علي بن أبي طالب رضي الله عنه فإنه سأله سائل وهو راكع في الصلاة، فأعطاه خاتمه، وقيل هي عامّة، وذكر الركوع بعد الصلاة لأنه من أشرف أعمالها، فالواو على التول الأول واو الحال، وعلى الثاني للعطف ﴿ وَإِنَّ حِزْبَ اللّهِ هذا من إقامة الظاهر مقام المصمر: معناه فإنهم هم الغالبون ﴿ وَالكُفّارَ ﴾ بالنصب عطف على الذين اتخذوا، وقرى وبالخفض عطف على الذين أوتوا الكتاب، ويعضده قراءة ابن مسعود أومن الكفّار، ويراد بهم المشركون من العرب أورادا الكتاب، ويعضده قراءة ابن مسعود أومن الكفّار، ويراد بهم المشركون من العرب ﴿ وَإِذَا لَاذَيْتُمْ إِلَى الصّلاقِ ﴾ الآية: رُويَ أن رجلاً من النصارى كان بالمثنية إذا سمع المؤذن وأمنا أشهد أن محمدًا رسول الله قال: حرق الله الكاذب، فوقعت الناز في بيته فاحترق هو وأهله، واستدل بعضهم بهذه الآية على ثبوت الأذان من القرآن ﴿ وَلِنَ بِأَنْهُمْ قَوْمٌ لا يَعْقِلُونَ ﴾ جعل قلة عقولهم علة لاستهزائهم بالدين ﴿ هَل تَعْقِمُونَ مِنّا ﴾ هل تعيون علينا وتنكرون منا إلا إيماننا بالله، ويجمع كتبه ورسله، وذلك أمر لا يُنكر ولا يُعاب، ونظير هذا في الاستثناء العجيب قول النابغة:

ولا عيب فيهم غير أن سيوفهم بهن فلول من قراع الكتائب

ونزلت الآية بسبب أبي ياسر بن أخطب، ونافع بن أبي نافع، وجمّاعة من المبهود سألوا رسول الله صلّى الله عليه وآله وسلّم عن الرسل الذي يؤمن بهم فتلا و آمنًا عَالله ومّا أَنْرِلَ إِلَيْنَا ﴾ إلى آخر آلاية، فلما ذكر عيسى قالوا لا نؤمن بعيسى ولا بمن آمن به ووّان أكثر كم فاسقون فيل إنه معطوف على آمناه وقيل على ما أنزل، وقيل هو تعليل معطوف على تعليل محذوف تقديره هل تنقمون منا إلا لقلة إنصافكم ولأن أكثر كم فاسقون ويحتمل أن يكون وأن أكثر كم مبتدأ وخبره محذوف تقديره فسقكم معلوم، أو ثابت وقل عَلْ أَنْبُكُمُ أَن يكون وأن أكثر كم مبتدأ وخبره محذوف تقديره فسقكم معلوم، أو ثابت وقل عَلْ أَنْبُكُمُ أَن يكون وأن أكثر كم مبتدأ وخبره محذوف تقديره فالمعلمين بالإيمان فالله ورسله ذكر عيوب أهل الكتاب في مقابلة ذلك ردًا عليهم، فالخطاب في أنبئكم لليهود، والإشارة بذلك إلى ما

مِنْهُمُ ٱلْقِرَدَةَ وَٱلْخَنَازِيرَ وَعَبَدَ ٱلطَّلِغُوتَّ أَوْلَتِكَ شَرُّ مَكَانَا وَأَضَلُّ عَن سَوَآءِ ٱلسَّبِيلِ ۞ وَإِذَا جَآءُوكُمُ قَالُوَّا ءَامَنَا وَقَد ذَخَلُواْ بِٱلْكُثْرِ وَهُمْ قَدْ خَرَجُواْ بِيَّ وَاللَّهُ أَعَلَمُ بِمَا كَانُواْ يَكْتُمُونَ ١ ٱلإِثْمِ وَٱلْقُدُونِ وَأَحَلِهِمُ ٱلسُّحَتَّ لِيِلْسَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ١ لَوَلَا يَنْهَلْهُمُ ٱلرَّبَّنِينُوكَ وَٱلْأَحْبَارُ عَن قَوْ لِمِيمُ ٱلْإِثْمَ وَأَكِلِهِمُ ٱلسُّحْتَ لَبِتْسَ مَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللَّهِ مَغْلُولَةٌ عُلَّتَ أَيْدِيهِمْ وَلُعِنُواْ مِمَا قَالُواْ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَآأُ ۚ وَلَيَزِيدَكَ كَثِيرًا مِّنْهُم مَّاۤ أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ طُغْيَلْنَا تقدّم من حال المؤمنين ﴿مَثُوبَةً عِندَ اللَّهِ ﴾ هي من الثواب ووضع الثواب موضع العقاب تهكمًا بهم نحو قوله: فبشرهم بعذاب أليم ﴿مَن لَّعَنَهُ اللَّهُ ﴾ يعني اليهود ومن في موضع رفع بخبر مبتدأ مضمر تقديره هو من لعنه الله، أو في موضع خفض على البدل من بشرّ، ولا بدّ في الكلام من حذف مضاف تقديره بشرّ من أهل ذلك وتقديره دين من لعنه الله ﴿وَجَعَلَ مِنْهُمُ الْقِرَدَةَ والخَنَازِيرَ ﴾ مسخ قوم من اليهود قرودًا حين اعتدوا في السبت، ومسخ قوم منهم خنازير حين كذبوا بعيسى ابن مريم ﴿وَعَبَدَ الطَّاغُوتَ﴾ القراءة بفتح الباء فعل معطوف على لعنه الله، وقرىء بضم الباء وخفض الطاغوت على أن يكون عبد اسمًا على وجه المبالغة كيقظ أضيف إلى الطاغوت، وقرىء وعابد وعباد، وهو في هذه الوجوه عطف على القردة والخنازير ﴿شَرٌّ مُّكَانًا﴾ أي منزلة ونسب الشرّ للمكان وهو في الحقيقة لأهله، وذلك مبالغة في الذم ﴿وَإِذَا جَاؤُوكُمْ قَالُوا آمَنَّا﴾ نزلت في منافقين من اليهود ﴿وَقَدْ دَّخَلُوا بِالكُفْرِ﴾ تقديره ملتبسين بالكفر، والمعنى دخلوا كفَّارًا وخرجوا كفَّارًا، ودخلت قد على دخلوا وخرجوا: تقريبًا للماضي من الحال أي ذلك حالهم في دخولهم وخروجهم على الدوام ﴿ فِي الْإِثْمَ ﴾ الكذب وسائر المعاصي ﴿ والعُدْوَانِ ﴾ الظلم ﴿ السُّختَ ﴾ الحرام ﴿ لَوْلاَ يَنْهَاهُمُ ﴾ عرض وتحضيض وتقريع ﴿لَبِثْسَ﴾ اللام في الموضعين للقسم ﴿وَقَالَتِ اليَهُودُ يَدُ اللَّهِ مَغْلُولَةً ﴾ غلَّ اليد كناية عن البخل وبسطها كناية عن الجود ومنه: ﴿وَلاَ تَجْعَل يَدَكَ مَغْلُولَة ﴾ [الإسراء: ٢٩]: أي لا تبخل كل البخل، ولا تبسطها كل البسط: أي لا تجد كل الجود، ورُوِيَ أَنَّ اليهود أصابتهم سنة جهد فقالوا هذه المقالة الشنيعة، وكان الذي قالها فنحاص، ونسبت إلى جملة اليهود، لأنهم رضوا بقوله ﴿غُلِّتْ أَيْدِيهِمْ﴾ يحتمل أن يكون دعاءً أَو خبرًا، ويحتمل أن يكون في الدنيا أو في الآخرة، فإن كان في الدنيا، فيحتمل أن يراد به البخل أو غلّ أيديهم في الأسر، وإن كان في الآخرة، فهو جعل الأغلال في جهنم ﴿بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾ عبارة عن إنعامه وجوده، وإنما ثنيت اليدان هنا وأفردت في قول اليهود: يد الله مغلولة، ليكون ردًا عليهم ومبالغة في وصفه تعالى بالجود: كقول العرب فلان يعطي

وَكُفْرُا وَالْقَيْنَا بَيْنَهُمُ الْعَدَوَةَ وَالْبَعْضَاءَ إِلَى يَوْمِ الْقِيْمَةِ كُلَّمَا اَوْقَدُواْ نَارَا لِلْحَرْبِ اَطْفَاهَا اللَّهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الْأَرْضِ فَسَادًا وَاللَّهُ لَا يُحِبُ الْمُفْسِدِينَ ﴿ وَلَوْ أَنَ اَهْلَ الْحِتَبِ ءَامَنُواْ وَاتَّقَوْاْ لَحَقَرَنَا عَنَهُمْ سَيِّعَاتِهِمْ وَلَا ذَخَلْنَهُمْ جَنَّتِ النَّعِيمِ ﴿ وَلَوْ أَنَهُمْ أَقَامُواْ التَّوْرَيَةَ وَالْإِنِجِيلَ وَمَا أُنِلَ إِلَيْهِم مِن عَنْهُمْ أَفَةٌ مُقْتَصِدَةٌ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ سَآةَ مَا يَعْمَلُونَ ﴿ وَيَهِمْ لَا اللّهُ وَكُوا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا أَنْزِلَ إِلَيْهِم مِن وَيِهِمْ وَمِن تَحْتِ الرَّجُلِهِمْ مِنْهُمْ أَفَةٌ مُقْتَصِدَةٌ وَكِيرٌ مِنْهُمْ سَآةَ مَا يَعْمَلُونَ ﴿ وَيَهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللللللّهُ اللّهُ ال

بكلتا يديه إذا كان عظيم السخاء ﴿ كُلُّمَا أَوْقَدُوا نَارًا لُلْحَرْبِ أَطْفَأَهَا اللَّهُ ﴾ إيقاد النار عبارة عن محاولة الحرب، وإطفاؤها عبارة عن خذلانهم وعدم نصرهم، ويحتمل أن يراد بذلك أسلافهم، أو يراد مَن كان معاصرًا للنبي صلَّى الله عليه وآله وسلَّم منهم، ومَن يأتِ بعدهم، فيكون على هذا إخبار بغيب، وبشارة للمسلمين ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْكِتَابِ آمَنُوا ﴾ الآية: يحتمل أن يراد أسلافهم والمعاصرون للنبي صلَّى الله تعالى عليه وعلى آله وسلَّم، فيكون على هذا ترغيبًا لهم في الإيمان والتقوى ﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ أَقَامُوا التَّوْرَاةَ والإِنْجِيلَ ﴾ إقامتها بالعلم والعمل؛ وذكر الإنجيل دليل على دخول النصاري في لفظ أهل الكتاب ﴿ لَأَكُلُوا مِن فَوقِهمْ وَمِن تَحْتِ أَرْجُلِهم ﴾ قيل من فوقهم عبارة عن المطر، ومن تحت أرجلهم : عبارة عن النبات والزرع، وقيل ذلك استعارة في توسعة الرزق من كل وجه ﴿أُمَّةٌ مُّقْتَصِدَةٌ ﴾ أي معتدلة، ويراد به مَن أسلم منهم: كعبد الله بن سلام، وقيل مَن لم يعاد الأنبياء المتقدمين ﴿يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلْغُ مَا أَنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ﴾ أمر بتبليغ جميع ما أوحى إليه على الاستيفاء والكمال، لأنه كان قد بلغ وإنما أمر هنا ألا يتوقف عن شيء مخافة أحد ﴿ وَإِن لَّمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّفْتَ رِسَالَتَهُ السَّرط مع جوابه قولان: أحدهما أن المعنى إن تركت منه شيئًا، فكأنك لم تبلغ شيئًا، وصار ما بلغت لا يعتد به، فمعنى إن لم تفعل: إن لم تستوفِ التبليغ على الكمال، والآخر أن المعنى إن لم تبلغ الرسالة وجب عليك عقاب مَن كتمها، ووضع السبب موضع المسبّب ﴿وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاس﴾ وعد وضمان للعصمة وكان رسول الله ﷺ يخاف أعداءه ويحترس منهم في غزواته وغيرها، فلما نزلت هذه الآية، قال يا أيها الناس انصرفوا فإن الله قد عصمني وترك الاحتراس ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لَسْتُمْ عَلَى شَيْءٍ ﴾ الآية؛ أي لستم على دين يعبِّذُ به يسمى شيئًا ﴿حَتَّى تُقِيمُوا التَّوْرَاةَ وَالإِنْجِيلَ ﴾ ومن إقامتها الإيمان بمحمد صلَّى الله تعالى عليه

وَالْإِغِيلَ وَمَا أُنِلَ إِلَيْكُمْ مِن رَبِكُمُّ وَلَيَزِيدَثَ كَغِيرًا مِنْهُم مَّا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِكَ طُغَينَا وَكُفْرًا فَلَا تَأْسَ عَلَى الْقَوْرِ الْكَفِرِينَ فَي إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَالَّذِينَ هَادُواْ وَالصَّلِعُونَ وَالنَّصَلَىٰ مَنْ ءَامَنُواْ وَالَّذِينَ هَادُواْ وَالصَّلِعُونَ وَالنَّصَلَىٰ مَنْ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَعْزَنُونَ فَي لَقَدَ أَخَذَنَا مِيثَقَ بَنِي إِلَيْهِ وَالْمُومِ الْآخِرِ وَعَمِلَ صَلِيحًا فَلا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَعْزَنُونَ فَي لَقَدَ أَخَذَنَا مِيثَقَ بَنِي إِلَيْهِ وَالنَّهُمُ وَلِيقًا مِيثَقَ بَنِي إِلَيْهِ وَالنَّهُمُ مَنْ مِيكًا عَلَيْهِمْ وَلِيقًا عَمْنُواْ وَصَمْعُواْ فَكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهِمْ فَرِيقًا كَفَتُلُونَ فِي وَحَسِبُواْ أَلَا يَكُونَ فِي نَتِنَةٌ فَمَمُواْ وَصَمْعُواْ فُكَ تَابَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مَي عَلَيْهِمْ وَكَمْ وَاللَّهُ بَعِيمُ وَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَكَالَمُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَكَلَيْ وَكَلَكُونَ وَعَلَى الْمَالِي اللَّهُ وَلَيْكُونَ الْكُونَ الْمَنْ وَكَمْ اللَّذِينَ وَالْمَلِيمُ وَلَيْ اللَّهُ مِي اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ الْمُعْلِيمِينَ مِنْ الْعَلْمِينَ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَمَا لِلْلَالِمِينَ مِنْ الْعَلْمُ وَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَعَمْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا لَكُونُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ الْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَمَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُلْكُونُ الْمُنَالُولُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُلْكُولُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ الل

وعلى آله وسلّم وقوله: ﴿وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ ﴾ قال ابن عباس: يعني القرآن، ونزلت الآية بسبب رافع بن حارثة وسلام بن بشكم ورافع بن خزيمة وغيرهم من اليهود جاؤوا إلى رسول الله صلّى الله عليه وآله وسلّم، فقالوا إنّا نتبع التوراة ولا نتبع غيرها، ولا نؤمن بك ولا نتبعك ﴿إنَّ اللّهِينَ آمَنُوا وَالّهْنِينَ هَادُوا ﴾ تقدّم الكلام على نظيرتها في البقرة والصّابِئُونَ ﴾ قراءة السبعة بالواو وهي مشكلة حتى قالت عائشة: هي من لحن كتاب المصحف، وإعرابها عند أهل البصرة مبتدأ وخبره محذوف تقديره والصابئون كذلك وهو مقدّم في ننة التأخير، وأجاز بعد الكوفيين أن يكون معطوفًا على موضع اسم إن، وقيل إن هنا بمعنى نعم وما بعدها مرفوع بالابتداء وهو ضعيف ﴿وَحَسِبُوا أَلاَّ تَكُونَ فِئْتَةٌ ﴾ أي بلاء مصدرية ﴿فَعَمُوا وَصَمُوا ﴾ عبارة عن تماديهم على المخالفة والعصيان ﴿ثُمَّ تَابَ اللّهُ عَلَيْهِم ﴾ مصدرية ﴿فَعَمُوا وَصَمُوا ﴾ عبارة عن تماديهم على المخالفة والعصيان ﴿ثُمَّ تَابَ اللّهُ عَلَيْهِم ﴾ مصدرية ﴿فَعَمُوا وَصَمُوا ﴾ عبارة عن تماديهم على المخالفة والعصيان ﴿ثُمَّ تَابَ اللّهُ عَلَيْهِم ﴾ مصدرية واقع على لغة أكلوني البراغيث المرة الثانية فلم ينجبر حالهم أبدًا، وقيل التوبة بعث عيسى عليه السلام، وقيل بعث محمد صلّى الله عليه وآله وسلّم ﴿كَثِيرَ مُنْهُم ﴾ بدل من الضمير أو فاعل على لغة أكلوني البراغيث والبدل أرجح وأفصح ﴿وَقَالَ المَسِيحُ الآية: ردّ على النصارى، وتكذيب لهم ﴿وَمَا لِلطّالِمِينَ مِنْ أَنصَارٍ ﴾ يحتمل أن يكون من كلام المسيح، أو من كلام الله ﴿مَا الْمَسِيحُ ابْنُ

وَيَسْتَغْفِرُونَ أَمُ وَاللَّهُ عَسَفُورٌ رَحِيبُ شُ فَي مَا الْمَسِيخُ أَبْثُ مَرْيَمَ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْسِيهِ ٱلرُّسُلُ وَأَمُّنُهُ صِدِيقَةً كَانَا يَأْكُلُانِ ٱلطَّعَامُّ ٱنظُرَ كَانَهُ لَبَيْنُ لَهُمُ ٱلْآيكتِ ثُمَّ ٱنظُر أَفَك يُوْفَكُونَ ﴿ قُلْ أَتَعَبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَلِ لَا يَمْلِكُ لَكُمُ ضَرًّا وَلَا نَفْعًا وَاللَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ۞ قُلْ يَتَأَهْلَ الْكِتَابِ لَا تَغَلُواْ فِي دِينِكُمْ عَنْهَم ٱلْحَقِّ وَلَا تَتَّبِعُوا أَهْوَاءَ قَوْمِ هَدْ ضَلُواْ مِن قَبْلُ وَأَضَلُواْ كَيْهُا وَضَلُواْ عَن سَوَلَه السَّكِيدِلِ ﴿ لَعِنَ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ بَغِي إِسْرَتِهِ مِلْ عَلَىٰ لِسَمَانِ ذَاوُرُدَوَعِ لِسَى ابْنِ مَوْكَمُّ الْ ذَلِكَ بِمَا عَصُواْ وَكَانُواْ يَعَنَّدُونَ ١ ﴿ كَانُواْ لَا يَتَنَاهُونَ عَن مُنكُرِ فَعَلُوهُ لَبِنْسَ مَا كَانُواْ يَفْمَلُونَ إِنَّ آتَرَىٰ كَثِيرًا مِّنْهُمْ يَتَوَلَّوْنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَبِنْسَ مَا قَدَّمَتَ لَمُنْدَ أَنفُسُهُمْ أَن سَخِطَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمْ وَفِي ٱلْعَذَابِ هُمْ خَلِدُونَ ﴿ وَلَوْ كَانُولُ مَرْيَمُ إِلا رَسُولٌ ﴾ الآية: ردّ على من جعله إلهًا ﴿وَأُمُّهُ صِدَّيقَةٌ ﴾ أي بليغة الصدق في نفسها أو من التصديق، ووصفها بهذه الصفة دون النبوّة يدفع قول مَن قال إنها نبيّة ﴿كَانَا يَأْكُلاَنِ الطُّعَامَ ﴾ استدلال على أنهما ليسا بإلهين لاحتواجهما إلى الغذاء الذي الا يحتاج إليه إلا محدّث مفتقر، ومَن كان كذلك فليس بإله، لأن الإله مُنزّه عن صفة الحدوث، وعن كل ما يحلق البشر، وقيل إن قوله يأكلان الطعام: عبارة عن الاحتياج إلى الطائط، ولا ضرورة تدعو إلى إخراج اللفظ عن ظاهره، لأن الحلجة قائمة بالوجهين ﴿ أَمَّ النَّطُرُ وَخَلْتَ ثُمَّ لتفاوت الأمرين ولقصد التعجيب من كفرهم بعد بيان الآيات ﴿قُلْ أَتَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ﴾ الآية: إقامة حجة على مَن عبد عيسى وأمه وهما لا يملكان ضرًّا ولاَ نَفعًا ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الكِتَابِ لاَ تَعْلُوا فِي دِينِكُم ﴾ خطاب للنصاري والغلق الإفراط وسبب ذلك كفر النصاري ﴿وَلا تَتَّبِعُوا أَهْوَا مَ قَوْم الله علم أَثمتهم في دين النصرانية كانوا على ضلال في عيسى وأضلُوا كثيرًا من الناس، ثم ضلُّوا بكفرهم بمحمد ﷺ وقيل هم اليهود، والأول أرجع، لوجهين: أحدهمه أن الضلال وصف لازم للنصاري ألا ترى قولة تعالى ولا الضَّالِّين ﴿ والآخر أنه يبعد نهي النصاري عن اتباع اليهود مع ما بينهم من الخلاف والشقاق ﴿ عَلَى لِسَّانِ دَاوُدَ وَعِيسَىٰ ابْنِ مَرْيَمَ ﴾ أي في الزبور والإنجيل ﴿لاَ يَتَّنَاهَوْنَ ﴾ أي لا ينهي بعضهما بعضًا ﴿ فُن مُنْكُرِ ﴾ قَإِن قيل: ﴿ لِنَمْ وصف المنكر بقوله فعلوه والنَّهِي لا يكون بعد الفعل؟ ٥٠ فالمجوَّابِ: أن المعنى لا يتناهون عن مثل منكرٌ فعلوه، أو عن منكر إن أوادول فعلم ﴿ تَرَىٰ كَثِيرًا مِنْهُمْ ﴾ إن أواد أسلافهم، فالرؤية بالقلب، وإن أواد المعاصر فإن للنابي عَلَيْهُ عَامِهُ ا

يُوْمِنُونَ بِاللّهِ وَالنّبِي وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مَا أَغَذُوهُمْ أَوْلِيَاةَ وَلَكِنَ كَثِيرًا مِنْهُمْ فَلْسِفُونَ إِلَهُ وَالنّبِينَ الشَّرَكُوا فَلَيْسِ عَدَوة لِلّذِينَ ءَامَنُوا الْمَيهُودَ وَالّذِينَ الشَّركُوا وَلَتَجِدَنَ أَقْرَبَهُم مَودَة لِلّذِينَ ءَامَنُوا الّذِينَ عَالْوَا إِنّا نَصَكَدَى ذَلِكَ بِأَنَّ مِنْهُم وَلَتَجِدَنَ أَقْرَبُهُم مَودَة لِللّذِينَ ءَامَنُوا الّذِينَ عَالَوا إِنّا نَصَكَدَى ذَلِكَ بِأَنَّ مِنْهُم وَلَيْتِينِ وَلَهُم لَا يَسْتَصَيْرُونَ اللّهِ وَمِا اللّهُ لِيلَ الرّسُولِ رَكَ اللّهُ وَمَا جَآءَنَا مِنَ الْحَقِّ وَنَظمَعُ أَن يُدْخِلَنَا رَبّنَا مَا الْقَوْمِ الصّلِحِينَ اللهِ وَمَا جَآءَنَا مِنَ الْحَقِّ وَنَظمَعُ أَن يُدْخِلَنَا رَبّنَا مَا الْقَوْمِ الصّلِحِينَ اللهِ وَمَا جَآءَنَا مِنَ الْحَقِّ وَنَظمَعُ أَن يُدْخِلَنَا رَبّنَا مَا الْقَوْمِ الصّلِحِينَ اللهِ وَمَا جَآءَنَا مِنَ الْحَقِّ وَنَظمَعُ أَن يُدْخِلَنَا رَبّنَا مَا الْقَوْمِ الصّلِحِينَ اللهِ وَمَا جَآءَنَا مِنَ الْحَقِّ وَنَظمَعُ أَن يُدْخِلَنَا رَبّنَا مَا الْقَوْمِ الصّلِحِينَ اللهِ وَمَا جَآءَ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

الأظهر، فهي رؤية عين ﴿وَالنَّبِيِّ وَمَا أُنزِلَ إليه ﴾ يعنى محمدًا عَلَيْ ﴿مَا اتَّخَذُوهُمْ أَوْلِيَاءَ ﴾ يعنى ما اتخذوا الكفّار أولياء ﴿لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ النَّاسِ عَدَاوَةً﴾ الآية: إخبار عن شدّة عداوة اليهود وعبدة الأوثان للمسلمين ﴿ وَلَتَجِدَنَّ أَقْرَبَهُم مَّودَّةً ﴾ الآية: إخبار أن النصارى أقرب إلى مودة المسلمين، وهذا الأمر باقي إلى آخر الدهر فكل يهودي شديد العداوة للإسلام والكيد لأهله ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ مُنْهُم قِسِّيسِينَ وَرُهْبَانًا ﴾ تعليل لقرب موذتهم، والقسّيس العالم والراهب العابد ﴿ وَإِذَا سَمِعُوا مَا أَنْزِلَ إِلَى الرَّسُولِ ﴾ الآية: هي في النجاشي، وفي الوفد الذين بعثهم إلى رسول الله ﷺ وهو سبعون رجلاً، فقرأ عليهم رسول الله ﷺ القرآن فبكوا كما بكى النجاشي حين قرأ عليه جعفر بن أبي طالب رضي لله عنه سورة مريم، وقال السهيلي: نزلت في وفد نجران، وكانوا نصاري عشرين رجلاً. فلما سمعوا القرآن بكوا ﴿مِمَّا عَرَفُوا مِنَ الحَقُّ ﴾ من الأولى سببية والثانية بيان للجنس ﴿آمنًا ﴾ أي بالقرآن من عند الله ﴿مَعَ الشَّاهِدِينَ﴾ أي مع المسلمين، وكذلك مع القوم الصالحين ﴿وَمَا لَنَا لاَ نُؤْمِنُ بِاللَّهِ﴾ توقيف الأنفسهم، أو محاجّة لغيرهم ﴿ونَطمع﴾ قال الزمخشري الواو للحال، وقال ابن عطية لعطف جملة على جملة لا لعطف فعل على فعل ﴿لاَ تُحَرِّمُوا طَيْبَاتِ مَا أَحَلَّ اللَّهُ لكم﴾ سببها أن قومًا من الصحابة غلب عليهم خوف الله إلى أن حرم بعضهم النساء، وبعضهم النوم بالليل، وبعضهم أكل اللحم، وهم بعضهم أن يختصُّوا، أو يسيحوا في الأرض، فقال رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم: «أما أنا فأقوم وأنام، وأصوم وأفطر، وآتي النساء،

وَاتَقُواْ اللّهَ الّذِى آنتُم بِهِ مُؤْمِنُونَ ﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ اللّهُ بِاللّغْدِ فِي آَيْمَنِكُمْ وَلَكِن يُوَاخِدُكُمُ اللهُ بِاللّغْدِ فِي آَيْمَنِكُمْ وَلَكِن يُوَاخِدُكُمُ اللهُ بِاللّغْدِ فِي آَيْمَنِكُمْ وَلَكِن يُوَاخِدُكُمُ اللّهُ بِمَا عَقَدَتُمُ الْأَيْمَنَ قَالَمُهُ إِلْمَامُ عَشَرَةِ مَسَكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَو كَسُوتُهُمُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا لَذَي يَجِدُ فَصِيامُ ثَلَاثَةِ أَيّامٌ ذَلِكَ كَفَنرَةُ آَيْمَنِكُمْ إِذَا حَلَفْتُ مَ وَاحْفَظُواْ أَيْمَا اللّهُ اللّهُ لَكُمْ ءَايَدِهِ وَلَعَلَمُ تَشْكُرُونَ ﴿ يَعَالُمُ اللّهِ مَا اللّهِ مَا مَنْوَا إِنّمَا الْخَتُلُ وَالْمَيْسِرُ اللّهَ لَكُمْ عَلَيْتِهِ وَلَعَلَمُ تَشْكُرُونَ ﴿ يَا يَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا مَنْوَا إِنّمَا الْخَتُلُ وَالْمَيْسِرُ

فمَن رغب عن سُنتي فليس منى ﴿ وَلا تَعْتَدُوا ﴾ أي لا تفرطوا في التشديد على أنفسكم أكثر مما شرع لكم ﴿وَكُلُوا﴾ أي تمتعوا بالمآكل الحلال، وبالنساء وغير ذلك، وإنما خصّ الأكل بالذكر، لأنه أعظم حاجات الإنسان ﴿ بِاللَّغْوِ ﴾ تقدّم في البقرة ﴿ بِمَا عَقَّدْتُمُ الأَيْمَانَ ﴾ أي بما قصدتم عقده بالنيّة، وقرىء عقدتم بالتخفيف، وعاقدتم بالألف ﴿ إِطْهَامُ مُشَرّةٍ مَسَاكِينَ ﴾ اشتراط المسكنة دليل على أنه لا يجزي في الكفّارة إطعام غني، فإن أطعم جهلاً لم يجزيه على المشهور من المذهب، واشترط مالك أيضًا أن يكونوا أحرارًا مسلمين، وليس في الآية ما يدلّ على ذلك ﴿مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ ﴾ اختلف في هذا التوسّط هل هو في القدر أو في الصنف، واللفظ يحتمل الوجهين، فأما القدر فقال مالك يطعم بالمدينة مدّ بمدّ النبي صلّى الله عليه وآله وسلّم، وبغيرها وسط من الشبع، وقال الشافعي وابن القاسم: يجزي المدّ في كل مكان وقال أبو حنيفة إن غدّاهم وعشاهم أجزأه، وأما الصنف فاختلف هل يطعم من عيش نفسه، أو من عيش أهل بلده؟ فمعنى الآية على التأويل الثاني من أوسط ما تطعمون أيها الناس أهليكم على الجملة، وعلى الأول يختص الخطاب بالكفر ﴿أَوْ كِسُوتُهُم﴾ قال كثير من العلماء يجزي ثوب واحد لمسكين، لأنه يقال فيه كسوة، وقال مالك إنما يجزي ما تصح به الصلاة، فللرجل ثوب واحد، وللمرأة قميص وخمار ﴿أُو تَحْرِيرُ رَقَبَةٍ﴾ اشترط مالك فيها أن تكون مؤمنة لتقيدها بذلك في كفّارة القتل، فحمل هذا المطلق على ذلك المقيد، وأجاز أبو حنيفة هنا عتق الكافرة، لإطلاق اللفظ هنا، واشترط مالك أيضًا أن تكون سليمة من العيوب وليس في اللفظ ما يدلُّ على ذلك ﴿فَمَنْ لَمْ يَجِدُ﴾ أي مَن لم يملك ما يعتق ولا ما يطعم ولا ما يكسو فعليه صيام ثلاثة أيام، فالخصال الثلاث على التخيير، والصيام مرتب بعدها لمن عدمها، وهو عند مالك من لم يفضل عن قوته وقوت عياله في يومه زيادة ﴿ ذَلِكَ كَفَّارَةُ أَيْمَانِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ ﴾ معناه إذا حلفتم وخشيتم أو أردتم الحنث، واختلف هل يجوز تقديم الكفّارة على الحنث أم لا ﴿وَاحْفَظُوا أَيْمَانَكُمْ ﴾ أي احفظوها فبروا فيها، ولا تخشوا، وقيل: احفظوها بأن تكفّروها إذا حنثتم، وقيل احفظوها أي لا تنسو هاتها ونابها ﴿الخَمْرُ والمَيسِرُ ﴾ ذكر في البقرة

وَالْأَنْسَابُ وَالْأَزَلَمُ رِجْسُ مِّنَ عَمَلِ الشَّيْطَنِ فَأَجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ ثَقْلِحُونَ ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطَنُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَوَةَ وَالْبَغْضَآءَ فِي الْخَبْرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمْ عَن ذِكْرِ اللَّهِ وَعَنِ الصَّلَوَةِ فَهَلَ أَنهُم مُنهُونَ ﴿ وَالْمِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا اللَّهُ المَّينِ الصَّلَو وَالْمَدَرُوا فَإِن تَوَلَّتُهُم فَاعَلَمُوا الشَّاعَ اللَّهُ وَعَامِلُوا الصَّلِحَتِ مُن الصَّيْدِ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

﴿والأنَّصَابُ والأزلامُ ﴾ مذكوران في أول هذه السورة ﴿رَجْسٌ ﴾ هو في اللغة كل مكروه مذموم وقد يطلق بمعنى النجس وبمعنى الحرام وقال ابن عباس معنى رجس سخط ﴿ فَاجْتَنِبُوهُ ﴾ نص في التحريم والضمير يعود على الرجس الذي هو خبر عن جميع الأشياء المذكورة ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ العَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ فِي الْخَمْر وَالمَيْسِر ﴾ تقبيح للخمر والميسر، وذكر لبعض عيوبها، وتعليل لتحريمها، وقد وقعت في زمان الصحابة عداوة بين أقوام بسبب شربهم لها قبل تحريمها، ويقال إن ذلك كان سبب نزول الآية ﴿فَهَلْ أنتُم مُّنتَهُونِ﴾ توقيف يتضمن الزجر والوعيد ولذلك قال عمر لمّا نزلت: انتهينا انتهينا ﴿ليس على الذين آمنوا وعملوا الصالحات جُناح فِيمًا طَعِمُوا﴾ فيها تأويلان: أحدهما أنه لما نزل تحريم الخمر قال قوم من الصحابة كيف بمن مات منّا وهو يشربها، فنزلت الآية معلّمة أنه لا جُناح على من شربها قبل التحريم، لأنه لم يعصَ الله بشربها حينئذ، والآخر أن المعنى وفع الجناح عن المؤمنين فيما طعموا من المطاعم إذا اجتنبوا الحرام منها، وعلى هذا أخذها عمر رضى الله عنه حين قال لقدامة: إنك إذا اتقيت الله اجتنبت ما حرم عليك، وكان قدامة قد شربها واحتج بهذه الآية على رفع الجناح عنه، فقال عمر: أخطأت التأويل ﴿إِذَا مَا اتَّقَوا وَآمَنُوا ﴾ الآية قيل كرّر التقوى مبالغة، وقيل الرتبة الأولى: اتّقاء الشرك، والثانية اتّقاء المعاصى، والثالثة: اتقاء ما لا بأس به حذرًا مما به البأس، وقيل الأولى للزمان الماضي والثانية للحال، والثالثة للمستقبل ﴿وأَخْسَنُوا﴾ يحتمل أن يريد الإحسان إلى الناس، أو الإحسان في طاعة الله وهو المراقبة، وهذا أرجح لأنه درجة فوق التقوى، ولذلك ذكره في المرة الثالثة وهي الغاية، ولذلك قالت الصوفية: المقامات ثلاثة: مقام الإسلام ثم مقام الإيمان ثم مقام الإحسان.

﴿لَيَبْلُوَنَّكُمُ اللَّهُ بِشَيْءٍ مُنَ الصَّيْدِ﴾ أي يختبر طاعتكم من معصيتكم بما يظهر لكم من الصيد مع الإحرام وفي الحرم وكان الصيد من معاش العرب ومستعملاً عندهم، فاختبروا

platinity to the state

اَيْدِيكُمْ وَرِمَا مُحَكُمْ لِيَعَلَمَ اللَّهُ مَن يَعَافُهُ بِالْغَيْبِ فَسَنِ اَصْتَدَىٰ بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ عَذَاكُ لَلِيمُ اللَّهُ مَنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا مَنُواْ لاَ نَقْنُلُواْ الصَّهْدَ وَأَنتُمْ حُرُمٌ وَمَن قَلَلَهُ مِنكُم مُّتَعَهَدُ افَجَزَاتُ مِثْلُ مَا قَنَلُ مِنَ النَّيْدِ يَعَكُمُ مِعِهَ فَوَالْعَيْدِ لِ

يتركه كما اختبر بنو إسرائيل بالحوت في الشيت وإنما قلله في قوله ي بشيء من الصياد إشعارًا بأنه ليس من الفتن العظيمة، وإنما هو من الأمور التي يمكن الصبر عنها ﴿تُنَّالُهُ أَيْدِيكُمْ وَرِمَاحُكُمُ﴾ قال مجاهد: الذي تناله الأيدي الفراخ والبيض وما لا يستطيع أنَّ يَفْرُ والذي تناله الرماح كبار الصيد، والظاهر عموم هذا التخصيص ﴿لِيَعْلَمُ اللَّهُ ﴾ أي يعلمه علمًا تقوم به الحجة، وذلك إذا ظهر في الوجود ﴿فَمَن اعْتَدَى﴾ أي يقتل الصيد وهو محرم، والعِدَابِ الألبِم هِنا فِي الآخرة ﴿لاَ تَقْتُلُوا الصَّيْدُ وَأَنْتُم حُرُمٌ ﴾ معنى حرم دِاخلين في الإحراج وفي الحرم، والصيد هنا عام خصص منه الحديث: الغراب والحداة، والفارة، والعقرب، والكلب العقور، وأدخل مالك في الكلب العقور كل ما يؤذي الناس من السَّباع وغيرها، وقايس الشافعي على هذه الخمسة: كل ما لا يؤكل لحمه، ولفظ الصيد يدخل فيه ما صيد وما لم يصدّ مما شأنه أن يُصاد وورد النهي هنا عن القتل قبل أن يُصاد ويعد أن يُصادع وأما النهي عن الاصطياد فيؤخذ مِن قوله: ﴿ وَجُرَّمَ عَلَيْكُم صَيْدَ البينَ مَا دُمْتُم حُرُمًا ﴾ [المائدة: ٩٦] ﴿ وَمَن قَتَلَهُ مِنكُم مُتَعَمِّدًا ﴾ مفهوم الآية يقتضى أن جزاء الصيد على المتعمّد لا على الناسي، وبذلك قال أهل الظاهر، وقال جمهور الفقهاء المتعمّد والناسي سواء في وجوب الجزاء، ثم اختلفوا في قوله متعمّدًا على ثلاثة أقوال: أحدها أن المتعمّد إنما ذكر ليُناط به الوعيد في قوله: ﴿ وَمَنْ عَادَ فَيَنْتَقِمُ اللَّهُ مِنْهُ ﴾، إذ لا وعيد على الناسي، والثاني أنّ الجزاء على الناسى بالقياس على المتعمّد، والثالث أن الجزاء على المتعمّد ثبت بالقرآن وأن الجزاء على الناسي ثبت بالسُّنة ﴿فَجَزَاءٌ مَثُلُ مَا قَتَلَ مِنَ النَّعَمِ المعنى فعليه جزاء، وقريء بإضافة جزاء إلى مثل، وهو من إضافة المصدر إلى المفعول به، وقيل مثل زائدة، كقولك أنا أكرم مثلك أي أكرمك، وقرىء فجزاء بالتنوين، ومثل بالرفع على البدل أو الصفة، والنعم الإبل والبقر والغنم خاصّة، ومعنى الآية عند مالك والشافعي: أنّ مَن قَتَل صيدًا وهو محرم أنّ عليه في الفدية ما يشبه ذلك الصيد في الخلقة والمنظر، ففي النعامة بدنة، وفي حمار الوحش بقرة، وفي الغزالة شاة، فالمثلية على هذا هي في الصورة والمقدار، فإن لِم يكن له مثل أطعم أو صام، ومذهب أبي حنيفة أنّ المثل القيمة يقوم الصيد المقتولُ ويخيّر القاتل بين أن يتصدّق بالقيمة أو يشتري بالقيمة من التعلم ما يهديه ﴿ يَحْكُمُ اللَّهِ مُولًا عَدُلُو ﴾ هذه الآية تقتضي أن التعكيم شرط في إخراج الجزاء، ولا خلاف في ذلك، فإن أخوج أحد مِنكُمْ هَذَيَّا بَلِغَ ٱلْكَعْبَةِ أَوْ كَفَّرَةٌ طَعَامُ مَسَكِمِينَ أَوْعَدَّلُ ذَلِكَ صِيامًا لِيَذُوقَ وَبَالَ أَمْرِهِ - عَفَا ٱللَّهُ عَمَّا سَلَفَ وَمَنْ عَادَ فَيَننَقِمُ ٱللَّهُ مِنْهُ وَاللَّهُ عَزِيزُ ذُو ٱننِقَامٍ ١ أَحِلَّ لَكُمْ صَيْدُ ٱلْبَحْرِ وَطَعَامُهُ مَتَنعًا الجزاء قبل الحكم عليه، فعليه إعادته بالحكم إلا حمام مكة، فإنه لا يحتاج إلى حكمين، قاله مالك، ويجب عند مالك التحكيم فيما حكمت فيه الصحابة، وفيما لم يحكموا فيه، لعموم الآية، وقال الشافعي: يكتفي في ذلك بما حكمت به الصحابة ﴿هَذَيا ﴾ يقتضي ظاهره أن ما يخرج من النّعم جزاء عن الصيد يجب أن يكون مما يجوز أن يهدى، وهو الجذع من الضأن والثني مما سواه، وقال الشافعي يخرج المثل في اللحم ولا يشترط السن ﴿ بَالِغَ الْكَعْبَةِ ﴾ لم يرد الكعبة بعينها، وإنما أراد الحرم، ويقتضى أن يصنع بالجزاء ما يصنع بالهدي من سوقه من الحلّ إلى الحرم، وقال الشافعي وأبو حنيفة إن اشتراه في الحرم أجزأه ﴿ أُو كَفَّارَةٌ طَعَامُ مَسَاكِينَ أَوْ عَذْلُ ذَلِكَ صِيَامًا ﴾ عدد تعالى ما يجب في قتل المحرم للصيد، فذكر أولاً الجزاء من النّعم، ثم الطعام ثم الصيام، ومذهب مالك والجمهور أنها على التخيير، وهو الذي يقتضيه العطف بأو، ومذهب ابن عباس أنها على الترتيب، ولم يبيّن الله هنا مقدار الطعام، فرأى العلماء أن يقدّر الجزاء من النعم. لأنهم اختلفوا في كيفية التقدير، فقال مالك: يقدر الصيد المقتول نفسه بالطعام أو الدراهم، ثم تقوّم الدراهم بالطعام، فينظر كم يساوي من طعام أو من دراهم وهو حي، وقال بعض أصحاب مالك يقدّر الصيد بالطعام أي يقال: كم كان يشبع الصيد من نفس ثم يخرج قدر شبعهم طعامًا، وقال الشافعي لا يقدر الصيد نفسه، وإنما يقدّر مثله، وهو الجزاء الواجب على القاتل له ﴿أَوْ عَدْلُ ذَلِكَ صِيَامًا ﴾ تحتمل الإشارة بذلك أن تكون إلى الطعام وهو أحسن لأنه أقرب أو إلى الصيد، واختلف في تعديل الصيام بالطعام فقال مالك يكون مكان كل مدّ يومًا، وقال أبو حنيفة مكان كل مدّين يوم، وقيل مكان كل صاع يومًا، ولا يحب الجزاء ولا الإطعام ولا الصيام، إلاّ بقتل الصيد لا بأخذه دون قتل لقوله من قتله، وفي كل وجه يشترط حكم الحكمين، وإنما لم يذكر الله في الصيام والطعام استغناء بذكره في الجزاء ﴿لِّيَدُوقَ وَبَالَ أَمْرِهِ ﴾ الذوق هنا مستعار لأن حقيقته بحاسّة اللسان، والوبال سوء العاقبة، وهو هنا ما لزمه من التكفير ﴿عَفَا اللَّهُ عَمَّا سَلَفَ ﴾ أي عمّا فعلتم في الجاهلية من قتل الصيد في الحرم ﴿وَمَنْ عَادَ فَيَنتَقِمُ اللَّهُ مِنهُ ﴾ أي من عاد إلى قتل الصيد وهو محرم بعد النهي عن ذلك فينتقم الله منه بوجوب الكفّارة عليه أو بعذابه الآخرة ﴿ أُحِلَّ لَكُمْ صَيْدُ البَحْرِ ﴾ أحل الله بهذه الآية صيد البحر للحلال والمحرم، والصيد هنا المصيد، والبحر هو الماء الكثير: سواء كان ملحًا أو عذبًا، كالبرك ونحوها، وطعامه هو ما يطفو على الماء وما قذف به البحر لأنَّ ذلك طعام

لَكُمْ وَلِلسَّيَّارَةِ وَحُرْمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ الْبَرِ مَا دُمْتُمْ حُرُمًا وَاتَّـ قُوا اللّهَ الَّذِعِ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴿ اللّهَ عَلَى اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ الْكَعْبَةَ الْبَيْتَ الْحَكَرَامَ فِيكَا لِلنَّاسِ وَالشَّهْرَ الْحَرَامَ وَالْهَاتِهُ ذَالِكَ لِتَعْلَمُواْ أَنَ اللّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَمكوَتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَأَنَ اللّهَ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ اللّهَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ مَا ثَبَدُونَ وَمَا فَي الرّسُولِ إِلّا الْبَلَكُمُ وَاللّهُ يَعْلَمُ مَا ثَبَدُونَ وَمَا تَعْدَدُونَ وَمَا تَعْدَدُونَ وَمَا تَعْدَدُونَ وَمَا اللّهُ عَلَمُ مَا ثَبَدُونَ وَمَا عَلَى الرّسُولِ إِلّا الْبَلَكُمُ وَاللّهُ يَعْلَمُ مَا ثَبَدُونَ وَمَا تَعْدَدُونَ وَمَا تَعْدَدُونَ وَمَا لَهُ اللّهُ يَعْلَمُ مَا ثَبَدُونَ وَمَا لَهُ اللّهُ يَعْلَمُ مَا ثَبَدُونَ وَمَا لَوْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ يَعْلَمُ مَا ثَبَدُونَ وَمَا اللّهُ يَتَأَوْلِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللل

وليس بصيد، قال أبو بكر الصدّيق وعمر بن الخطاب، وقال ابن عباس: طعامه ما ملح منه وبقى ﴿مَتَاعًا لَّكُمْ وَلِلسَّيَّارَةِ﴾ الخطاب بلكم للحاضرين في البحر، والسيارة المسافرون أي هو متاع ما تدومون به ﴿وَحُرِّمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ الْبَرِّ مَا دُمْتُمْ حُرُمًا﴾ الصيد هنا يحتمل أن يراد به المصدر أو الشيء المصيد أو كلاهما، فنشأ من هذا أن ما صاده المجرم فلا يحلُّ له أكله بوجه، ونشأ الخلاف فيما صاد غيره، فإذا اصطاد حلال، فقيل يجوز اللمحرم أكله، وقيل لا يجوز إن اصطاده لمحرم، والأقوال الثلاثة مروية عن مالك، وإن اصطاد حرام لمَن يجيز لغيره أكله عند مالك خلافًا للشافعي ﴿جَعَلَ اللَّهُ الكَعْبَةَ البَيْتَ الحَرَامَ قِيَامًا لَّلنَّاسِ ﴾ أي أمرًا يقوم للناس بالأمن والمنافع، وقيل موضع قيام بالمناسك ولفظ الناس هنا عام، وقيل أراد العرب خاصّة، لأنهم الذين كانوا يعظّمون الكعبة ﴿وَالشَّهْرَ الْحَرَامَ﴾ يريد جنس الأشهر الحرم الأربعة، لأنهم كانوا يكفّون فيها عن القتال ﴿والْهَدْيَ﴾ يريد أنه أمان لمّن يسوقه الأنه يعلم أنه في عبادة لم يأتِ لحرب ﴿وَالقَلاَئِدَ﴾ كان الرجل إذا خرج يريد الحج تقلُّد شيئًا من السَّمَر، وإذا رجع تقلَّد شيئًا من أشجار الحرم، ليعلم أنه كان في عبادة، فلا يتعرَّض له أحد بشيء، فالقلائد هنا هو ما تقلُّده المحرم من الشجر، وقيل أراد قلائد الهدي، قال سعيد بن جبير: جعل الله هذه الأمور للناس في الجاهلية وشدّد في الإسلام ﴿ فَلِكَ لَتَعْلَمُوا ﴾ الإشارة إلى جعل هذه الأمور قيامًا للناس، والمعنى جعل الله ذلك لتعلموا أن الله يعلم تفاصيل الأمور ﴿لاَّ يَسْتَوي الْخَبِيثُ وَالطَّيْبُ ﴾ لفظ عام في جميع الأمور من النمكاسب والأعمنال والناس وغير ذلك ﴿لاَ تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِن تُبْدَ لَكُمْ تَسُؤْكُمْ ﴾ قيل سببها سؤال عبد الله عبن حذافة بن أبيّ، فقال له النبي عَلِيَّةُ أبوك حذافة، وقال آخر: أين أبيّ، قال في النار، وقيل سببها أن النبي عَلَيْ قال: «إن الله كتب عليكم الحج فحجّوا»، فقالوا يا رسول الله: أفي كل عام؟ فسكت، فأعادوا، قال: «لا، ولو قلت نعم لوجبت»، فعلى الأول تسؤكم بالإخبار

وَإِن تَسْتُلُواْ عَنْهَا حِينَ يَسَنَزُلُ ٱلْقُرَّةَ انُ تُبَدَ لَكُمُّ عَفَا ٱللَّهُ عَنْهَا ۚ وَاللَّهُ عَفُورٌ حَلِيهُ ۚ فَهُورٌ حَلِيهُ فَ فَكَ سَأَلِهَا قَوْمٌ مِن تَبْلِحُمُ ثُمَّ أَصْبَحُواْ بِهَا كَلْفِرِينَ فَي مَا جَعَلَ ٱللَّهُ مِنْ بَحِيرَةٍ وَلَا سَآبِبَةٍ وَلَا وَصِيلَةٍ وَلَا حَالِمِ مِن تَبْلِحُمُ مَن مَن اللَّهِ عَلَيْهِ وَلَا حَلَيْهِ مَا كَنْ مَا أَنزَلَ وَلَا كَذَن اللَّهُ عَلَيْهِ وَالْعَلْمُ اللَّهُ وَالْعَلْمُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلْمُونَ شَيْعًا وَلا اللَّهُ وَإِلَى اللَّهِ مَنْ حَلَيْهِ عَلْمُونَ شَيْعًا وَلا اللَّهُ وَإِلَى اللَّهِ مَنْ حَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ مَن ضَلَّ إِذَا الْهَتَدَيْتُمُ إِلَى اللَّهِ مَنْ حِمْكُمْ لَا يَشَكُمُ أَلْ يَصُرُّكُمْ مَن ضَلَّ إِذَا الْهَتَدَيْتُمُ إِلَى اللَّهِ مَرْجِعُكُمْ اللَّهُ مَن ضَلَّ إِذَا الْهَتَدَيْتُمُ إِلَى اللَّهِ مَرْجِعُكُمْ اللَّهُ مَن ضَلَّ إِذَا الْهَتَدَيْتُمُ إِلَى اللَّهِ مَرْجِعُكُمْ اللَّهِ مَرْجِعُكُمْ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ إِلَى اللَّهُ مَن ضَلَّ إِذَا الْهَتَدَيْتُمُ إِلَى اللَّهِ مَرْجِعُكُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُولُوا عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُولُوا عَلَيْ عَلَيْكُولُوا عَلَيْكُولُولُوا عَلَيْكُولُولُكُولُولُكُولُوا عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُكُولُولُكُمْ عَلَيْكُولُولُكُولُولُكُولُكُولُولُكُولُولُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُولُكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ

بما لا يعجبكم، وعلى الثاني تسؤكم بتكليف ما يشقّ عليكم، ويقوّي هذا قوله عفا الله عنها: أي سكت عن ذكرها ولم يطالبكم بها كقوله ﷺ: «عفا الله عن الزكاة في الخيل»، وقيل إن معنى عفا الله عنها: عفا عنكم فيما تقدّم من سؤالكم فلا تعودوا إليه ﴿وَإِن تَسْأَلُوا عَنْهَا حِينَ يُنَزَّلُ الْقُرْآنُ تُبْدَ لَكُمْ﴾ فيه معنى الوعيد على السؤال: كأنه قال: لا تسألوا، وإن سألتم أبدى لكم ما يسوؤكم، والمراد بحين ينزل القرآن: زمان الوحي ﴿قَدْ سَأَلَهَا قَوْمٌ مِّن قَبْلِكُمْ ﴾ الضمير في سألها راجع إلى المسألة التي دلُّ عليها لا تسألوا، وهي مصدر، ولذلك لم يتعدّى بعين كما تعدّى قوله إن تسألوا عنها، وذلك أن بني إسرائيل كانوا يستفتون أنبياءهم عن أشياء، فإذا أمروا بها تركوها فهلكوا، فالكفر هنا عبارة عن ترك ما أمروا به ﴿مَا جَعَلَ الله مِن بَحِيرَةِ وَلاَ سَائِبَةِ وَلاَ وَصِيلَةٍ وَلاَ حَامِ ﴾ لما سأل قوم عن هذه الأمور التي كانت في الجاهلية هل تعظم لتعظيم الكعبة والهدي أخبرهم الله أنه لم يجعل شيئًا من ذلك لعباده: أي لم يشرعه لهم، وإنما الكفّار جعلوا ذلك، فأما البحيرة: فهي فعيلة بمعنى مفعولة من بحر إذا شق، وذلك أن الناقة إذا أنتجت عشرة أبطن شقُّوا آذانها وتركوها ترعى ولا ينتفع بها، وأما السائبة فكان الرجل يقول إذا قَدِمْتُ من سفري أو برئت من مرضى فناقتي سائبة، وجعلها كالبحيرة في عدم الانتفاع بها، وأما الوصيلة فكانوا إذا ولدت الناقة ذكرًا وأُنثى في بطن واحد قالوا وصلت الناقة أخاها فلم يذبحوها، وأما الحامي فكانوا إذا نتج من صلب الجمل عشرة بطون قالوا قد حمى ظهره فلا يركب ولا يحمل عليه شيء ﴿ وَلَكِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا يَفْتَرُونَ عَلَى اللَّهِ الكَذِبَ ﴾ أي يكذبون عليه بتحريمهم ما لم يحرّم الله ﴿ وَأَكْثَرُهُمْ لا يَعْقِلُونَ ﴾ الذين يفترون على الله الكذب هم الذين اخترعوا تحريم تلك الأشياء، والذين لا يعقلون هم أتباعهم المقلّدون لهم ﴿قَالُوا حَسْبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنا﴾ أي يكفينا دين آبائنا ﴿أُولُو كَانَ آباؤُهُمْ﴾ قال الزمخشري الواو واو الحال، دخلت عليها همزة الإنكار، كأنه قيل أحسبهم هذا وآباؤهم لا يعقلون، قال ابن عطية ألف التوقيف دخلت على واو العطف، وقول الزمخشري أحسن في المعنى ﴿عَلَيْكُمْ أَنْفُسَكُمْ لاَ يَضُرُّكُم جَمِيمًا فَيُنَيِّقُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ شَهَدَةُ بَيْكُمٌ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوَتُ عَيِمَا فَيُنَيِّقُمُ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوَتُ عَلَيْ الْمُوسِيَةِ الْمُرْضِ فَأَصَابَتَكُم حِينَ الْوَصِيقَةِ اثْنَاقُ فِي ٱلْأَرْضِ فَأَصَابَتَكُم

مَّن ضَلِّ إِذَا اهْتَدَيْتُمْ قَيل إنها منسوخة بالأمر بالمعروف والنهي عَل المنكر، وقبل انها خطاب للمسلمين من ذريّة الذين حرّموا البحيرة وأخواتها، كأنه يقول: لا يضرّكم ضلال أسلافكم إذا اهتديتم، والقول الصحيح فيها ما ورد عن أبي ثعلبة الخشني أنه قال: سألت عنها رسول الله عَلَى فقال: «مُرُوا بالمعروف وانهوا عن المنكر»، فإذا رأيتم شخا مُطاعًا وهوى مُتّبَعًا، ودنيا مؤثرة، وإعجاب كل ذي رأي برأيه، فعليك بخويصة نفسك وذر عوامهم، ومثل ذلك قول عبد الله بن مسعود رضي الله عنه: ليس هذا بزمان هذه الآية قولوا الحق ما قبل منكم، فإذا ردّ عليكم فعليكم أنفسكم.

﴿ شَهَادَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ المَوْتُ حِينَ الْوَصِيَّةِ الْنَانِ ﴾ قال مكي هله الآية أشكل آية في القرآن إعرابًا، ومعنى، وحكمًا، ونحن نبين معناها على اليهملة، أشم نبين الحكامها وإعرابها على التفصيل، وسببها أنَّ وجلين خرجا إلى الشلع، وخرج معهمه ويجل آخر بتجارة، فمرض في الطريق فكتب كتابًا قيَّد فيه كلّ ما معه، وجُلجلة في متاهه والوحق الرجلين أن يؤدِّيا وحله إلى ورثته فمات فَعَالِمُ الرجلان المدينة، وهفعا رحله إلى ولاثته، فوجدوا فيه كتابه وفقدوا منه أشياء قل كتبها، فسألوهما فقالا لاشدوق هذا الذي قبضاناه، فرفعوهما إلى رمنول الله علية فاستحلفهما رسول الله عليه، فبقى الأمرة عدة، شم عثر على إناء عظيم من فضة ، فقيل لمن وُجِدَ عنده من أين لك هذا، فقال اشتريته المن فلان وفالافته يعنى الرجلين، فارتفع الأمر في ذلك إلى رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم فأمر رسول الله عليه وجلين من أولياء الميت أن يحلفا فحلفا واستحقا، فمعنى الآية: الخال حضر الموبت أحلافي السفرة فليشهد عدلين بما معة، فإن وقعيت ريبة في شهادتهما حلفا أنهما ما كذَّبا والإبدَّلا، فإن عثر بعد ذلك على أنهما كذبا أو خانا خلف رجلان من أولياء النهيئية، وغرم الشَّيَّاهـ الله الله ما ظهر عليهما، وشهادة بينكم مرفوع بالابتداء وخبره اثنان التقدير شهلاة بينيكم شهايت أثبيك أو مقيلم شهادة بينكم اثنان إذا حضر أي قارب الحضور، والعامل في إذا المصدر الفاي هو شهادة، وهذا على أن يكون إذا بمنولة حيل لا تحتاج جوابًا ، ويلجُولُ أن يكون شفرطية وجوابها محلُّوف يدلُّ عليه ما تقدّم قبلها ، فإنَّ المعنى: إذا حضر أخلكم الموفق الفينبغيُّ أَنْ يَشْهِنَا حَيْنُ الوصية ظرف العامل فيه حضر، ويكون بللاً من إذا ﴿ فَوَا عَلَا اللهِ صَفَّة

مُّصِيبَةُ ٱلْمَوْتِ تَحْيِسُونَهُمَا مِنْ بَعْدِ ٱلصَّلَوْةِ فَيُقْسِمَانِ بِٱللَّهِ إِنِ ٱرْتَبَّتُمْ لَا نَشْتَرِى بِهِ تَمَنَّا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرِيَّ وَلَا نَكْتُمُ شَهَدَةَ ٱللَّهِ إِنَّا إِذَا لَمِنَ ٱلْأَثِمِينَ شَيَّ فَإِنْ عُثِرَ عَلَىٓ ٱنَّهُمَا ٱسْتَحَقَّا إِثْمَا فَعَاخَرَانِ ذَا قُومَانِ مَقَامَهُمَا مِنَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَحَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْأَوْلَيَانِ فَيُقْسِمَانِ بِٱللَّهِ لَشَهَدَانُنَا آحَقُ مِن يَقُومَانِ مَقَامَهُمَا مِنَ ٱلذِينَ ٱسْتَحَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْأَوْلَيَانِ فَيُقْسِمَانِ بِٱللَّهِ لَشَهَدَانُنَا آحَقُ مِن

للشاهدين منكم ﴿أَوْ آخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ ﴾ قيل معنى منكم من عشيرتكم وأقاربكم، ومن غيركم من غير العشيرة والقرابة وقال الجمهور منكم أي من المسلمين، ومن غيركم من الكفّار، إذا لم يوجد مسلم، ثم اختلف على هذا هل هي منسوخة بقوله وأشهدوا ذوي عدل منكم فلا تجوز شهادة الكفّار أصلاً، وهو قول مالك والشافعي والجمهور أو هي محكمة وأن شهادة الكفّار جائزة على الوجه في السفر، وهو قول ابن عباس ﴿إِنْ أَنْتُمْ ضَرَبْتُمْ فِي الْأَرْضِ﴾ أي سافرتم، وجواب إن محذوف يدلّ عليه ما تقدّم قبلها، والمعنى إن ضربتم في الأرض فأصابتكم مصيبة الموت، فشهادة بينكم شهادة اثنين ﴿ تَحْبِسُونَهُمَا ﴾ قال أبو علي الفارسي. هو صفة لآخران، واعترض بين الصفة والموصوف بقوله: إن أنتم إلى قوله الموت ليفيد أن العدول إلى آخرين من غير الملّة، إنما يجوز لضرورة الضرب في الأرض، وحلول الموت في السفر، وقال الزمخشري تحبسونهما استثناف كلام ﴿مِن بَعْدِ الصَّلاَةِ﴾ قال الجمهور هي صلاة العصر، فاللام للعهد، لأنها وقت اجتماع الناس، وبعدها أمر النبي ﷺ بالأيمان، وقال مَن حلف على سلعة بعد صلاة العصر، وكان التحليف بعدها معروف عندهم، وقال ابن عباس هي صلاة الكافرين في دينهما لأنهما لا يعظمان صلاة العصر ﴿فَيُقْسِمَانِ بِاللَّهِ﴾ أي يحلفان؛ ومذهب الجمهور أن تحليف الشاهدين منسوخ، وقد استحلفهما علي بن أبي طالب وأبو موسى الأشعري ﴿إِنِ ارْتَبْتُمْ﴾ أي شككتم في صدقهما أو أمانتهما، وهذه الكلمة اعتراض بين القسم والمقسوم عليه، وجواب إن محذوف يدلّ عليه يقسمان ﴿لاَ نَشْتَرِي بِهِ ثَمَنا﴾ هذا هو المقسوم عليه، والضمير في به للقسم، وفي كان للمقسم له: أي لا نستبدل بصحة القسم بالله عرضًا من الدنيا: أي لا نحلف بالله كاذبين لأجل المال، ولو كان من نقسم له قريبًا لنا، وهذا لأن عادة الناس الميل إلى أقاربهم ﴿وَلاَ نَكْتُمُ شَهَادَةَ اللَّهِ ﴾ أي الشهادة التي أمر الله بحفظها وأدائها، وإضافتها إلى الله تعظيمًا لها ﴿ فَإِنْ عُثِرَ عَلَى أَنَّهُمَا اسْتَحَقًّا إِثْمًا ﴾ أي إن اطلع بعد ذلك على أنهما فعلا ما أوجب إثمًا، والإثم الكذب والخيانة واستحقاقه الأهلية للوصف به ﴿فَآخَرَان يَقُومَان مَقَامَهُمَا﴾ أي اثنان من أولياء الميت، يقومان مقام الشاهدين في اليمين ﴿مِنَ الَّذِينَ اسْتَحَقَّ عَلَيْهِمْ ﴾ أي من الذين استحقّ عليهم الإثم أو المال، ومعناه من الذين جَنَا عليهم وهم أولياء الميت

شَهَندَتِهِ مَا وَمَا ٱعْتَدَيْنَا ۚ إِنَّا إِذَا لَّمِنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ إِنَّا لِلْهَ أَدْنَىٰ أَن يَأْتُواْ بِٱلشَّهَٰئِدَةِ عَلَىٰ وَجَهِهَا أَوْ يَخَلَفُواْ أَن تُرَدَّ أَيَنُنُ بَعَدَ أَيْمَنهِمْ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاسْمَعُوا وَاللَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الْفَسِقِينَ ﴿ فَهُ يَوْمَ يَجْبَعُ اللَّهُ الرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَآ أُجِبِتُمُ قَالُوا لَا عِلْمَ لَنَآ إِنَّكَ أَنتَ عَلَيْمُ ٱلْفُيُوبِ ١ إِذْ قَالَ اللَّهُ يَلِعِيسَى أَبْنَ مَرْيَمَ ٱذْكُر نِعْمَتِي عَلَيْكَ وَعَلَىٰ وَالِدَتِكَ إِذْ أَيَّدَتُّكَ بِرُوحِ ٱلْقُدُسِ تُكَلِّمُ ٱلنَّاسَ فِي ٱلْمَهْدِ وَكَهُلَّا وَإِذْ عَلَمْتُكَ ٱلْكِتَبَ وَٱلْحِكَمَةَ وَٱلتَّوْرَىنَةَ وَٱلْإِنجِيلِّ وَإِذْ تَغَلُّقُ مِنَ ٱلطِّينِ ﴿الْأُولَيَانِ اللَّهُ عَنْيَةُ أُولَى بِمعنى أَحَقَ: أي الأحقَّانُ بالشهادة لمعرفتهما والأحقَّانُ بالمال: لقرابتهما، وهو مرفوع على أنه خبر ابتداء تقديره هما الأوليان، أو مبتدأ مؤخر تقديره الأوليان آخران يقومان، أو بدل من الضمير في يقومان، ومنع الفارسي أن يسند استحق إلى الأوليان، وأجازه ابن عطية، وأما على قراءة استحق بفتح التاء والحاء على البناء للغاعل، فالأوليان فاعل باستحق، ومعنى استحق على هذا أخد المال وجعل يده عليه والأوليان على هذا هما الشاهدان اللذان ظهرت خيانتهما: أي الأوليان بالتحليف والتعنيف والفضيحة، وقرىء الأولين جمع أول، وهو مخفوض على الصفة للذين استحق عليهم، أو منصوبًا بإضمار فعل، ووصفهم بالأولية لتقدّمهم على الأجانب في استحقاق المال وفي صدق الشهادة ﴿فَيْقْسِمَانِ بِاللَّهِ لَشَهَادَتُنَا أَحَقُّ مِن شَهَادَتِهِمًا ﴾ أي يحلف هذان الآخران أن شهادتهما أحق: أي أصح من شهادة الشاهدين الذين ظهرت خيانتهما ﴿إِنَّا إِذَا لَّمِنَ الظَّالِمِينَ﴾ أي إن اعتدينا، فإنّا من الظالمين وذلك على وجه التبرئة ومثل قول الأوّلين إنا إذًا لَمِنَ الآثمين ﴿ فَلِكَ أَذْنَى أَن يَأْتُوا بِالشَّهَادَةِ عَلَى وَجُهِهَا ﴾ الإشارة بذلك إلى الحكة الذي وقع في هذه القضية ومعنى أدنى: أقرب، وعلى وجهها أي كما وقعت من غير تغيير ولا تبديل أو يخافوا ﴿إِن تُرَدُّ أَيْمَانُ بَغْدَ أَيْمَانِهِمْ﴾ أي يخافرا أن يحلف غيرهم بعدهم فيفتضحوا ﴿يَوْمَ يَجْمَعُ اللَّهُ الرُّسُلَ﴾ هو يوم القيامة، وانتصب الظرف بفعل مضمر أي ماذا أجابكم به الأمم من إيمان وكفر وطاعة ومعصية، والمقصود بهذا السؤال توبيخ مَن كفر من الأمم، وإقامة الحجة عليهم وانتصب ماذا أجبتم انتصاب مصدره، ولو أريد الجواب، لقيل بماذا أجبتم ﴿قَالُوا لاَ عِلْمَ لَنَا﴾ إنما قالوا ذلك تأدَّبًا مع الله فوكَّلوا العلم إليه قال ابن عباس: المعنى لا علم لنا إلاّ ما علمتنا، وقيل معناه علمنا ساقط في جنب علمك ويقوّي ذلك قوله إنك أنت علامًم الغيوب، لأنَّ مَن علم الخفيّات لم تُخفَ عليه الظواهر، وقيل ذهلوا عن الجواب لهول ذلك اليوم، وهذا بعيد، لأنَّ الأنبياء في ذلك اليوم آمنون، وقيل أرادوا بذلك توبيخ الكفَّار ﴿إِذْ قَالَ اللَّهُ عَلَى يَكُونَ إِذْ بِدُلُ مِن يُومُ يَجْمِعُ ، وَيَكُونُ هَذَا القول يُومُ القيامة أو

كَهَيْنَةِ ٱلطَّيْرِ بِإِذْنِي فَتَـنفُخُ فِيهَا فَتَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِّي وَتُبْرِئُ ٱلْأَكْمَهَ وَٱلْأَبْرَصَ بِإِذْنِّي وَإِذْ تُخْرِجُ ٱلْمَوْقَ بِإِذْ فِي وَإِذْ كَفَفْتُ بَنِيَ إِسْرَوِيلَ عَنكَ إِذْ جِثْنَهُم وِٱلْبَيِّنَتِ فَقَالَ ٱلَّذِينَ كُفُرُواْ مِنْهُمْ إِنْ هَنَذَآ إِلَّا سِحْرٌ تُمِيثُ ۞ وَإِذَ أَوْحَيْتُ إِلَى ٱلْحَوَادِتِيَنَ أَنْ ءَامِنُواْ بِ وَبِرَسُولِي قَالُوّاْ اَمَنَّا وَأَشْهَدْ بِأَنَّنَا مُسْلِمُونَ إِذْ قَالَ ٱلْحَوَارِيُّونَ يَعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَدَ هَلَ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ أَن يُنَزِّلَ عَلَيْنَا مَآبِدَةً مِّنَ ٱلسَّمَآءِ قَالَ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ شَ الْوَاْ نُرِيدُ أَن نَأْكُلَ مِنْهَا يكون العامل في إذ مضمرًا ويحتمل على هذا أن يكون القول في الدنيا أو يوم القيامة وإذا جعلناه يوم القيامة فقوله قال بمعنى يقول، وقد تقدّم تفسير ألفاظ هذه الآية في آل عمران ﴿فَتَنْفُخُ فِيهَا﴾ الضمير المؤنث عائد على الكاف، لأنها صفة للهيئة، وكذلك الضمير في تكون، وكذلك الضمير المذكور في قوله في آل عمران: ﴿فَأَنْفُخُ فِيهِ ﴾ [آل عمران: ٤٩] عائد على الكاف أيضًا، لأنها بمعنى مثل وإن شئت قلت هو في الموضعين عائد على الموصوف المحذوف الذي وصف بقوله كهيئة فتقديره في التأنيث صورة، وفي التذكير شخصًا أو خلقًا وشبّه ذلك، وقيل المؤنث يعود على الهيئة والمذكر يعود على الطير، والطين، وهو بعيد في المعنى ﴿بِإِذْنِي﴾ كرّره مع كل معجزة ردًّا على مَن نسب الربوبية إلى عيسى ﴿وَإِذْ كَفَفْتُ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَنْكَ﴾ يعني اليهود حين همّوا بقتله، فرفعه الله إليه ﴿وَإِذْ أَوْحَيْتُ﴾ معطوف على ما قبله، فهو من جملة نِعَم الله على عيسى والوحى هنا يحتمل أن يكون وحي إلهام أو وحي كلام ﴿واشهَدُ﴾ يحتمل أن يكون خطابًا لله تعالى أو لعيسى عليه السلام ﴿إِذْ قَالَ الْحَوَارِيُونَ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ ﴾ نداؤهم له باسمه: دليل على أنهم لم يكونوا يعظُّمونه كتعظيم المسلمين لمحمد صلَّى الله عليه وآله وسلَّم، فإنهم كانوا لا ينادونه باسمه، وإنما يقولون يا رسول الله يا نبيّ الله، وقولهم ابن مريم: دليل على أنهم كانوا يعتقدون فيه الاعتقاد الصحيح من نسبته إلى أمّ دون والد، بخلاف ما اعتقده النصاري ﴿ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ ﴾ ظاهر هذا اللفظ أنهم شكوا في قدرة الله تعالى على إنزال المائدة وعلى هذا أخذه الزمخشري، وقال ما وصفهم الله بالإيمان، ولكن حكى دعواهم في قولهم آمنًا وقال ابن عطية وغيره: ليس كذلك لأنهم شكّوا في قدرة الله لكنه بمعنى هل يفعل ربك هذا، وهل يقع منه إجابة إليه، وهذا أرجح، لأن الله أثني على الحواريين في مواضع من كتابه، مع أنّ في اللفظ بشاعة تنكّر، وقرىء تستطيع بتاء الخطاب ربّك بالنصب أي هل تستطيع سؤال ربك، وهذه القراءة لا تُقتضي أنهم شكّوا، وبها قرأت عائشة رضي الله عنها، وقالت كان الحواريون أعرف بربّهم من أن يقولوا: هل يستطيع ربّك ﴿ أَن يُنَزِّلَ عَلَيْنَا مَاثِدَةً مِّنَ السَّمَاءِ ﴾

وَتَظْمَهِنَ قُلُوبُنَا وَنَعْلَمَ أَن قَدْ صَدَقَتَنَا وَنَكُونَ عَلَيْهَا مِنَ الشَّهِدِينَ ﴿ قَالَ عِسَى أَبَنُ مَرْجَمَ اللَّهُ مَّ رَبَّنَا آزِلَ عَلَيْنَا مَآبِدَةً مِنَ السَّمَاءِ تَكُونُ لَنَا عِيدًا لِأَوَلِنَا وَمَا خِرِنَا وَمَلِيَةً مِنكُ وَأُوزُقَنَا وَأَنتَ خَيْرُ الرَّزِقِينَ ﴿ قَالَ اللَّهُ إِنِي مُنَزِلُهَا عَلَيْكُمْ فَمَن يَكُفُرُ بَعْدُ مِنكُمْ فَإِنِيَ أُعَذَبُهُ عَذَا كَا لَا أَعَذَبُهُ وَأَحَدًا مِّنَ الْعَلَمِينَ ﴿ وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَنعِيسَى أَبْنَ مَرْبَمَ عَلَيْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِ وَأُمِّى إلكَهَ يَن مِن دُونِ

موضع أن مفعول بقوله يستطيع على القراءة بالياء، ومفعول بالمصدر، وهو السؤال المقدّر على القراءة بالتاء، والمائدة هي التي عليها طعام، فإن لم يكن عليها طعام فهي خوان ﴿قَالَ اتَّقُوا اللَّهَ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ فقوله لهم اتَّقوا الله: يحتمل أن يكون زجرًا عن طلب المائدة، واقتراح الآيات، ويحتمل أن يكون زجِرًا عن الشك الذي يقتضيه قولُهم هل يستطيع ربك على مذهب الزمخشري، أو عن البشاعة التي في اللفظ وإن لم يكن فيه شك، وقوله إن كنتم مؤمنين: هو على ظاهره على مذهب الزمخشري، وأما على مذهب ابن عطية وغيره، فهو تقرير لهم كما تقول افعل كذا إن كنت رجلاً، ومعلوم أنه رجل، وقيل إن هذه المقالة صدرت منهم في أوّل الأمر قبل أن يروا معجزات عيسى ﴿قَالُوا نُرِيدُ أَن نَّأَكُلَ مِنْهَا﴾ أي أكلاً نتشرف به بين الناس، وليس مرادهم شهوة البطن ﴿وتَطْمَئِنَّ قُلُوبُنَا﴾ أي نعاين الآية فيصير إيماننا بالضرورة والمشاهدة، فلا تعرض لنا الشكوك التي تعرض في الاستدلال ﴿وَنَعْلَمَ أَن قَدْ صَدَقْتَنَا﴾ ظاهره يقوي قول من قال إنهم إنما قالوًا ذلك قبل تمكّن إيمانهم، ويحتمل أن يكون المعنى نعلم علمًا ضروريًا لا يحتمل الشك ﴿ وَنَكُونَ عَلَيْهَا مِنَ الشَّاهِدِينَ ﴾ أي نشهد بها عند من لم يحضرها من الناس ﴿قَالَ عِيسَى ابْنُ مَزِّيمَ اللَّهُمُّ رَبُّنَا أنزلْ عَلَيْنَا مَاثِدَةً مِّنَ السَّمَاءِ ﴾ أجابهم عيسى إلى سؤال المائدة من الله، ورُوِيَ أنه لبس جُبَّة شعر ورداء شعر، وقام يصلِّي ويدعو ويبكي ﴿تَكُونُ لَنَا عِيدًا لأَوَّلِنَا وآخِرِنَا﴾ قيل نتخذريهم نزولها عيدًا يدور كل عام لأول الأمة، ثم لمن بعدهم، وقال ابن عباس: المعنى تكون مجتمعًا لجميعنا أوَّلنا وآخرنا في يوم نزولها خاصة لا عيدًا يدور ﴿وَآيَةً مُّنكَ﴾ أي عِلامة على صدقي ﴿قَالَ اللَّهُ إِنِّي مُنَزِّلُهَا عَلَيْكُمْ ﴾ أجابهم الله إلى ما طلبوا، ونزلت المائدة عليها سمك وخبز، وقيل زيتون وتمر ورمّان وقال ابن عباس: كان طعام المائدة ينزل عليهم حيثما نزلوا وفي قصّة المائدة قصص كثيرة غير صحيحة ﴿فَمَن يَكْفُرْ بَعْدُ مِنكُمْ فَإِنِّي أَعَذُّبُهُ عَذَابًا﴾ عادة الله عزّ وجل عقاب من كفر بعد اقتراح آية فأعطيته، ولما كفر بعض هؤلاء مسخهم الله خنازير، قال عبد الله بن عمر أشد الناس عذابًا يوم القيامة مَن كفر من أصحاب المائدة وآل فرعون والمنافقون ﴿ وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ أَأَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي

اللَّهِ قَالَ سُبْحَلنَكَ مَا يَكُونُ لِيَ أَنَّ أَقُولَ مَالْيَسَ لِي بِحَقَّ إِن كُنتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ تَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلاَ أَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلاَ أَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلاَ أَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِي أَن اَعْبُدُواْ اللَّهَ رَفِي وَلاَ أَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنِّكَ أَنتَ عَلَيْم الغُيُوبِ ﴿ مَا قُلْتُ هُمْ إِلَّا مَا أَمْرَتَنِي بِهِ إِن اعْبُدُواْ اللَّهَ رَقِي وَلَا تَعْلَمُ اللَّهُ عَلَيْم مَ اللَّه اللَّه اللَّه عَلَيْم اللَّه اللَّهُ اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّهُ اللَّه اللَّهُ اللَّهُ اللَّه اللَّهُ اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّهُ اللَ

وَأُمِّيَ إِلْهَيْنِ مِن دُونِ اللَّهِ ﴾ قال ابن عباس والجمهور: هذا القول يكون من الله يوم القيامة على رؤوس الخلائق، ليرى الكفّار تبرئة عيسى مما نسبوه إليه، ويعلمون أنهم كانوا على باطل، وقال السدّي لما رفع الله عيسى إليه قالت النصاري ما قالوا، وزعموا أن غيسى أمرهم بذلك، وسأل الله حينتذ عن ذلك، فقال سبحانك الآية، فعلى هذا يكون إذ قال ماضيًا في معناه كما هو في لفظه، وعلى قول ابن عباس يكون بمعنى المستقبل ﴿مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقَ﴾ نفي يعضده دليل العقل لأنّ المحدّث لا يكون إلهًا ﴿إِنْ كُنْتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ ﴾ اعتذار وبراءة من ذلك القول ووكل العلم إلى الله لتظهر براءته، لأن الله علم أنه لم يقل ذلك ﴿ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ ﴾ أي تعلم معلومي ولا أعلم معلومك، ولكنه سلك باللفظ مسلك المشاكلة، فقال في نفسك مقابلة لقوله في نفسي وبقية قوله تعظيمًا لله، وإخبار بما قال الناس في الدنيا ﴿أَنِ اعْبُدُوا﴾ أن حرف عبارة وتفسير أو مصدرية بدل من الضمير في به ﴿إِن تُعَذِّبْهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ وإِنْ تَغْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ العَزِيزُ الحَكِيمُ ﴾ فيها سؤالان الأول كيف قال وإن تغفر لهم وهم كفار والكفار لا يغفر لهم والجواب أن المعنى تسليم الأمر إلى الله وأنه إن عذب أو غفر فلا اعتراض عليه لأن الخلق عباده، والمالك يفعل في ملكه ما يشاء، ولا يلزم من هذا وقوع المغفرة للكفّار، وإنما يقتضى جوازها في حكمة الله تعالى وعزّته، وفرّق بين الجواز والوقوع، وأما عِلى قول مَن قال إن هذا الخطاب لعيسى عليه السلام حين رفعه الله إلى السماء، فلا إشكال، لأن المعنى إن تغفر لهم بالتوبة، وكانوا حينئذ أحياء، وكلّ حيّ مُعَرّض للتوبة، السؤال الثاني: ما مناسبة قوله: ﴿فَإِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الحَكِيمُ﴾، لقوله وإن تغفر لهم والأليق مع ذكر المغفرة أن لو قيل، فإنك أنت الغفور الرحيم؟ والجواب من ثلاثة أوجه. الأول يظهر لي أنه لما قصد التسليم لله والتعظيم له، كان قوله: ﴿فَإِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيرُ الْحَكِيمُ﴾ أليق، فإن الحكمة تقتضي التسليم له والعزّة تقتضي التعظيم له، فإن العزيز هو الذي يفعل ما يريد؛ ولا يغلبه غيره، ولا يمتنع عليه شيء أراده، فاقتضى الكلام تفويض الأمر إلى الله في المغفرة لهم أو عدم المغفرة لأنه قادر على كِلا الأمرين لعزَّته وأيَّهما فعل فهو جميل لحكمته. الجواب الثاني

Planer i de Despesar

Sample of the State of

Carta E. D. Carta Co.

e Santa and the second second

ٱلطَّندِقِينَ صِدْقُهُمُّ لَكُمْ جَنَّنَتُ تَجَرِّى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَالُ خَلِدِينَ فِهَاۤ أَبَداً رَّضِى ۖ اَلْكُ كَانُهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ذَالِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ۚ إِنَّ لِلَّهِ مَلْكُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرًا ﴿ اللَّهِ مَلْكُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرًا ﴿ اللَّهِ مَلْكُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرًا ﴿ اللَّهِ مَلْكُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ السَّمَا وَالْأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ لِي اللَّهُ وَلَى اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ

قاله شيخنا الأستاذ أبو جعفر بن الزبير إنما لم يقل الغفور الرحيم لثلاً يكون في ذلك تعريض في طلب المغفرة لهم فاقتصر على التسليم والتفويض دون الطلب، إذ لا تطلب المغفرة للكفّار، وهذا قريب من قولنا. الثالث حكى شيخنا الخطيب أبو عبد الله بن رشيد عن شيخه إمام البلغاء في وقته حازم بن حازم أنه كان يقف على قوله: ﴿ وَإِن تُغفِر لَهُم ﴾ ويجعل ﴿ فَإِنّكَ أَنتَ العَزِيرُ ﴾ استئنافًا، وجواب إن في قوله فإنهم عبادك، كأنه قال إن تعذبهم وإن تغفر لهم فإنهم عبادك على كل حال ﴿ هَذَا يَوْمُ يَنفَعُ الصَّادِقِينَ صِدْقَهُم ﴾ عموم في جميع الصادقين وخصوصًا في عيسى ابن مريم فإن في ذلك إشارة إلى صدقه في الكلام الذي حكاه الله عنه، وقرأ غير نافع هذا يوم بالرفع على الابتداء أو الخبر، وقرأ نافع بالنصب وفيه وجهان: أحدهما أن يكون يوم ظرف لقال، فعلى هذا لا تكون الجملة معمول القول، وإنما معموله هذا خاصة والمعنى قال الله هذا القصص أو الخبر في يوم، وهذا بعيد مُزيل لرونق الكلام، والآخر أن يكون هذا مبتدأ، ويوم في موضع خبره والعامل فيه محذوف تقديره هذا واقع يوم ينفع الصادقين صدقهم، ولا يجوز أن يكون يوم مبنيًا على محذوف تقديره هذا واقع يوم ينفع الصادقين صدقهم، ولا يجوز أن يكون يوم مبنيًا على محذوف تقديره هذا واقع يوم ينفع الصادقين صدقهم، ولا يجوز أن يكون يوم مبنيًا على معرب، قاله الفارسي والزمخشري.

Andrew Control of the Control of the

in the control of the grant was

Commence of the property of the control of the control of the



مكيّة إلاّ الآيات ٢٠ و٢٣ و٩١ و٩٣ و١١٤ و١٤١ و١٥١ و١٥٢ و١٥٣ فمدنيّة وآياتها ١٦٥ نزلت بعد الحجر

## 

ٱلْحَـمَدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ ٱلظَّلُمَانِ وَٱلنُّورِ ثُمَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِهِمَ يَعْدِلُونَ ﴾ يَعْدِلُونَ ۞ هُوَ ٱلَذِى خَلَقَكُم مِّن طِينٍ ثُمَّ قَضَىٰۤ أَجَلًا وَأَجَلُّ مُّسَمَّى عِندَتُمْ ثُمَّ ٱلتُدْ تَمْتُرُونَ ۞

## بِسْم اللَّهِ الرَّحمٰن الرّحيم

قال كعب: أول الأنعام هو أول التوراة ﴿وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُورَ ﴾ جعل هنا بمعنى خلق، والظلمات: الليل والنور النهار والضوء الذي في الشمس والقمر وغيرهما، وإنما أفرد النور لأنه أراد الجنس، وفي الآية ردّ على المجوس في عبادتهم للنار وغيرها من الأنوار، وقولهم إن الخير من النور والشر من الظلمة؛ فإن المخلوق لا يكون إلها ولا فاعلا لشيء من الحوادث ﴿ثُمَّ اللِّينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُون ﴾ أي يسوّون ويمثلون من قولك عدلت فلانا بفلان إذا جعلته نظيره وقرينه ودخلت ثم لتدلّ على استبعاد أن يعدلوا بربهم بعد وضوح آياته في خلق السمّاوات والأرض، والظلمات والنور وكذلك قوله: ﴿ثُمَّ ٱنتُمَا وضوح آياته في خلق السمّاوات والأرض، والظلمات والنور وكذلك قوله: ﴿ثُمَّ ٱنتُمَا مَنْ فعلهم وتوبيخ لهم، والذين كفروا هنا عام في كل مشرك. وقد يختص بالمجوس بدليل من فعلهم وتوبيخ لهم، والذين كفروا هنا عام في كل مشرك. وقد يختص بالمجوس بدليل الظلمات والنور، وبعَبَدَة الأصنام، لأنهم المجاورون للنبي ﷺ وعليهم يقع الردّ في أكثر

وَهُوَ اللّهُ فِي السَّمَوَتِ وَفِي الْأَرْضُ يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهَرَكُمْ وَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ ﴿ وَمَا تَأْلِيهِ مِنْ ءَايَةِ مِنْ ءَايَةِ مِنْ ءَايَةِ مِنْ ءَايَتِ رَبِّهِمْ إِلّا كَانُواْ عَنْهَا مُعْمِضِينَ ﴿ فَقَدْ كَذَبُواْ بِالْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُمُ فَسَوْفَ يَأْتِهِمْ أَنْبَتُواْ مَا كَانُواْ مِينَ مَا لَمَ نَمُ أَلَمُ كَنَا مِن قَبْلِهِ مِن قَرْنِ مَكَنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ مَا لَمَ نُمكِن لَكُمُ وَأَرْسَلْنَا بِهِ عَلَيْهِم مِن قَرْنِ مَكَنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ مَا لَمَ نُمكِن لَكُمُ وَأَرْسَلْنَا السَّمَاءَ عَلَيْهِم مِّدَرَارًا وَجَعَلْنَا الْأَنْهَارَ مَعْرِى مِن تَعْلِيمٍ فَأَهْلَكُنَاهُم بِذُنُومِهِمْ وَأَنشَأَنَا مِن بَعْدِهِمْ قَرْنَا عَلَيْهِم عَرْدَارًا وَجَعَلْنَا الْأَنْهَالِ مَعْرِى مِن تَعْلِيمٍ فَأَهْلَكُنَهُم بِذُنُومِهِمْ وَأَنشَأَنَا مِن بَعْدِهِمْ قَرْنًا عَلَيْكَ كُنَا عَلَيْكَ كَنْهُمْ بِذُنُومِهِمْ وَأَنشَأَنَا مِن بَعْدِهِمْ قَرْنَا عَلَيْكَ كَنَا عَلَيْكَ كَنَا عَلَيْكُ كَنَا عَلَيْكُ مَا اللّهُ مَا لَهُ فَيْ إِلّهُ مِنْ عَلَيْهُمْ فِلُومُ اللّهُ مَا لَهُ اللّهُ مَنْ عَلَيْهُمْ فِي الْعَرْدِيمِ فَا هَلَكُنَاهُمْ بِذُنُومِهِمْ وَأَنشَأَنَا مِن بَعْدِهِمْ قَرْنَا عَلَيْكُنَا عَلَيْكُ كَنَا عَلَيْكُ فَلَا اللّهُ اللّهُ الْعَنْهُمُ عَلَيْكُونُ فَلَكُنَا عَلَيْكُوا إِلَى الْمَاسُونُ اللّهُ الْمُعَلَى الْمُهُ الْمُنْتُولُ عَلَيْكُولُومُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ الْمُعْلَى اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ اللْهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللْفَالُمُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ الللللللّ

القرآن ﴿خَلَقَكُم مِّن طِينِ﴾ أي خلق أباكم آدم من طين ﴿ثُمَّ قَضَى أَجَلاً وأَجَلٌ مُّسَمَّى عِنْدَهُ﴾ الأجل الأوّل الموت، والثاني يوم القيامة وجعله عنده: لأنه استأثر بعلمه، وقيل الأول النوم، والثاني الموت، ودخلت ثم هنا لترتيب الأخبار، لا لترتيب الوقوع، لأن القضاء متقدّم على الخلق ﴿وَهُوَ اللَّهُ فِي السَّمَاوَاتِ وَفِي الْأَرْضِ﴾ يتعلق في السماوات بمعنى اسم الله، فالمعنى كقوله: وهو الذي في السماء إله وفي الأرض إله، كما يقال: أمير المؤمنين الخليفة في المشرق والمغرب، ويحتمل أن يكون المجرور في موضع الخبر: فيتعلق باسم فاعل محذوف، والمعنى على هذا قريب من الأوّل، وقيل المعنى أنَّه في السماوات والأرض بعلمه كقوله: ﴿وهو معكم أينما كنتم﴾ [الحديد: ٤]، والأول أرجح وأفصح، لأن اسم الله جامع للصفات كلها من العلم والقدرة والحكمة، وغير ذلك، فقد جمعها مع الإيجاز، ويترجح الثاني بأن سياق الكلام في اطلاع الله تعالى وعلمه، لقوله بعدها: ﴿ يَعلَمُ سِرْكُم وَجَهْرَكُم ﴾ ، وقيل يتعلق بمحذوف تقديره المعبود في السموات وفي الأرض وهذا المحذوف صفة لله: واسم الله على هذا القول وعلى الأول هو خبر المبتدأ وأما إذا كان المجرور الخبر فاسم الله بدل من الضمير ﴿وَمَا تَأْتِيهِم مِّنْ آيَةٍ مِّنْ آيَاتِ رَبِّهِمْ﴾ من الأولى زائدة، والثانية للتبعيض، أو لبيان الجنس ﴿بِالْحَقِّ ﴾ يعني ما جاء به محمد صلَّى الله عليه وآله وسلَّم ﴿فَسَوْفَ يَأْتِيهِمِ﴾ الآية: وعيد بالعذاب والعقاب على استهزائهم ﴿أَلُّمْ يَرَوا كُمْ أَهْلَكُنَا﴾ حضّ للكفّار على الاعتبار بغيرهم، والقرن مائة سنة، وقيل سبعون، وقيل أربعون ﴿مَّكَّنَّاهُمْ فِي الْأَرْضِ﴾ الضمير عائد إلى القرن، لأنه في معنى الجماعة ﴿مَا لَمْ نُمَكُن لَّكُمْ ﴾ الخطاب لجميع أهل ذلك العصر من المؤمنين والكافرين ﴿وَأَرْسَلْنَا السَّمَاءَ عَلَيْهِم مَّذْرَارًا﴾ السماء هنا المطر والسحاب أو السماء حقيقة، ومدرارًا بناء مبالغة وتكثير من قولك در المطر إذا غزر ﴿فَأَهْلَكُنَاهُم بِذُنُوبِهِمْ التقدير فكفروا وعصوا فأهلكناهم، وهذا تهديد للكفّار أن يصيبهم مثل ما أصاب هؤلاء على حال قوتهم وتمكينهم ﴿وَلَوْ نَزَّلْنَا عَلَيْكُ كِتَابًا فِي قِرْطَاسِ ﴾ الآية: إخبار أنهم لا يؤمنون ولو جاءتهم أوضح الآيات، والمراد بقوله مُّيِنُ ﴿ وَقَالُواْ لَوَلَا أُنزِلَ عَلَيْهِ مَلَكُ وَلَوْ أَنزَلْنَا مَلَكُا لَقُضِى ٱلْأَمْنُ ثُمَّ لَا يُنظُرُونَ ﴿ وَلَوْ جَعَلَنَهُ مَلَكُا لَقُضِى الْأَمْنُ ثُمَّ لَا يُنظُرُونَ ﴿ وَلَوْ جَعَلَنَهُ مَلَكًا لَجَعَلْنَهُ رَجُلًا وَلَلَبَسَنَا عَلَيْهِم مَّا يَلْبِسُونَ ۞ وَلَقَدِ ٱسْتُهْزِئَ بِرُسُلِ مِّن قَبْلِكَ مَلَكًا لَجَعَلْنَهُ رَجُلًا وَلَلَبَسَنَا عَلَيْهِم مَّا يَلْبِسُونَ ۞ وَلَقَدِ ٱسْتُهْزِئَ بِرُسُلِ مِّن قَبْلِكَ فَكَ اللَّهُ وَلَا يَعْدُواْ مِنْهُم مَّا كَانَا وَالْمَارُواْ فِي اللَّامَانُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا فَى السَّمَونِ وَٱلْأَرْضُ قُل اللَّهُ كَنبَ عَلَى كَنبَ عَلَى اللَّهُ كَنبَ عَلَى اللَّهُ كَنبَ عَلَى اللَّهُ مَا كَانَ عَلْقِبَةُ ٱلْمُكَذِينِينَ ۞ قُل لِمَن مَا فِي ٱلسَّمَونِ وَٱلْأَرْضُ قُل لِللَّا كَنبَ عَلَى اللهُ كَنبَ عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا إِلَيْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْعُلُولُ اللللْهُ اللْعُلْمُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللْهُ الللْعَالَةُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْهُ اللَّهُ الللْهُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللْعِلْمُ اللْمُ اللْمُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللْمُلْمِ اللْمُؤْمِنَ اللْمُلْمُ اللللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمِ الللْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللللْمُلُولُ اللْمُلِ

فلمسوه بأيديهم لو بالغوا في تمييزه وتقليبه ليرتفع الشك لعاندوا بذلك، يشبه أن يكون سبب هذه الآية قول بعضهم للنبي صلّى الله عليه وآله وسلّم لا أومن بك حتى تأتى بكتاب من السماء يأمرني بتصديقك، وما أراني مع هذا أصدقك ﴿وَقَالُوا لَوْلاَ أُنزِلَ عَلَيْهِ مَلَكُ ﴾ حكاية عن طلب بعض العرب، ورُويَ أن العاصي بن وائل، والنضر بن الحارث، وزمعة بن الأسود والأسود بن عبد يغوث قالوا للنبي على يا محمد، لو كان معك ملك ﴿ وَلَوْ أَنْزَلْنَا مَلَكًا لَّقُضِيَ الْأَمْرُ ﴾ قال ابن عباس المعنى: لو أنزلنا ملكاً فكفروا بعد ذلك لعجل لهم العذاب، ففي الكلام على هذا حذف، وقضى الأمر على هذا تعجيل أخذهم، وقيل المعنى لو أنزلنا ملكًا لماتوا من هول رؤيته فقضي الأمر على هذا موتهم ﴿وَلَوْ جَعَلْنَاهُ مَلَكًا لَّجَعَلْنَاهُ رَجُلاً﴾ أي لو جعلنا الرسول ملكًا لكان في صورة رجل، لأنهم لا طاقة لهم على رؤية الملك في صورته ﴿وَلَلَبَسْنَا عَلَيْهِم مَّا يَلْبِسُونَ﴾ أي لخلطنا عليهم ما يخلطون على أنفسهم وعلى ضعفائهم، فإنهم لو رأوا الملك في صورة إنسان قالوا هذا إنسان وليس بملك ﴿ وَلَقَدِ اسْتُهْزِى ء بِرُسُلِ مِّن قَبْلِكَ ﴾ الآية: إخبار قصد به تسلية النبي على عما كان يلقى من قومه ﴿فَحَاقَ﴾ أي أحاط بهم، وفي هذا الإخبار تهديد للكفّار ﴿قُلْ سِيرُوا فِي الأُرْضِ ﴾ الآية: حض على الاعتبار بغيرهم إذا رأوا منازل الكفّار الذين هلكوا قبلهم ﴿ ثُمَّ انْظُرُوا﴾ قال الزمخشري إن قلت: أي فرق بين قوله فانظروا، وبين قوله ثم انظروا؟ قلت: جعل النظر سببًا عن السير في قوله: فانظروا، كأنه قال: سيروا لأجل النظر، وأما قوله فسيروا في الأرض ثم انظروا: فمعناه إباحة السير للتجارة وغيرها من المنافع، وإيجاب النظر في الهالكين رتبه على ذلك بثم، لتباعد ما بين الواجب والمباح ﴿قُلْ لَّمَن مَّا فِي السَّمَواتِ وَالأَرْضِ قُل لِّلَّهِ ﴾ القصد بالآية إقامة البرهان على صحة التوحيد وإبطال الشرك، وجاء ذلك بصفة الاستفهام لإقامة الحجة على الكفّار فسأل أولاً لِمَن ما في السماوات والأرض، ثم أجاب عن السؤال بقوله قل لله، لأن الكفّار يوافقون على ذلك بالضرورة فيثبت بذلك أن الإله الحق هو الله الذي له ما في السماوات وما في الأرض، وإنما يحسن أن يكون السائل مُجيبًا عن سؤاله، إذا علم أن خصمه لا يخالفه في الجواب الذي به يقيم

الحجة عليه ﴿كُتَبَ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ ﴾ أي قضاها وتفسير ذلك بقول النبي صلَّى الله عليه وآله وسلّم: «إن الله كتب كتابًا قبل أن يخلق السماوات والأرض، وفيه إن رحمتي سبقت غضبي، وفي رواية تغلب غضبي ﴿لَيَجْمَعَنَّكُمْ ﴾ مقطوع مما قبله، وهو جواب لقسم محذوف، وقيل هو تفسير للرحمة المذكورة تقديره أن يجمعكم، وهذا ضعيف لدخول النون الثقيلة في غير موضعها، فإنها لا تدخل إلاّ في القسم أو في غير الواجب ﴿إِلَى يَوْمِ القِيَامَةِ ﴾ قيل هنا إلى بمعنى في وهو ضعيف، والصحيح أنها للغاية على بابها ﴿الَّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُمْ فَهُمْ لا يُؤمِنُونَ ﴾ الذين مبتدأ وخبره لا يؤمنون: ودخلت الفاء لما في الكلام في معنى الشرط قاله الزجّاج وهو حسن، وقال الزمخشري الذين نصب على الذمّ أو رفع بخبر ابتداء مضمر، وقيل هو بدل من الضمير في ليجمعنكم وهو ضعيف، وقيل منادي وهو باطل ﴿ وَلَهُ مَا سَكَنَ فِي اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ ﴾ عطف على قوله قل لله، ومعنى سكن: حلَّ، فهو من السكني، وقيل هو من السكون وهو ضعيف لأن الأشياء منها ساكنة ومتحرّكة فلا يعمّ، والمقصود عموم ملكه تعالى لكل شيء ﴿قُلْ أَغَيْرَ اللَّهِ أَتَّخِذُ وَلِيًّا﴾ إقامة حجة على آلكفّار ورد عليهم بصفات الله الكريم التي لا يشاركه غيره فيها ﴿أُوَّلَ مَنْ أَسْلَمَ﴾ أي من هذه الأمة لأن النبي ﷺ سابق أمنه إلى الإسلام ﴿وَلاَ تَكُونَنَّ ﴾ في الكلام حذف تقديره وقيل لي: ولا تكونن من المشركين، أو يكون معطوفًا على معنى أمرت فلا حذف وتقديره أمرت بالإسلام، ونهيت عن الإشراك ﴿مَن يُصْرَفُ عَنْهُ يَوْمَنِذِ فَقَدْ رَجِيَهُ ﴾ أي مَنْ يهيره إيجيه العذاب يوم القيامة فقد رحمه الله، وقرىء يصرف بفتح الياء وفاعله الله ﴿وَذَلِكَ ﴾ إشارة الى صرف العذاب أو إلى الرحمة ﴿ وَإِن يَمْسَسُكُ اللَّهُ بِضُرَّ معنى يمسِبك يصبك، والنَّصَرَّ المرض وغيره على العموم في جميع المضرّات، والخير: العافية وغيرها على العموم أيضًا، والآية برهان على الوحدانية لانفراد الله تعالى بالضر والخير، وكذلك ما يعد هذا من

الأوصاف براهين وردّ على المشركين ﴿قُلْ أَيُّ شَيْءٍ أَكْبَرُ شَهَادَةٌ﴾ سؤال يقتضي جوابًا ينبني عليه المقصود، وفيه دليل على أن الله يقال فيه شيء لكن ليس كمثله شيء ﴿قُلِ اللَّهُ شَهِيدٌ بَيْنِي وبَيْنَكُمْ ﴾ يحتمل وجهين أحدهما أن يكون الله مبتدأ وشهيد خبره، والآخر أن يكون تمام الجواب عند قوله: قل الله، بمعنى أن الله أكبر شهادة، ثم يبتدىء على تقدير هو شهيد بيني وبينكم، والأول أرجح لعدم الإضمار، والثاني أرجح لمطابقته للسؤال، لأنَّ السؤال بمنزلة مَن يقول: مَن أكبر الناس؟ فيقال في الجواب، فلان وتقديره فلان أكبر، والمقصود بالكلام استشهاد بالله الذي هو أكبر شهادة على صدق رسول الله ﷺ، وشهادة الله بهذا هي علمه بصحّة نبوّة سيّدنا محمد ﷺ، وإظهار معجزته الدالّة على نبوّته ﴿وَمَن بَلَغَ﴾ عطف على ضمير المفعول في لأنذركم والفاعل يبلغ ضمير القرآن والمفعول محذوف يعود على من تقديره، ومن بلغه والمعنى أوحى إليّ هذا القرآن لأنذر به المخاطبين، وهم أهل مكة، وأنذر كل مَن بلغه القرآن من العرب والعجم إلى يوم القيامة، قال سعيد بن جبير: مَن بلغه القرآن فكأنما رأى سيّدنا محمد ﷺ، وقيل المعنى: ومَن بلغ الحلم وهو بعيد ﴿قُلْ أَيْنَكُمْ لَتَشْهَدُونَ ﴾ الآية: تقرير للمشركين على شركهم، ثم تبرّأ من ذلك بقوله: لا أشهد، ثم شهد الله بالوحدانية، ورُوِيَ أنها نزلت بسبب قوم من الكفّار أتوا رسول الله ﷺ فقالوا يا محمد ما تعلم مع الله إلها آخر ﴿يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمُ ﴾ تقدّم في البقرة ﴿الَّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُمْ فَهُمْ لاَ يُؤْمِنُونَ ﴾ الذين مبتدأ وخبره فهم لا يؤمنون وقيل الذين نعت للذين آتيناهم الكتاب وهو فاسد لأن الذين أُوتوا الكتاب ما استشهد بهم هنا إلاّ ليقيم الحجة على الكفّار ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ ﴾ لفظه استفهام ومعناه لا أحد أظلم ﴿ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى اللَّهِ ﴾ وذلك تنصّل من الكذب على الله، وإظهار لبراءة رسول الله ﷺ مما نسبوه إليه من الكذب، ويحتمل أن يريد بالافتراء، على الله ما نسب إليه الكفّار من الشركاء والأولاد ﴿ أَوْ كُذَّبَ بِآيَاتِهِ ﴾ أي علاماته وبراهينه ﴿أَيْنَ شُرَكَاؤُكُمُ﴾ يقال لهم ذلك على وجه التوبيخ ﴿تَزْعُمُونَ﴾ أي تزعمون أنهم آلهة فحذفه لدلالة المعنى عليه، والعامل في يوم نحشرهم محذوف ﴿ ثُمَّ لَمْ تَكُن فِتْنَتُّهُمْ ﴾ اَنْطُرْ كَيْفَ كَذَبُواْ عَلَيَّ الْمُسِيمِمُ وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَفَتَّرُونَ ﴿ وَمِنْهُم مَن يَسْتَعِيمُ إِلَيْكُ وَجَعَلْنَا عَلَىٰ مُلَوْمِهِمُ اَكِنَّةُ أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي ءَاذَا بِمِمْ وَقَرَّا وَإِن مَرَوًّا حَسُلَ مَايَةٍ لَا يُوْمِنُواْ بِهَا حَقَّةٌ لِمَا جَاءُهُ لَد يُجَدِلُونِكَ مَلُومِهِمْ أَكِنَةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي ءَاذَا بِمِمْ وَقَرَّا وَإِن مَرَوًّا حَسُلُ مَايَةٍ لَا يُوْمِنُواْ بِهَا حَقَّةً لِمَا يَاكُونَكَ يَجَدِلُونِكَ مَنْ اللَّهُ وَيَنْعُونَ عَنْهُ وَيَنْعُونَ عَنْهُ وَيَنْعُونَ عَنْهُ وَيَنْعُونَ عَنْهُ وَيَنْعُونَ مِنْ اللَّهُ وَلَا يَتُهُمُ وَمَا يَشْعُرُونَ ﴿ وَلَا يَعْلَمُوا عَلَى النَّارِ فَقَالُواْ يَلْقِلْنَا نُرَدُ وَلا نُكَذِبَ مِثَالِيْنِ وَيُعْلَى وَلَكُونَا وَنَ

الفتنة هنا تحتمل أن تكون بمعنى الكفر أي لم تكن عاقبة كفرهم إلا جحوده والتبرؤ منه، وقيل فتنتهم معذرتهم، وقيل كلامهم، وقوى، فتنتهم بالنصب على خبر كان واسمها أن قالوا، وقرى بالرفع على اسم كان وخبرها أن قالوا ﴿وَاللَّهِ رَبُّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ ﴾ جحود لشركهم، فإن قيل: كيف يجحدونه وقد قال الله ولا يكتمون الله حديثًا ، فالجواب أن ذلك يختلف باختلاف طوائف الناس واختلاف المواطن، فيكتم قوم ويقرّ آخرون، ويكتمون في مُوطِن ويقرُّون في مُوطَن آخر، لأن يوم القيامة طويل، وقد قال ابن عباس لما سُئِلَ عِن هذا السؤال إنهم جحدوا طمعًا في النجاة فختم الله على أفواههم، وتكلمت جوارحهم فلا يكتمون الله حديثًا ﴿ وَمِنْهُم مِّن يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ ﴾ الضمير عائد على الكفّار ، اوأفرد يستمع وهو فعل جماعة حملاً على لفظ من ﴿وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ ﴾ أكنة جمع كنان ، وهو الغطاء، وأن يفقهوه في موضع مفعول من أجله تقديره: كراهة أن يفقهوه، ومعنى الآية أن الله حال بينهم وبين فهم القرآن إذا استمعوه، وعبّر بالأكنة والوقر مبالغة، وهي استعارة ﴿اَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ﴾ أي قصصهم وأخبارهم، وهو جمع أسطار وأسطورة قال السهيلي حيث ما ورد في القرآن أساطير الأولين، فإن قائلها هو النضر بن الحارث وكان قد دخل بلد فارس وتعلُّم أخبار ملوكهم، فكان يقول حديثي أحسن من حديث محمد ﴿وَهُمْ يَنْهُونَ عَنْهُ وَيَنْأُونَ عَنْهُ ﴾ هم عائد على الكفّار، والضمير في عنه عائد على القرآن، والمعنى وهم ينهوني الناس عن الإيمان، وينأون هم عنه أي يبعدون، والنأي هو البعد، وقيل الضمير في عنه يعود على النبي ﷺ، ومعنى ينهون عنه ينهون الناس عن إذايته، وهم مع ذلك يبعدون عنه، والمراد بالآية على هذا أبو طالب ومَن كان معه يحمي النبي ﷺ، ولا يسلم وفي قوله ينهون وينأون ضرب من ضروب التجنيس ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ وُقِفُوا عَلَى النَّارِ ﴾ جواب لو محذوف هنا، وفي قوله ولو ترى إذ وقفوا على ربهم، وإنما حذف ليكون أبلغ ما يقدره السامع: أي لو ترى لرأيت أمرًا شنيعًا هائلاً، ومعنى وقفوا: حبسوا، قالم ابن عطيةً إ ويحتمل أن يريد بذلك إذا دخلوا النار، وإذا عاينوها وأشرفوا عليها، ووضع إذ موضع إذ المتحقيق وقوع الفعل حتى له ماض ﴿ يَا لَئِتَنَا نُرَدُ وَلاَ نُكَذَّبَ ﴾ قرىء برفع نكذب ونكون على

المُوْمِنِينَ ﴿ بَلَ بَدَاهُمُ مَّا كَانُوا يُحْفُونَ مِن قَبَلُ وَلَوْ رُدُّواْ لَعَادُواْ لِمَا نَهُواْ عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكَذِبُونَ ﴿ وَقَالُواْ إِلَّا عَنَى لَيْ بَلَ بَدَاهُمُ مَّا كَانُوا يُحْفُونَ مِن قَبَلُ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذَ وُقِفُواْ عَلَى رَبِّهِمٌ قَالَ اللَّيْسَ هَلَا بِالْحَقِّ إِنَّ هِمَ إِلَا حَيَائُنَا اللَّهُ نَيَا وَمَا نَحْنُ بِمَبَعُوثِينَ ﴿ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذَ وُقِفُواْ عَلَى رَبِّهُمْ قَالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ حَتَى إِذَا وَقِفُواْ عَلَى وَرَبِنَا عَلَى مَا فَرَطْنَا فِيهَا وَهُمْ يَحْمِلُونَ أَوْزَارَهُمْ عَلَى ظُهُورِهِمْ أَلَا سَآءَ مَا جَمَا اللَّهُ وَيَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللللْهُ اللللْهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللْهُ اللللْهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللْهُ الللللَّالَ اللللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ الللللَّهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللللْمُ اللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللِّهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللِّهُ الللللْمُ اللللللِيَّةُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللِمُ الللللِهُ اللللللِمُ اللللللِمُ اللللللِمُ الللللْمُ الللللِمُ الللللِمُ اللللللِمُ الللللْمُ اللللللِمُ اللللللْمُ اللللللِمُ اللللللِمُ الللللللللِمُ الللللللللِمُ اللللللِمُ الللللللللللِمُ اللللللللللللِمُ اللللَّالِمُ الللللللللِمُ الللللللللللِمُ الللللللِمُ اللللللِمُ اللل

الاستئناف والقطع على التمني، ومثله سيبويه بقولك دعني ولا أعود أي وأنا لا أعود، ويحتمل أن يكون حالاً تقديره نرد غير مكذبين، أو عطف على نرد، وقرىء بالنصب بإضمار أن بعد الواو في جواب التمني ﴿ بَلَ بَدَا لَهُم مّا كَانُوا يُخْفُون مِن قَبْلُ ﴾ المعنى ظهر لهم يوم القيامة في صحائفهم ما كانوا يخفون في الدنيا من عيوبهم وقبائحهم وقيل هي في أهل الكتاب أي بدا لهم ما كانوا يخفون من أمر محمد ﷺ، وقيل هي في المنافقين أي بدا لهم ما كانوا يخفون من القولان بعيدان، فإن الكلام أوله ليس في حق المنافقين ولا أهل الكتاب، وقيل إن الكفر، وهذان القولان بعيدان، فإن الكلام أوله ليس في حق المنافقين ولا أهل الكتاب، وقيل إن الكفار كانوا إذا وعظهم النبي ﷺ خافوا وأخفوا ذلك الخوف لثلا يشعر بها أتباعهم، فظهر لهم ذلك يوم القيامة ﴿ وَلَوْ رُدُوا لَعَادُوا ﴾ إخبار بأمر لا يكون لو كان كيف كان يكون وذلك مما انفرد الله بعلمه ﴿ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُون ﴾ يعني في قولهم يكون لو كان كيف كان يكون وذلك مما انفرد الله بعلمه ﴿ وَأَنَّهُمْ لَكَاذِبُون ﴾ يعني في قولهم ولا نكذب بآيات ربنا ونكون من المؤمنين، ولا يصح أن يرجع إلى قولهم يا ليتنا نرد، لأن التمني لا يحتمل الصدق ولا الكذب ﴿ وَقَالُوا إنْ هِيَ إلا حَيَاتُنَا الدُنيا ﴾ حكاية عن قولهم في إلكرا البعث الأخروي ﴿ قَالَ أَلَيْسَ هَذَا بِالْحَقّ ﴾ تقرير لهم وتوبيخ.

﴿قَالُوا يَا حَسْرَتَنَا عَلَى مَا فَرَّطْنَا فِيهَا ﴾ الضمير فيها للحياة الدنيا لأن المعنى يقتضي ذلك وإن لم يجر لها ذكر، وقيل الساعة أي فرّطنا في شأنها، والاستعداد لها، والأول أظهر ﴿وَهُمْ يَحْمِلُونَ أَوْزَارَهُمْ عَلَى ظُهُورِهِمْ ﴾ كناية عن تحمّل الذنوب، وقال على ظهورهم، لأن العادة حمل الأثقال على الظهور، وقيل إنهم يحملونها على ظهورهم حقيقة، ورُوِيَ في ذلك أن الكافر يركبه عمله بعد أن يتمثّل له في أقبح صورة، وأن المؤمن يركب عمله بعد أن يتمثّل له في أقبح صورة، وأن المؤمن يركب عمله بعد أن يتصوّر له في أحسن صورة ﴿أَلا سَاءَ مَا يَزِرُونَ ﴾ إخبار عن سوء ما يفعلون من الأوزار ﴿قَدْ نَعْلَمُ إِنّهُ لَيَحْرُنُكَ الَّذِي يَقُولُونَ ﴾ قرأ نافع يحزن حيث وقع بضم الياء من أحزن، إلى قوله لا يحزنهم الفزع الأكبر. وقرأ الباقون بفتح الياء من حزن الثلاثي وهو أشهر في اللغة. والذي يقولون: قولهم إنه ساحر، شاعر، كاهن ﴿فَإِنَّهُمْ لاَ يُكَذَّبُونَكَ ﴾ مَن

قرأ بالتشديد فالمعنى لا يكذبونك معتقدين لكذبك، وإنما هم يجحدون بالحق مع علمهم به، ومَن قرأ بالتخفيف، فقيل معناه لا يجدونك كاذبًا، يقال أكذبت فلانًا إذا وجدته كاذبًا، كما يقال أحمدته إذا وجدته محمودًا، وقيل هو بمعنى التشديد، يقال كذب فلأن فلأنَّا وأكذبه بمعنى واحد، وهو الأظهر لقوله بعد هذا يجحدون، ويؤيِّد هذا ما رُويَ أنها نزلت في أبي جهل فإنه قال لرسول الله صلَّى الله تعالى عليه وعلى آله وسلَّم: إنَّا لا نكفر بك ولكن نكذب ما جئت به، وأنه قال للأخنس بن شريق، والله إن محمد الصادق، ولكني أحسده على الشرف ﴿وَلَكِنَّ الظَّالِمِينَ ﴾ أي ولكنهم ووضع الظاهر موضع المضمر للدلالة على أنهم ظلموا في جحودهم ﴿ وَلَقَدْ كُذُّبَتْ رُسُلٌ مِّن قَبْلِكَ ﴾ الآية : تسلية للنبي على وحض له على الصبر، ووعد له بالنصر ﴿ وَلا مُبَدِّلُ لِكَلِّمَاتِ اللَّهِ ﴾ أي لمواعيده لرسله: كقوله: ﴿ وَلَقَد سَبَقَتْ كَلِمَتُنَا لِعِبَادِنا الْمُرْسَلِينِ إِنَّهِم لَهُمُ الْمَنْصُورُونَ ﴾ [الصّاقات: ٢٧٢]، وفي هذا تقوية للوعد ﴿وَلَقَدْ جَاءَكَ مِن نَّبَا المُرْسَلِينَ ﴾ أي من أخبارهم ويعني بذلك صبرهم ثم نصرهم، وهذا أيضًا تقوية للوعد والحضّ على الصبر، وفاعل جاءك محذوف تقديره نبأ أو خلاف، وقيل هو المجرور ﴿وَإِن كَانَ كَبُرَ عَلَيْكَ إِغْرَاضُهُمْ ﴾ الآية: مقصودها حمل النبي على الصبر والتسليم لما أراد الله بعباده من إيمان أو كفر ، فإنه صلى الله تعالى عليه وآله وسلم كان شديد الحرص على إيمانهم، فقيل له إن استطعت أن تدخل في الأرض أو تصعد إلى السماء فتأتيهم بآية يؤمنون بسببها، فافعل وأنت لا تقدر على ذلك، فاستسلم لأمر الله، والنفق في الأرض، معناه منفذ تنفذ منه إلى ما تبعث الأرض، وحذف جواب إن لفهم المعنى ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى الهُدَى ﴾ حجة الأهل السُّنَّة على القدرية فلا تكونن من الجاهلين، أي من الذين يجهلون أن الله لو شاء لجمعهم على الهدى ﴿إِنَّمَا يَسْتَجِيبُ الَّذِينَ يَسْمَعُونَ ﴾ المعنى إنما يستجيب لك الذين يسمعون فيفهمون ويعقلون ﴿ والمَوْتَى يَبْعَثُهُم اللَّهُ ﴾ فيها ثلاث تأويلات: أحدهما أن الموتى عيارة عن الكفّاد بموت قلوبهم، والبعث يُراد به الحشر يوم القيامة، فالمعنى أن الكفّار في الدنيا كالموت في قلّة

نُزِلَ عَلَيْهِ ءَايَةٌ مِّن رَّيِّهِ عُلَّا إِنَّ ٱللَّهَ قَادِرُ عَلَىٰ أَن يُنَزِلَ ءَايَةٌ وَلَكِكِنَّ أَكُثُمُ لَا يَعْلَمُونَ شَيُّ وَمَا مِن دَابَة فِ ٱلْأَرْضِ وَلَا طَلَيْرِ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْدِ إِلَّا أَمُمُ أَمْثَالُكُمُ مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَبِ مِن شَيَّءِ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِمْ دَابَة فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا طَلَيْرِ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْدِ إِلَّا أَمُمُ أَمْثَالُكُمُ مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَبِ مِن شَيَّءٍ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِمْ

سمعهم وعدم فهمهم، فيبعثهم الله في الآخرة، وحينتذ يسمعون، والآخر أن الموتى عبارة عن الكفَّار، والبعث عبارة عن هدايتهم للفهم والسمع والثالث أن الموتى على حقيقته، والبعث على حقيقته فهو إخبار عن بعث الموتى يوم القيامة ﴿وَقَالُوا لَوْلاَ نُزِّلَ عَلَيْهِ آيَةٌ مِّن رَّبِّهِ ﴾ الضمير في قالوا للكفّار، ولولا عرض، والمعنى أنهم طلبوا أن يأتي النبي على باية على نبوته، فإن قيل؛ فقد أتى بآية ومعجزاته كثيرة فَلِمَ طلبوا آية؟ فالجواب من وجهين: أحدهما أنهم لم يعتدُّوا بما أتى به: وكأنه لم يأتِ بشيء عندهم لعنادهم وجحدهم، والآخر أنهم إنما طلبوا آية تضطرهم إلى الإيمان من غير نظر ولا تفكّر ﴿قُلْ إِنَّ اللَّهَ قَادِرٌ عَلَى أَن يُنَزِّلُ آيةً ﴾ جواب على قولهم، وقد حُكِيَ هذا القول عنهم في مواضع من القرآن وأجيب عليه بأجوبة مختلفة، منها ما يقتضي الردّ عليهم في طلبهم الآيات فإنه قد أتاهم بآيات وتحصيل الحاصل لا ينبغي كقوله: ﴿قَدْ بَيِّنَا الآياتِ﴾ [البقرة: ١١٨] وكقوله: ﴿أُو لَمْ يَكْفِهِم أَنَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الكِتَابَ يُتْلَى عَلَيْهِم﴾ [العنكبوت: ٥١]، ومنها ما يقتضي الإعراض عنهم، لأن الخصم إذا تبين عناده سقطت مكالمته، ويحتمل أن يكون من هذا قوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ قَادِرٌ على أن يُنزل آية ﴾ [الأنعام: ٣٧]، ويحتمل أيضًا أن يكون معناه قادر على أن ينزل آية تضطرّهم إلى الإيمان ﴿وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ﴾ حذف مفعول يعلمون، وهو يحتمل وجهين: أحدهما لا يعلمون أن الله قادر، والآخر لا يعلمون أن الله إنما منع الآيات التي تضطرهم إلى الإيمان لمصالح العباد، فإنهم لو رأوها ولم يؤمنوا لعوقبوا بالعذاب ﴿بِجَنَاحَنِهِ ﴾ تأكيد وبيان وإزالة للاستعارة المتعاهدة في هذه اللفظة، فقد يقال طائر للسعد والنحس ﴿ أَمْمُ أَمْثَالُكُم ﴾ أي في الخلق والرزق، والحياة والموت، وغير ذلك، ومناسبة ذكر هذا لما قِبله من وجهين: أحدهما أنه تنبيه على مخلوقات الله تعالى، فكأنه يقول: تفكّروا في مخلوقاته، ولا تطلبوا غير ذلك من الآيات، والآخر: تنبيه على البعث، كأنه يقول جميع الدواب والطير يحشر يوم القيامة كما تحشرون أنتم، وهو أظهر لقوله بعده، ثم إلى ربّهم يحشرون ﴿مَّا فَرَّطْنَا فِي الْكِتَابِ مِن شَيْءٍ﴾ أي ما غفلنا والكتاب هنا هو اللوح المحفوظ، والكلام على هذا عام، وقيل هو القرآن والكلام على هذا خاص: أي ما فرطنا فيه من شيء فيه هدايتكم والبيان لكم ﴿ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِمْ يُخشَرُونَ ﴾ أي تبعث الدواب والطيور يوم القيامة للجزاء والفصل بينهما ﴿وَالَّذِينَ كَذَّبُوا﴾ الآية: لما ذكر قدرته على بعث الخلق

يُحْشَرُون ﴿ وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِعَايِنِنَا صُعُّ وَبُكُمْ ۚ فِي الظُّلُمَاتِ مَن يِشَا اللهُ يُصَلِلهُ وَمَن يَشَا عَمَ اللهِ عَلَى صِرَطِ مُستَقِيمِ ﴿ قَلَ الرَّهَ يَنْكُمْ إِنْ أَتَنكُمْ عَذَابُ اللهِ أَوْ اَنَبْكُمُ اللهَاعَةُ أَغَيْرَ اللهِ يَتَعُونَ إِن كُنتُمْ صَلَاقِينَ ﴿ فَلَ إِنَاهُ تَدْعُونَ فَيَكُمْ عَذَابُ اللهِ أَوْ اَنَبْكُمُ اللهَاعَةُ اَغَيْرَ اللهِ تَدَعُونَ إِن شَاءَ وَتَنسَوْنَ مَا تَدْعُونَ إِنَهِ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ اللهُ

كلهم أتبعه بأن وصف مَن كذب بذلك بالصّسم والبكم، وقوله: ﴿فِي الظّلُمَاتِ ﴾ يقوم مقام الوصف بالعمى ﴿قُلْ أَوَأَيْتَكُمْ ﴾ معناه أخبووني والضمير الثاني للخطاب، ولا محل له من الإعراب وجواب الشرط محذوف تقديره إن أتاكم عذاب الله أو أتتكم الساعة مَن تلعون؟ ثم وقفهم على أنهم لا يدعون حيننذ إلا الله ولا يدعون آلهتهم، والآية احتجاج عليهم، وإثبات للتوحيد، وإبطال للشرك ﴿إن شاء ﴾ استثناء أي يكشف ما نزل بكم إن أواد ﴿وَقَنسَوْنَ مَا تُشْرِكُونَ ﴾ يحتمل أن يكون من النسيان أو التوك ويصيبكم به إن أواد ﴿وَقَنسَوْنَ مَا تُشْرِكُونَ ﴾ يحتمل أن يكون من النسيان أو التوك وتحضيض وفيه دليل على نفع التضرع حين الشدائد ﴿فَلَمَّا نَسُوا ﴾ الآية الي الما تركوا الاتعاظ بما ذكروا به من الشدائد فتح عليهم أبواب الرزق والنّمَم ليشكروا عليها فلم يشكروا فأخذهم الله ﴿مُبْلِسُونَ ﴾ آخرهم ، وذلك عبارة عن استنصالهم بالكلية ﴿والحَمْدُ لِلّهِ شكر على هلاك الكفّار فإنه نعمة على المؤمنين وقيل إنه أجبار على ما تقدّم من الملاطفة في أخذة لهم بالشر ليزدجروا أو بالخير ليشكروا حتى الكفّار أيشم العداب بعد الإندار والإعدار ﴿قُلْ أَرَأَيْتُمْ ﴾ الآية ، احتجاج على الكفّار أيضًا وغيد وقيل إنه وغيد وتهديد، والبغتة ما لم يتقدّم لهم شعور به ، والجهرة ما بدت لهم مخايله ، وقبل بعد وقبل بعد وقبل بعد وقبد وتهديد، والبغتة ما لم يتقدّم لهم شعور به ، والجهرة ما بدت لهم مخايله ، وقبل بعتة وقبل بدت لهم مخايله ، وقبل بعتة وقبد به ما لهم معايله ، وقبل بعته وقبل بعته عليه ، وقبل بعته وقبل بعته المنافوة في الماخوة في المحدود في المنافوة في أخذه الم معايله ، وقبل بعته وقبل بعته المنافوة في أخذه الم معايله ، وقبل بعته وقبل بعته المنافوة في أخذه المنافوة في أخذه الله معايله ، وقبل بعته عليه محايله ، وقبل بعته وقبل بعته المنافوة في أخذه المنافوة في أخذ

عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْزَنُونَ ﴿ وَالَّذِينَ كَذَّبُواْ جِنَاكِنِنَا يَمَثُّهُمُ الْعَذَابُ بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ ﴿ قُلَ لَا اللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلَا أَقُولُ لَكُمْ إِنِي مَلَكُ إِنَ أَتَّيِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَى قُلُ لَا أَقُولُ لَكُمْ إِنِي مَلَكُ إِنَ أَتَّيِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَى وَيِهِمْ هَلْ يَسْتَوِى الْأَعْمَىٰ وَالْبَصِيرُ أَفَلَا تَنَفَكَرُونَ ﴿ وَلَا أَقُولُ لَكُمْ إِنِي مَلَكُ إِنَ أَتَيْعُ إِلَا مَا يُوحَى إِلَى وَيِهِمْ لَلْ يَسْتَوِى الْأَعْمَىٰ وَالْبَصِيرُ أَفَلَا تَنَفَكَرُونَ ﴿ وَأَنْذِرْ بِهِ الّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحْسَرُواْ إِلَى وَيِهِمْ لَلْكَ لَكُمْ مِن دُونِهِ وَ إِنِّ وَلَا شَفِيعٌ لَعَلَّهُمْ يَنَقُونَ ﴿ وَلَا تَظُرُو اللَّذِينَ يَدْعُونَ وَبَهُم بِالْغَدَوْةِ وَالْعَشِي لَيْسُولُ اللَّهُ عَلَيْهِم مِن شَيْءٍ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِن شَيْءٍ فَتَطُرُوهُ أَنْ اللَّهُ عَلَيْهِم مِن اللَّهُ عَلَيْهِم فِي اللَّهُ عَلَيْهِم مِن اللَّهُ عَلَيْهِم فِي اللَّهُ عَلَيْهِم مِن اللَّهُ عَلَيْهِم فِي اللَّهُ عَلَيْهِم فِي اللَّهُ عَلَيْهُم مِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِم فِي اللَّهُ عَلَيْهِم فِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُم مِن اللَّهُ عَلَيْهِم فِي اللَّهُ عَلَيْهِم فِي اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِم فَي اللَّهُ عَلَيْهِم فِي اللَّهُ عَلَيْهِم فِي اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِم فَي اللَّهُ عَلَيْهِم فَي اللَّهُ عَلَيْهِم فَي اللَّهُ عَلَيْهِم فَي اللَّهُ عَلَيْهُولُوا أَهُمَا وَلَوْا أَهُمَا لِيَعْلِى اللَّهُ عَلَيْهِم فَي اللَّهُ عَلَيْهِم فَي اللَّهُ عَلَيْهِم فَي اللَّهُ عَلَيْهِم فَي اللَّه عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّه اللَّه اللَّهِ عَلَيْهُم الْمُنْ اللَّهُ اللَّه اللَّه اللَّهُ عَلَيْهِم الْعَلِي اللَّهُ اللَّه اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ عُلِي اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِم الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ الللَّهُ الللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللْهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

بالليل؛ وجهرة بالنهار ﴿قُل لاَّ أَقُولُ لَكُمْ عِنْدِي خَزَائِنُ اللَّهِ ﴾ الآية: أي لا أدّعي شيئًا منكرًا ولا يستبعد، إنما أنا نبي رسول كما كان غيري من الرسل ﴿الأَعْمَى وَالْبَصِيرُ ﴾ مثال للضالّ والمهتدي ﴿وَأَنذِرْ بِهِ الَّذِينَ يَخَافُونَ ﴾ الضمير في به يعود على ما يوحى والإنذار عام لجميع الناس وإنما خصّص هنا بالذين يخافون، لأنه قد تقدّم في الكلام ما يقتضي اليأس من إيمان غيرهم فكأنه يقول أنذر الخائفين لأنه ينفعهم الإنذار، وأعرض عمّن تقدّم ذكره من الذين لا يسمعون ولا يعقلون ﴿لَيْسَ لَهُم مِّن دُونِهِ وَلِيٍّ وَلاَ شَفِيعٌ﴾ في موضع الحال من الضمير في يحشروا، واستثناف إخبار ﴿لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ ﴾ يتعلق بأنذر ﴿وَلاَ تَطْرِدِ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم الآية: نزلت في ضعفاء المؤمنين. كبلال، وعمار بن ياسر، وعبد الله بن مسعود، وخباب، وصهيب، وأمثالهم، وكان بعض المشركين من قريش قد قالوا للنبي صلَّى الله عليه وآله وسلّم: لا يمكننا أن نختلط مع هؤلاء لشرفنا فلو طِردتهم لاتّبعناك، فنزلت هذه الآية ﴿بِالغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ﴾ قيل هي الصلاة بمكة قبل فرض الخمس وكانت غدوة وعشية، وقيل هي عبارة عن دوام الفعل، ويدعون هنا من الدعاء وذكر الله أو بمعنى العبادة ﴿يُريدُونَ وَجْهَهُ ﴾ إخبار عِن إخلاصهم لله وفيه تزكية لهم ﴿مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِم مِّن شَيْءٍ ﴾ الآية: قيل الضمير في حسابهم للذين يدعون، وقيل للمشركين، والمعنى على هذا لا تحاسب عنهم، ولا يحاسبون عنك، فلا تهتم بأمرهم حتى تطرد هؤلاء من أجلهم، والأول أرجح، لقوله وما أنا بطارد الذين آمنوا، وقوله إن حسابهم إلاّ على ربّى، والمعنى على هذا أنّ الله هو الذي يحاسبهم فلأي شيء تطردهم ﴿فَتَطْرُدَهُمْ ﴾ هذا جواب النفي في قوله ما عليك ﴿فَتَكُونَ مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ هذا جواب النهي في قوله ولا تطرد أو عطف على فتطردهم ﴿ وَكَذَلِكَ فَتَنَّا بَعْضَهُم بِبَعْض ﴾ أي ابتلينا الكقّار بالمؤمنين، وذلك أن الكقّار كانوا يقولون أهؤلاء العبيد والفقراء مَنّ الله عليهم بالتوفيق للحق والسعادة دوننا، ونحن أشرف أغنياء

وكان هذا الكلام منهم على وجه الاستبعاد بَدَّنْكُ ﴿ أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَغْلَمَ بِالْشَّاكِرِينَ ﴾ رد على الكفّار في قولهم المتقدّم ﴿ وَإِذَا جَاءَكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِآيَاتِنَا فَقُلْ سَلامٌ عَلَيْكُمْ ﴾ هم الذين نهى النبي على عن طردهم أمر بأن يسلم عليهم إكرامًا لهم وأن يؤنسهم بما بعد هذا ﴿ كَتَبُّ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَة ﴾ أي حتمها وفي الصحيح: إن الله كتب كتابًا فهو عدده فوق العرش إن رحمتي سبقت غضبي ﴿أَنَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنكُمْ شُوءًا﴾ الآية. وعد بالمغفرة والرحمة لنمَن تاب وأصلح، وهو خطاب للقوم المذكورين قبل أوحكمها عام فيهم وفي غيرهم والجهالة قد ذكرت في النساء، وقيل نزلت بسبب أن عمل بن الخطاب أشار على رسول الله ﷺ أن يطرد الضعفاء عسى أن يسلم الكفّار، فلما نزلت لا تطرد ندم عمر على قوله وتاب منه فنزلت الآية، وقرىء أنه بالفتح على البدل من الرحمة وبالكسر على الاستئناف، وكذلك فإنه غفور رحيم بالكسر على الاستئناف وبالفتح خبر ابتداء مضمر تقديره فأمره أثه خفور رحيم، وقيل تكرار للأولى لطول الكلام ﴿وَكَلَلِكَ نُفَصِّلُ ﴾ الإشارة إلى الها تقادم من النهي عن الطرد وغير ذلك، وتفصيل الآيات شرحها وبيانها ﴿وَلِتَسْتَبِينَ سَبِيلُ المُجْرِمِينَ﴾ بتاء الخطاب ونصب السبيل على أنه مفغول به، وقرىء بتاء التأنيث ورفع السبيل على أنه فاعل مؤنث وبالياء والرفع على تذكير السبيل، لأنه يجوز فيه التذكير والتأنيث ﴿الَّذِينَ تَذْعُونَ ﴾ أي تعبدون ﴿قَدْ ضَلَلْتُ إِذَّا ﴾ أي إن اتَّبعت أهواءكم ضللت ﴿عَلَى بَيْنَةٍ ﴾ أي على أَمْر بين مَن معرفة ربّي والهاء في بينة للمبالغة أو للتأنيث ﴿وَكَذَّبْتُم بِهِ ﴾ الضمير عائد على الرب أو على البيّنة ﴿مَا حِندِي مَا تَسْتَمْجِلُونَ بِهِ ﴾ أي العذاب الذي طلبوه في قولهم المُعْالُمطر علينا حجارة من السماء، وقيل الآيات التي اقترحوها والأول أظهر ﴿يَقُصُ الْحَقُّ ﴾ مُثَّلُ القصص وقرىء يقضي بالضاد المعجمة من القضاء وهو أرجع لمقوله ﴿ وَهُو حَيْنُ الْفَاصِلِينَ ﴾ أي الحاكمين ﴿ قُلْ لَّو أَنَّ عِندِي مَا تَسْتَعْجُلُونَ بِهِ لَقَضِيَ الْأَمْرُ ﴾ أي لو كان عندي العُذابُ

الْأَمْرُ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ مَّ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِالظَّلِمِينَ ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِ اللَّبَ وَالْبَحْ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَفَةٍ إِلَّا يَمْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلْمُنَ الأَرْضِ وَلَا وَلَا يَالِمِ وَلَا يَالِمِ وَلَا يَالِمِ وَلَا يَالِمِ وَلَا يَالِمُ مَا جَرَحْتُم وَالنّهَارِ ثُمُ وَطُو وَلَا يَالِمِ وَلَا يَالِمُ وَلَا يَالِمُ وَلَا يَالِمُ وَكُنْ مُن مَن أَنْهُ مُ اللّهِ مَوْلَا لَهُ مَا جَمَعُهُمْ مُعْ مَن يَنْفِعُكُم مُعْ مَن يَعْفَى اللّهُ وَلَا يَهُ مَن اللّهُ مَوْلَا لَهُ مُ الْحَقِ أَلَا لَهُ الْحَلَى اللّهِ مَوْلَا لَهُ مُ الْحَقِ أَلَا لَهُ الْحَلَى اللّهِ مَوْلَا لَهُمُ الْحَقِ أَلَا لَهُ الْحَلَيْمُ وَهُو السّرَعُ الْحَيْقُ مَن الشّعَلِينَ ﴿ قُلُ اللّهُ اللّهُ مَوْلَا لَهُمُ الْحَقِ أَلَا لَهُ الْحَلْمُ الْمَوْتُ اللّهُ اللّهُ مَوْلَلُهُمُ الْحَقِ أَلَا لَهُ الْحَلَيْمُ وَهُو السّرَعُ الْحَسِينَ فَي قُلْ مَن يُنجِيكُم مِن الشّعَلِينَ فَي قُلْ مَن يُنجِيكُم مِن الشّعَلِينَ فَي قُلْ اللّهُ مَوْلُلُهُ مُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللللللّ

على التأويل الأوّل. والآيات المقترحة على التأويل الآخر، لوقع الانفصال وزال النزاع لنزول العذاب أو لظهور الآيات ﴿مَفَاتِحُ الغَيْبِ﴾ استعارة وعبارة عن التوصّل إلى الغيب كما يتوصل بالمفاتح إلى ما في الخزائن، وهو جمع مفتح بكسر الميم بمعنى مفتاح، ويحتمل أن يكون جمع مفتح بالفتح وهو المخزن ﴿وَلاَ حَبَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ الأَرْضِ﴾ تنبيه بها على غيرها لأنها أشدّ تغييبًا من كل شيء ﴿فِي كِتَابٍ مُّبِينٍ﴾ اللوح المحفوظ، وقيل علم الله ﴿يَتَوَفَّاكُم بِاللَّيْلِ﴾ أي إذا نمتم، وفي ذلك اعتبار واستدلال على البعث الأُخروي ﴿مَا جَرَحْتُمْ ﴾ أي ما كسبتم من الأعمال ﴿يَبْعَثُكُمْ فِيهِ ﴾ أي يوقظكم من النوم، والضمير عائد على النهار لأن غالب اليقظة فيه، وغالب النوم بالليل ﴿ أَجَلُ مُسَمِّي ﴾ أجل الموت ﴿ حَفَظَةً ﴾ جمع حافظ وهم الملائكة الكاتبون ﴿ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا ﴾ أي الملائكة الذين مع ملك الموت ﴿ ثُمَّ رُدُوا ﴾ خروج من الخطاب إلى الغيبة والضمير لجميع الخلق ﴿ قُلْ مَن يُنَجِّيكُم﴾ الآية: إقامة حجة، وظلمات البر والبحر: عبارة عن شدائدهما وأهوالهما كما يقال لليوم الشديد مظلم ﴿عَذَابًا مِّن فَوْقِكُمْ أَوْ مِن تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ ﴾ قيل الذي من فوق إمطار الحجارة، ومن تحت الخسف، وقيل من فوقكم: تسليط أكابركم، ومن تحت أرجلكم: تسليط سفلاتكم، وهذا بعيد ﴿أُو يَلْبِسَكُمْ شِيَعًا﴾ أي يخلطكم فرقًا مختلفين ﴿وَيُلِيقَ بَعْضَكُم بَأْسَ بَعْضٍ ﴾ بالقتال، واختلف هل الخطاب بهذه الآية للكفَّار أو المؤمنين؟ ورُوِيَ أنه لمّا نزلت أن يبعث عليكم عذابًا من فوقكم، قال رسول الله ﷺ: «أعوذ بوجهه»، فلما

يَفْقَهُونَ ﴿ وَلَا رَأَيْتَ الَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي ءَايَلِنَا فَأَغْرِضَ عَنْهُمْ جَوَّكِلِ ﴿ لِكُلِّ فَلَو أَمْسَ عَلَيْهُمْ بَوَكِيلِ ﴿ لَكُلُّ فَلَو أَمْسَ عَلَيْهُمْ عَنْهُمْ حَقَى يَخُوضُوا فِي خَلِيثٍ غَيْوِدٌ وَإِمَّا يُلْسِينَكَ لَعَلَمُونَ ﴿ وَهَا عَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ الْفَالِمِينَ ﴿ وَمَا عَلَى اللَّذِيبَ يَلَقُونَ مِنْ حِسَلِهِ مِعَ الْقَوْمِ الظّلِلِمِينَ ﴿ وَمَا عَلَى اللَّذِيبَ يَلَقُونَ مِنْ حِسَلِهِ مِعَ الْقَوْمِ الظّلِلِمِينَ ﴿ وَمَا عَلَى اللَّذِيبَ يَلَقُونَ مِنْ حِسَلِهِ مِعَ الشَّيْطِلُنُ فَلَا نَقْعَدُ بَعْدَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مَنْ عَلَيْهِ وَلَهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنْ عَلَيْهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَا عَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَيْكُوا عَلَا عَلَا الللّهُ عَلَى ال

نزلت من تحت أرجلكم قال: «أعوذ يوجهك»، فلما نزلت أو البسكم شيعًا، قال النبي على: «هذا أهون»، فقضى الله على هذه الأمة بالفتن والقتال إلى يوم القيامة.

﴿ وَكَذَّبَ بِهِ قَوْمُكَ ﴾ الضمير عائد على القرآن، أو على الوعيد المتقدّم، وقومك هم قريش ﴿ لَسْتُ عَلَيْكُم بِوَكِيلِ ﴾ أي بحفيظ ومتسلّط، وفي ذلك متاركة نسختها آية القتال ﴿ لَكُلُّ نَبَا مُسْتَقَرُّ ۚ أَي فِي غَايَة يعرف عندها صدق مَن كذبه ﴿ يَتَخُوضُونَ فِي آيَاتِنَا ﴾ في الاستهزاء بها والطعن فيها ﴿فَأَغْرِضْ عَنْهُمْ ﴾ أي قم ولا تجالسهم ﴿وإمَّا يُنسِيَنُّكَ السَّيْطَانُ ﴾ إما مركبة من إن الشرطية وما الزائدة، والمعنى إن أنساك الشيطان النهي عن مجالستهم، فلا تقعد بعد أن تذكر النهي ﴿ وَمَا عَلَى الَّذِينَ يَتَّقُونَ مِنْ حِسَابِهِم مِّن شَيْءٍ ﴾ الذين يتّقون هم المؤمنون والضمير في حسابهم للكفّار والمستهزئين والمعنى ليس على المؤمنين شيء من حساب الكفّار على استهزائهم وإضلالهم، وقيل إن ذلك يقتضي إباحة جلوس المؤمنين مع الكافرين، لأنهم شق عليهم النهي عن ذلك إذا كانوا لا بدّ لهم من مخالطتهم في طلب المعاش وفي الطواف بالبيت وغير ذلك، ثم نسخت بآية النساء، وهي: ﴿وِقَدْ نَزِلَ عَلَيْكُم في الكِتَابِ أَن إِذَا سَمِعْتُم آيات اللَّهِ ﴾ [النساء: ١٤٠] الآية، وقيل إنها لا تقتضي إياحة القعود ﴿ وَلَكِن ذِكْرَى لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ ﴾ فيه وجهان أحدهما أن المعنى ليس على المؤمنين حساب الكفّار، ولكن عليهم تذكيرًا لهم، ووعظ، وإعراب ذكرى على هذا نصب على المصدر وتقديره يذكرونهم ذكرى، أو رفع على المبتدا تقديره عليهم ذكري، والضمير في لعلَّهم عائد على الكفَّار: أي يذكرونهم رجاء أن يتَّقوا أو عائد على المؤمنين أي يذكرونهم ليكون تذكيرهم ووعظهم تقوى الله. الوجه الثاني أن المعنى ليس نهي المؤمنين عن القعود مع الكافرين بسبب أن عليهم من حسابهم شيء وإنما هو ذكري للمؤمنين، وإعراب ذكري على هذا خبر ابتداء مضمر تقديره: ولكن نهيهم ذكرى أو مفعول من أجله تقديره إنما نهوا ذكرى، والضمير في لعلهم على هذا للمِؤمنين لا غير ﴿وَذَرِ الَّذِينَ ﴾ قيل إنها متاركة منسوخة بالسيف، وقيل بل هي تهديد فلا متاركة ولا نسخ فيها ﴿اتَّخَذُوا دِينَهُمْ لَعِبًا ولَهْوًا﴾

وَغَرَّتْهُ مُ الْحَيَوْةُ الدُّنِيَّا وَذَكِرْ بِهِ آن تَبْسَلَ نَفْشُ بِمَا كَسَبَتْ لَيْسَ لَمَا مِن دُوبِ اللّهِ وَلِيُّ وَلَا شَفِيعٌ وَإِن تَعْدِلْ كُلُ عَدْلِ لَا يُوْخَذ مِنْهَ أَوْلَيْكَ الَّذِينَ أَبْسِلُوا بِمَا كَسَبُواْ لَهُمْ شَرَابُ مِن حَمِيمٍ وَعَذَابُ اللّهِ مَا لَا يَنفَعُنَا وَلَا مِن حَمِيمٍ وَعَذَابُ اللّهِ مَا لَا يَنفَعُنَا وَلا مِن حَمِيمٍ وَعَذَابُ اللّهِ مَا لَا يَنفَعُنَا وَلا مِن حَمِيمٍ وَعَذَابُ اللّهُ عَلَا إِنهُ مَا كَانُوا يَكَفُرُونَ فِي قُلْ أَندَعُوا مِن دُوبِ اللّهِ مَا لَا يَنفَعُنَا وَلا يَضَرُّنَا وَنُرَدُ عَلَى اَعْدَابُ اللّهُ مَا لَا يَنفَعُنَا وَلا يَصْرُنُا وَنُرَدُ عَلَى الْعَلِيلِينَ فِي اللّهُ كَالّذِى السّتَهُوتَةُ الشَّيَطِينُ فِي الْأَرْضِ حَيْرَانَ لَهُ وَالْمَدَى اللّهُ مَا لَا يَعْدَلِهُ وَلَا اللّهُ مَا لَا يَعْدَلُونَ اللّهُ وَاللّهُ مَا لَا يَعْدَلُونَ اللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُلْكُ وَمُ اللّهِ هُو اللّهُ وَاللّهُ الْمُلْكُ وَمُ اللّهِ عَلَى السّمَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ الْمُ اللّهُ عَلَى السّمِولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ

أي اتخذوا الدين الذي كان ينبغي لهم لعبًا ولهوًا لأنهم سخروا منًا واتخذوا الدين الذي يعتقدونه لعبًا ولهوًا لأنهم لا يؤمنون بالبعث فهم يلعبون ويلهون ﴿وَذَكُرْ بِهِ ﴾ الضمير عائد على الدين أو على القرآن ﴿أَن تُبْسَلَ﴾ قيل معناه أن تحبس، وقيل تفضح، وقيل تهلك وهو في موضع مفعول من أجله أي ذكر به كراهة أن تبسل نفس ﴿وَإِن تَغْدِلْ كُلَّ عَدْلِ﴾ أي وإن تعط كل فدية لا يؤخذ منها ﴿قُلْ أَنْدُعُوا مِن دُونِ اللَّهِ ﴾ الآية: إقامة حجة وتوبيخ للكفّار ﴿ وَنُرَدُ عَلَى أَخْفَابِنَا ﴾ أي نرجع من الهدى إلى الضلال وأصل الرجوع على العقب في . المشي، ثم استعير في المعاني، وهذه جملة معطوفة على أندعوا، والهمزة فيه للإنكار والتوبيخ ﴿كَالَّذِي اسْتَهْوَتُهُ الشَّيَاطِينُ ﴾ الكاف في موضع نصب على الحال من الضمير في نرد: أي كيف نرجع مشبهين مَن استهوته الشياطين أو نعت لمصدر محذوف تقديره ردًا كردّ الذي، ومعنى استهوته الشياطين ذهبت به في مهامه الأرس، وأخرجته عن الطريق فهو استفعال من هوى يهوي في الأرض إذا ذهب فيها، وقال الفارسي: استهوى بمعنى أهوى وقد استذلَّ بمعنى أذلَّ ﴿حَيرَانَ ﴾ أي ضالٌ عن الطريق، وهو نصب على الحال من المفعول في استهوته ﴿لَهُ أَضِحَابٌ يَدْعُونَهُ إلى الهدى اثْتِنَا﴾ أي لهذا المستهوي أصحاب وهم رفقة يدعونه إلى الهدى أي إلى أن يهدوه إلى الطريق، يقولون له ائتنا، وهو قد تاه وبعد عنهم فلا يجيبهم: وهذا كله تمثيل لمَن ضلّ في الدين عن الهدى، وهو يدعى إلى الإسلام فلا يجيب، وقيل نزلت في عبد الرحمن بن أبي بكر الصدّيق حين كان أبوه يدعوه إلى الإسلام، ويبطل هذا قول عائشة ما نزل في آل أبي بكر شيء من القرآن إلا براءتي ﴿ وَأَنْ أَقِيمُوا ﴾ عِطف على لنسلم، أو على مفعول أمرنا ﴿ قَوْلُهُ الْحَقُّ ﴾ مرفوع بالابتداء وخبره يوم يقول، وهو مقدّم عليه والعامل فيه معنى الاستقرار كقولك يوم الجمعة القتال،

واليوم بمعنى الحين وفاعل يكون مضمر، وهو فاعل كن أي حين يقول لشيء كن فيكون ذلك الشيء ﴿ يَوْمَ يُنفَخُ فِي الصُّورِ ﴾ ظرف لقوله له الملك كقوله لمَّن المُّلك اليوم، وقيل في إعراب الآية غير هذا مما هو ضعيف أو تخليط ﴿عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ ﴾ خبر ابتداء مضمر ﴿ لأَبِيهِ آزَرَ ﴾ هو اسم أبي إبراهيم، فإعرابه عطف بيان أو بدل ؛ ومنع من الصرف للعجمة والعلمية، لا للوزن لأن وزنه فاعل نحو عابر وشالح، وقرىء بالرفع على النداء، وقيل إنه اسم صنم لأنه ثبت أن اسم أبي إبراهيم تارخ، فعلى هذا يحتمل أن يكون لقب يه لملازمته له، أو أريد عابد آزر، فحدف المضاف وأقيم المضاف إليه مقامه، وذلك بعيد، ولا يبعد أن يكون له اثنان ﴿ نُرِيَ إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ قيل إنه فرج الله السماوات والأرض حتى رأى ببصره الملك الأعلى والأسفل، وهذا يحتاج إلى صحة نقل، وقيل رأى ما يراه الناس من الملكوت، ولكنه وقع له بها من الاعتبار والاستدلال ما لم يقع لأحد من أهل زمانه ﴿وَلِيَكُونَ﴾ متعلق بمحذوف تقديره وليكون من الموقنين فعلنا به ذلك ﴿ فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ اللَّيْلُ ﴾ أي ستره يقال جنّ عليه الليل وأجنّه ﴿ رَأَى كَوْكَبًا قَالَ هَذَا رَبِّي ﴾ يحتمل أن يكون هذا الذي جرى لإبراهيم في الكوكب والقمر والشمس أن يكون قبل البلوغ والتكليف. وقد رُوِيَ أن أمه ولدته في غار خوفًا من نمروذ إذ كان يقتل الأطفال لأن المنجمين أخبروه أن هلاكه على يد صبي، ويحتمل أن يكون جرى له ذلك بعد بلوغه وتكليفه، وأنه قال ذلك لقومه على وجه الردّ عليهم والتوبيخ لهم، وهذا أرجح لقوله بعد ذلك ﴿إِنِّي بَرِيءٌ مِّمًّا تُشْرِكُونَ﴾ ولا يتصور أن يقول ذلك وهو منفرد في الخار لأن ذلك يقتضى محاجة وردًا على قومه، وذلك أنهم كانوا يعبدون الأصنام والشمس والقمر والكواكب، فأراد أن يبين لهم الخطأ في دينهم وأن يرشدهم إلى أن هذه الأشياء لا يصبح أن يكون واحدًا منها إلهًا لِقيام الدليل على حدوثها وأن الذي أحدثها ودبر طلوعها وغروبها وأفولها هو الإله الحق وحدة، وقوله: هذا ربّي قول من ينصف خصمه مع علمه أنه مِلْهِالل لأن ذلك أدعى إلى الحق وأقرب إلى رجوع الخصم، ثم أقام عليهم الحجة بقوله، لا أحبّ

الآفلين: أي لا أحبّ عبادة المتغيّرين لأن التغيّر دليل على الحدوث، والحدوث ليس من صفة الإله ثم استمرّ على ذلك المنهاج في القمر وفي الشمس، فلما أوضح البرهان، وأقام عليهم الحجّة، جاهرهم بالبراءة من باطلهم، فقال إني بريء مما تشركون، ثم أعلن لعبادته لله وتوحيده له فقال: ﴿إِنِّي وَجَّهْتُ وَجْهِيَ لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ﴾، ووصف الله تعالى بوصف يقتضي توحيده وانفراده بالمُلْك، فإن قيل: لِمَ احتجَ بالأُفول دون الطلوع، وكلاهما دليل على الحدوث لأنهما انتقال من حال إلى حال؟ فالجواب أنه أظهر في الدلالة، لأنه انتقال مع اختفاء واحتجاب ﴿أَتُحَاجُونُي فِي اللَّهِ ﴾ أي في الإيمان بالله وفي توحيده والأصل أتحاجُونني بنونين وقرىء بالتشديد على إدغام أحدهما في الآخر، وبالتخفيف على حذف أحدهما واختلف هل حذفت الأولى أو الثانية ﴿وَلاَ أَخَافُ مَا تُشركُونَ بِهِ ﴾ ما هنا بمعنى الذي ويريد بها الأصنام، وكانوا قد خوَّفوه أن تصيبه أصنامهم بضرّ، فقال لا أخاف منهم لأنهم لا يقدرون على شيء ﴿ إِلاَّ أَن يَشَاءَ رَبِّي شَيْقًا ﴾ استثناء منقطع بمعنى لكن: أي إنما أخاف من ربّي إن أراد بي شيئًا ﴿وَكَيْفَ أَخَافُ مَا أَشْرَكْتُمْ ﴾ أي كيف أُخاف شركاءكم الذين لا يقدرون على شيء وأنتم لا تخافون ما فيه كل خوف، وهو إشراككم بالله وأنتم تنكرون على الأمن في موضع الأمن، ولا تنكرون على أنفسكم الأمن في موضع الخوف، ثم أوقفهم على ذلك بقوله فأيّ الفريقين أحقّ بالأمن يعني فريق المؤمنين، وفريق الكافرين، ثم أجاب عن السؤال بقوله: ﴿الَّذِينَ آمَنُوا﴾ الآية: وقيل إن الذين آمنوا: استئناف، وليس من كلام إبراهيم ﴿ وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُم بِظُلْم ﴾ لما نزلت هذه الآية أشفق منها أصحاب النبي صلَّى الله عليه وآله وسلَّم، فقالوا وأيِّنا لم يُظلم نفسه، فقال رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم إنما ذلك كما قال لقمان لابنه: يا بني لا تشرك بالله إن الشرك لظلم عظيم ﴿وَتِلْكَ حُجَّتُنَا﴾ إشارة إلى ما تقدّم من استدلاله واحتجاجه ﴿وَمِن نَشَاءٌ إِنَّ رَبَكَ حَكِمُ عَلِيمٌ ﴿ وَهُ مَسْلَتُمَانَ وَأَيُّوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهَالْرُونَ وَكَذَالِكَ بَعْزِى مِن قَبْلٌ وَمِن ذُرِّيَتِيدِ دَاوُردَ وَسُلَيْمَانَ وَأَيُّوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهَالْرُونَ وَكَذَالِكَ بَعْزِى مِن قَبْلٌ وَمِن وَوَكَرِيبًا وَيَعْنَى وَعِيسَىٰ وَإِلْيَاسَ كُلُّ مِنَ الصَّلِحِينَ ﴿ وَمُوسَىٰ وَالْمَسَعِيلَ وَلَكَيْسَعُ الْمُحْتِينِ فَ وَوَلَمَ الْمَسْلِحِينَ وَالْمَالِحِينَ فَي وَعِيسَىٰ وَإِلْيَاسَ كُلُّ مِن الصَّلِحِينَ وَالْمَالِحِينَ وَالْمَسَعِيلَ وَالْمَسْتَعِيلَ وَالْمَسَعِيلَ وَالْمَسْتَعِيلِ وَالْمَسْتَعِيلِ وَالْمَسْتِ وَالْمَسْتَعِيلِ وَالْمَسْتَقِيمِ ﴿ وَهُ وَالْمَسْتَقِيمِ ﴿ وَالْمَسْتَقِيمِ ﴿ وَهُ وَالْمَسْتَقِيمِ ﴿ وَهُ وَالْمَسْتَقِيمِ فَى وَلِكَ هُدَى اللّهِ يَهْدِى بِهِ مِن يَشَاهُ مِنْ عِبَاهِومَ وَلَوْ الشَّوْكُولُ وَهُدَيْنَا إِلَى صِوَلِ مُسْتَقِيمِ ﴿ وَهُ وَالْمَالَكِينَ اللّهُ الْمُكِنِينَ وَالْمَالُولَةُ وَاللّهُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمَالُولَةُ وَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمَا كَنُوا يَعْمَلُونَ فِي أَوْلَتِكَ الّذِينَ عَدَى اللّهُ فَي هُدَوهِ إِنْ يَكُفُرُ جِهَا هَا لَكَ اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللللللللهُ الللللهُ الللللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللللهُ الللهُ الللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ

ذُرِّيِّتِهِ الصّمير الإبراهيم أو لنوح عليهما السلام، والأول هو الصحيح لمذكر لوط وليس من ذريّة إبراهيم ﴿ دَاوُدَ ﴾ عطف على نوحًا أي وهذينا داود ﴿ وَعِيسَى ﴾ قيه دليل على أن أولاد البنات يقال فيهم ذريّة، لأن عيسى ليس له ألبُّ فهو ابن ابنة نوح ﴿وَمِن آلِاتِهِمْ ﴾ في سُولُطلع نصب عطف على ﴿ كُلا ﴾ أي وهدينا بعض آبائهم ﴿ فَإِن يَكْفُرْ بِهَا هَوَّالَا عِهِ أَي أَهِلُ عَكَة ﴿وكلنا بِها قُومًا ﴾ هم الأنبياء المذكورون، وقيل الصحابة، وقيل كل مؤمن والأول أرجح لدلالة ما بعده على ذلك، ومعنى توكيلهم بها توفيقهم للإيمان بها والقيام بحقوقها ﴿أُولَةِكَ الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ ﴾ إشارة إلى الأنبياء المذكورين ﴿فَيِهْدَاهُمُ اقتده ﴾ استدلَّ به مَن قال إن شرَّع مَن قبلنا شرع لنا فأما أصول الدين من التوحيد والإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسلة واليوم الآخر، فاتفقت فيه جميع الأمم والشرائع، وأما الفروع ففيها وقع الاحتلاف بين الشرأتع والخلاف هل يقتدي النبي صلَّى الله عليه وآلة وسلَّم فيها بمَّن قبلة أم لا؟ والنَّهاء في اقتده للوقف فينبغي أن تسقط في الوصل، ولكن من أثبتها فيه راعى ثبوتها في خط المصحف ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ خُتِّ قُدْرِهِ ﴾ أي ما عرفوه حق معرفته في اللطف بعباده والرحمة لهم إذ أنكروا بعثه للرُسُل وإنزالة للكتب، والقائلون هم اليهود بدليل ما بعده، وإنما قالوا ذلك مبالغة في إنكار نبوَّة محمد ﷺ، ورُوِيُّ أن الذِّي قالها منهم مالك بنَّ الضيف، فلرُّدُ الله عليهم بأن ألزَّمهم ما لا بدّ لهم من الإقرار به وهو إنزال التوراة على موسى، وقيل القائلون قريش، ولزموا ذلك لأنهم كانوا مُقِرِين بالتوراة ﴿وَعُلَّمْتُم مَّا لَمْ تَعْلَمُوا﴾ الخطاب لليهود أو

يَلْعَبُونَ ١ يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِلِدٍّ- وَهُمْ عَلَى صَلاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ۞ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ قَالَ أُوحِىَ إِلَيَّ وَلَمْ يُوحَ إِلَيْهِ شَيَّءٌ وَمَن قَالَ سَأُنزِلُ مِثْلَ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ ٱلظَّالِلِمُونَ فِي غَمَرَاتِ ٱلْمَوْتِ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ بَاسِطُوٓا أَيَّدِيهِمْ أَخْرِجُوٓا أَنفُسَكُمُ ۖ ٱلْيَوْمَ تُجَزُونَ عَذَابَ ٱلْهُونِ بِمَا كُنتُمْ تَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ غَيْرَ ٱلْحَقِّ وَكُنتُمْ عَنْ ءَاينتِهِ، تَسْتَكْبِرُونَ ۞ وَلَقَدْ جِنْتُمُونَا فُرَدَىٰ كَمَا خَلَقَنَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَتَرَكَّتُمُ مَّا خَوَّلْنَكُمْ وَرَاءَ ظُهُودِكُمْ وَمَا نَرَىٰ مَعَكُمْ شُفَعَآ عَكُمُ ٱلَّذِينَ زَعَمْتُمْ أَنَّهُمْ فِيكُمْ شُرَكَتُوا أَلْقَد تَقَطَّعَ بَيْنَكُمْ وَضَلَّ عَنكُم مَّا كُنتُمْ تَزْعُمُونَ ١٩ ﴿ إِنَّ اللَّهَ فَالِقُ ٱلْحَبِّ لقريش على وجه إقامة الحجة والردّ عليهم في قولهم ما أنزل الله على بشر من شيء، فإن كان لليهود، فالذي علموه التوراة، وإن كان لقريش فالذي علموه ما جاء به محمد عليه ﴿ قُلِ اللَّهُ ﴾ جواب من أنزل واسم الله مرفوع بفعل مضمر تقديره أنزله الله أو مرفوع بالابتداء ﴿ وَلِتَنذِرَ ﴾ عطف على صفة الكتاب ﴿ أُمَّ القُرَى ﴾ مكة، وسُمّيت أُمّ القرى، لأنها مكان أوّل بيت وضع للناس، ولأنه جاء أن الأرض دحيت منها ولأنها يحجّ إليها أهل القرى من كل فجِّ عميق ﴿أَوْ قَالَ أُوحِيَ إِلَيَّ﴾ هو مسيلمة وغيره من الكذَّابين الذين ادَّعوا النبوَّة ﴿وَمَنْ قَالَ سَأُنْزِلُ مِثْلَ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ﴾ هو النضر بن الحرث لأنه عارض القرآن واللفظ عامّ فيه وفي غيره من المستهزئين ﴿وَلَوْ تَوَى﴾ جوابه محذوف تقديره: لرأيت أمرًا عظيمًا، والظالمون: مَن تقدّم ذكره من اليهود والكذّابين والمستهزئين، فتكون اللام للعهد، وأعمّ من ذلك فتكون للجنس ﴿ بَاسِطُوا أَيْدِيهِم ﴾ أي تبسط الملائكة أيديهم إلى الكفار يقولون لهم أخرجوا أنفسكم، وهذه عبارة عن التعنيف في السياق والشدّة في قبض الأرواح ﴿اليَوْمَ تُجْزَوْنَ﴾ يحتمل أن يريد ذلك الوقت بعينه أو الوقت الممتد من حينئذ إلى الأبد ﴿الهُونِ﴾ الذلة ﴿فُرَادَى﴾ منفردين عن أموالكم وأولادكم أو عن شركائهم، والأول يترجح لقوله: ﴿تَرَكْتُم مَا خَوَلْنَاكُم﴾: أي ما أعطيناكم من الأموال والأولاد، ويترجح الثاني بقوله: وما نرى معكم شفعاءكم ﴿تَقَطُّعَ بَيْنَكُمْ﴾ تفرّق شملكم ومَن قرأه بالرفع أسند الفعل إلى الظرف واستعمله استعمال الأسماء، ويكون البين بمعنى الفرقة، أو بمعنى الوصل، ومَن قرأه بالنصب:

تُبَدُونَهَا وَتُخْفُونَ كَثِيرًا ۚ وَعُلِمْتُم مَّا لَمْ تَعْلَمُواْ أَنتُمْ وَلَا ءَابَآ وُكُمَّ قُلِ ٱللَّهُ ثُمَّ ذَرَهُمْ فِي خَوْضِهِمْ

﴿ فَالِقُ الْحَبِّ وَالنَّوَى ﴾ أي يفلق الحبّ تحت الأرض لخروج النبات منها، ويفلق

فالفاعل مصدر الفعل، أو محذوف تقديره تقطع الاتصال بينكم.

النوى لخروج الشجر منها وقيل أراد الشقين الذين في النواة والحنطة، والأول أرجح لعمومه في أصناف الحبوب ﴿ يُخْرِجُ الحَيَّ ﴾ تقدّم في آل عمران ﴿ وَمُخْرَجُ المَيَّتِ مِنَ الْحَيَّ ﴾ معطوف على فالق ﴿فَالِقُ الإصباح﴾ أي الصبح فهو مصدر سمّي به الصبح، ومعنى فلقه أخرجه من الظلمات، وقيل إن الظلمة هي التي تنفلق عن الصبح، فالتقدير فالق ظلمة الإصباح ﴿ سَكُنّا ﴾ أي يسكن فيه عن الحركات ويستراح ﴿ حُسْبَانًا ﴾ أي يعلم بهما حساب الأزمان والليل والنهار ﴿ ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَرْيِزِ الْعَلِيمِ ﴾ مَا أحسن ذكر هذين الاسمين هنا لأن العزيز يغلب كل شيء ويقهره، وهو قد قهر الشمس والقمر وسخرهما كيف شاء، والعليم لما في تقدير الشمس والقمر والليل والنهار من العلوم والحكمة العظيمة وإتقان الصنعة ﴿فِي ظُلُمَاتِ الْبَرِّ والبَحْرِ ﴾ أي في ظلمات الليل في البر والبحر، وأضاف الظلمة إليها الملابستها لهما، أو شبه الطرق المشتبهة بالظلمات ﴿فَمُسْتَقَرُّ وَمُسْتَوْدَعُ ﴾ من كسر القاف من مستقرّ فهو اسم فاعل، ومستودع اسم مفعول، والتقدير فمنكم مستقرّ ومستودع، ومن فتحها؛ فهو اسم مكان أو مصدر، ومستودع مثله، والتقدير على هذا لكم مستقرّ ومستودع، والاستقرار في الرحم والاستيداع في الصلب، وقيل الاستقرار فوق الأرض والاستيداع تحتها ﴿فَأَخْرَجْنَا بِهِ ﴾ الضمير عائد على الماء ﴿فَأَخْرَجْنَا مِنْهُ ﴾ الضمير عائد على النبات ﴿خَضِرًا ﴾ أي أخضر غضًا، وهو يتولُّد من أصل النبات من الفراخ ﴿نُخْرِجُ مِنْهُ ۗ الضمير عائد على الخضر ﴿حَبًّا مُّتَرَاكِبًا﴾ يعني السنبل لأن حبه بعضه على بعض، وكذلك الرمَّان وشبهه ﴿قِنْوَانُ﴾ جمع قنو، وهو العنقود من التمر، وهو مرفوع بالابتداء وخبره من النخل، ومن طلعها بدل، والطلع أول ما يخرج من التمر في أكمامه ﴿ دَانِيَةٌ ﴾ أي قريبة سهلة التناول، وقيل قريبة بعضها من بعض ﴿وَجَنَّاتِ مِّنْ أَعْنَابِ ﴾ بالنصب عطف على نبات كل شيء وقرىء في غير السبع بالرفع عطف على قنوان ﴿مُشْتَبِهَا وَغَيْرَ مُتَسَابِهِ ﴾ نصب على الحال من

ثَمَرِهِ إِذَا ٱثْمَرَ وَيَنْعِدُّ ۚ إِنَّ فِي ذَالِكُمْ لَآيَنتِ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ۞ وَجَعَلُواْ لِلَّهِ شُرَكَآ ۚ ٱلْجِنَّ وَخَلَقَهُم ۗ وَخَرَقُواْ لَهُ بَنِينَ وَبَنَنتِ بِغَيْرِ عِلْمٌ سُبْحَكَنَهُ وَتَعَكَىٰ عَمَّا يَصِفُونَ ۞ بَدِيعُ ٱلسَّمَنوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَنَّ يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ وَلَمْ تَكُن لَهُ صَلْحِبَةٌ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ١ إِنَّ ذَاكِحُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمْ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَّ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ فَأَعْبُدُوهُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ۞ لَا تُدْرِكُهُ ٱلْأَبْصَنِرُ وَهُوَ يُدْرِكُ ٱلْأَبْصَنَرِ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ۞ قَدْ جَآءَكُم بَصَآبِرُ مِن زَيِّكُمْ فَصَنْ أَبْصَرَ الزيتون والرمّان، أو من كل ما تقدّم من النبات، والمشتبه والمتشابه بمعنى واحد أي من النبات ما يشبه بعضه بعضًا في اللون والطعم والصورة، ومنه ما لا يشبه بعضُه بعضًا، وفي ذلك دليل قاطع على الصانع المختار القدير العليم المريد ﴿انظُرُوا إِلَى ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وَيَنْعِهِ﴾ أي انظروا إلى ثمره أول ما يخرج ضعيفًا لا منفعة فيه، ثم ينتقل من حال إلى حال حتى ينيع أي ينضَج ويطيب ﴿شُرَكَاءَ الْجِنَّ﴾ نصب الجنّ على أنه مفعول أول لجعلوا وشركاء مفعول ثانٍ، وقدّم لاستعظام الإشراك، أو شركاء مفعول أول، والله في موضع المفعول الثاني والجنّ بدل من شركاء والمراد بهم هنا الملائكة، وذلك ردًّا على مَن عبدهم؛ وقيل المراد الجن، والإشراك بهم طاعتهم ﴿وخَلَقَهُمْ ﴾ الواو للحال، والمعنى الردّ عليهم: أي جعلوا لله شركاء، وهو خلقهم، والضمير عائد إلى الجنّ، أو على الجاعلين، والحجة قائمة على الوجهين ﴿وَخَرَقُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنَاتِ ﴾ أي اختلقوا وزوروا، والبنين قول النصاري في المسيح، واليهود في عزير، والبنات قول العرب في الملائكة ﴿بِغَيْرِ عِلْمِ﴾ أي قالوا ذلك بغير دليل ولا حجة بل مجرد افتراء ﴿بَدِيعِ﴾ ذكر معناه في البقرة، ورفعه عَلى أنه خبر ابتداء مضمر أو مبتدأ وخبره: أنَّى يكون، وفاعل تعالى، والقصد به الردِّ على مَن نسب لله البنين والبنات، وذلك من وجهين: أحدهما أن الولد لا يكون إلاّ من جنس والده، والله تعالى متعالٍ عن الأجناس، لأنه مبدعها، فلا يصحّ أن يكون له ولد والآخر أن الله خلق السمُّوات والأرض ومَن كان هكذا فهو غنيٌ عن الولد وعن كل شيء ﴿فَاعْبُدُوهُ﴾ مسبّب عن مضمون الجملة أي مَن كان هكذا فهو المستحق للعبادة وحده ﴿لاَّ تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ ﴾ يعني في الدنيا وأما في الآخرة، فالحق أن المؤمنين يرون ربهم بدليل قوله: ﴿إِلِّي رَبِّها نَاظِرَة ﴾ [القيامة: ٢٣]، وقد جاءت في ذلك أحاديث صحيحة صريحة، لا تحتمل التأويل، وقالت الأشعرية إن رؤية الله تعالى في الدنيا جائزة عقلاً، لأن موسى سألها مَن الله، ولا يسأل موسى ما هو مُحال، وقد اختلف الناس هل رأى رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم ربَّه ليلة الإسراء أم لا ﴿وَهُوَ يُدْرِكُ الأَبْصَارَ﴾ قال بعضهم الفرق بين الرؤية والإدراك أن الإدراك

فَلِنَفْسِةً ، وَمَنَ مَعِى فَعَلَيْهَا وَمَا أَمَا عَلَيْكُم مِعَفِيظِ ﴿ وَكَالَلِكَ مُن رَبِّكَ لَا إِلَّهُ إِلَا هُوَ وَإَعْرِضَ عَلِ

دَرَسْتَ وَلِنَكِيْنَ الْإِلْقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ مَنَا أُوحِى إِلَيْكَ مِن رَبِكَ لاَ إِلَّهُ إِلَّا هُوَّ وَأَعْرِضَ عَلِ

الْمُشْرِكِينَ ﴿ وَلَوْ سَنَاءَ اللّهُ مَا أَشْرَكُوا وَمَا جَعَلْتُ لَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم وَكِيلِ ﴿ وَكَالِمَ اللَّهُ وَمَا جَعَلْتُ لَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم وَكِيلِ ﴿ وَلَا اللّهُ عَلَيْهِ مَعْ فَي اللّهُ عَلَيْهِمُ مَا أَشَرَكُوا وَمَا جَعَلْتُ فَاللّهِ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم وَكِيلِ إِلَى وَاللّهُ عَلَيْهِمْ عَفِيظاً وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم وَكِيلِ إِلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ أَلَيْهُمْ وَكُولِ اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ وَكُولُوا اللّهُ عَلَيْهِمْ عَلِيهُمْ عَلَيْهُمْ وَكُولُوا اللّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا إِلَيْهِ عَلَيْهُمْ وَلَا إِلَيْهِ عَلَيْهُمْ وَكُولُوا اللّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا إِلَيْهُ عَلَيْهُمْ وَلَا إِلَيْهُ عَلَيْهُمْ وَلَا إِلَيْهُ عَلَيْهُمْ وَلَا إِلَيْهُ عَلَيْهُمْ وَكُولُوا اللّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا إِلَيْهُ مَنْ وَاللّهُ مَنْ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا إِلَيْهُ وَمُنْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا إِلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَا إِلَيْهُ وَلَا إِلَى اللّهُ عَلَيْكُونَ وَلَا إِلَيْهُ وَلَهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُمْ وَكُمْ الْفَا يَعْمَلُونَ فِي وَالْمَا إِلَا عَلَيْهُمْ وَكُولُوا وَلَا إِلَا عَلَيْهُمْ وَلَا إِلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَمُنُونَ فَى اللّهُ عَلَيْهُمْ وَلِهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ ا

يتضمن الإحاطة بالشيء والوصول إلى غايته، فلذلك نفي أن تدرك أبصار الخلق ربُّهم، ولا يقتضى ذلك نفى الرؤية وحسن على هذا قوله وهو يدرك الأبصار لإحاطة علمه تعالي بالخفيّات ﴿اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ﴾ أي لطيف عن أن تدركه الأبصار وهو الخبيّر بكل شيء، وهو يدرك الأبصار ﴿قَدْ جَاءَكُم بَصَائِرُ ﴾ جمع بصيرة، وهو نور القلب، والبصر نور العين، وهذا الكلام على لسان النبي ﷺ وما أنا عليكم بحفيظ ﴿وَلِيَقُولُوا﴾ متعلَّق بمحذوف تقديره ليقولوا صرفنا الآيات ﴿ دَرَسَتْ ﴾ بإسكان السَّين وقتح النَّاء درست العلم وقرأته، ودارست بالألف أي دارست العلم وتعلّمت منه، ودرست بفتح السين وإسكان التاء بمعنى قدمت هذه الآيات ودبرت ﴿وَلِنْبَيِّنَهُ﴾ الضمير للآيات وجاء مذكِّرًا لأن المراد بَهَّا القرآن ﴿وَأَغْرِضُ عَن المُشْرِكِينَ ﴾ إن كان معناه أعرض عمّا يدعونك إليه؛ أو عن مجادلتهم فهو محكم، وإن كان عن قتالهم وعقابهم فهو منسوخ وكذلك ما أنا عليكم بحفيظ وبوكيل ﴿وَلاَ تُسُبُواْ الَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ ﴾ أي لا تسبُّوا آلهتهم فيكون ذلك سببًا لأن يسبُّوا الله، واستدل المالكيّة بهذا على سد الذرائع ﴿قُلْ إِنَّمَا الآيَاتُ عِنْدَ اللَّهِ ﴾ أي هي بيد الله لا بيدي ﴿وَمَّا يُشْعَرُكُمْ ﴾ أي ما يدريكم، وهو من الشعور بالشيء، وما نافية أو استفهامية ﴿ أَنَّهَا إَذًا جُاءَتُ لَا يُؤمِنُونَ ﴾ مَن قرأ بفتح أنها فهو معمول يشعركم: أي ما يدريكم أن الآيات إذا جاءتهم لا يؤمنون بها، نحن نعلم ذلك وأنتم لا تعلمونه وقيل لا زائدة، والمعنى ما يشعركم أنهم يؤمنون، وقيل أن هنا بمعنى لعلّ فمَن قرأ بالكسر فهي استئناف إخبار وتمّ الكلام في قوله وما يُشعركم أي ما يشعركم ما يكون منهم فعلى القراءة بالكسر يوقف على ما يشعركم وأمأ على القراءة بالفتح فإن كانت مصدرية لم يوقف عليه لأنه عامل فيها وإن كانت بمعنى لعلَّ فأَجَارُ بعض الناسِ الوقف ومنعه شيخنا أبو جعفر بن الزبير، لما في لعل من مُعنى التُعليّل ﴿ وَنُقَلِّبُ أَنْتِدْتَهُمْ وَأَبْصَارُهُم ﴾ أي نطبع عليها ونصدها عن الفهم فلا يفهمون ﴿ كُمَّا لُمْ

وَأَبْصَدُوهُمْ كُمَا لَرْ يُوْمِنُوا بِهِ قَوْلَ مَرَّةً وَنَذَرُهُمْ فِي طُغَيْنِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴿ وَلَوَ أَنَا نَزَّنَا اللهُ وَالْمَا الْمَالَمِكَ مَا الْمَالَمِكَ وَكُلُونَ الْمَوْمِنُوا إِلَا أَن يَشَآءَ اللهُ وَلَكِنَ أَكْ مَعْمُ الْمَوْمِنُوا إِلَا أَن يَشَآءَ اللهُ وَلَكِنَ أَكْوَدُوهُمْ مَا الْمَعْنِ الْمِنِ وَالْجِنِ يُومِي وَلَكِنَ أَكْوَدُونَ الْقَوْلِ عُمُورًا وَلَوْ شَاءَ رَبُكَ مَا فَمَلُوهُ فَذَرَهُمْ وَمَا يَفْتُرُونَ الْمِنِ وَالْجِنِ يُومِي وَلَكَمْ اللهِ مَعْنِ رُخْرُفَ الْقَوْلِ عُمُورًا وَلَوْ شَاءَ رَبُكَ مَا فَمَلُوهُ فَذَرَهُمْ وَمَا يَفْتُرُونَ وَالْجِنِ يُومِي الْمَعْنِ اللهِ يَعْنِ رُخْرُفَ الْقَوْلِ عُمُورًا وَلَوْ شَاءَ رَبُكَ مَا فَمَلُوهُ فَذَرَهُمْ وَمَا يَفْتُرُونَ وَالْمَضَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهِ عَلَى اللهُ اللهُ وَاللهِ اللهُ اللهُ وَاللهِ اللهُ اللهُ وَاللهِ اللهُ وَاللهِ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ الللهُ اللهُ ا

يُؤْمِنُوا﴾ الكاف للتعليل أي نطبع على أفندتهم وأبصارهم عقوبة لهم على أنهم لا يؤمنون به أول مرة، ويحتمل أن تكون للتشبيه أي نطبع عليها إذا رأوا الآيات مثل طبعنا عليها أول مرة وَلَوْ أَنْنَا نَزِّلْنَا إِلَيْهِمُ الْمَلاَئِكَةَ﴾ الآية: ردّ عليهم في قسمهم أنهم لو جاءتهم آية ليؤمنون بها أي لو أعطيناهم هذه الآيات التي اقترحوها وكل آية لم يؤمنوا إلا أن يشاء الله ﴿قُبُلا﴾ بكسر القاف وفتح الباء أي معاينة فنصبه على الحال، وقرىء بضمتين، ومعناه مواجهة: كقوله: ﴿قَدْ مَنْ قبل﴾ [يوسف: ٢٦]، وقيل هو جمع قبيل بمعنى كفيل، أي كفلاً بتصديق رسول اله والمجنى أي كفلاً بتصديق رسول الهنس والمجنى أي المتمردين من الصنفين، ونصب شياطين على البدل من عدوًا، إذ هو ويلقي الشر ﴿زُخْرُفَ القَوْلِ عُرُورًا﴾ ما يزينه من القول ﴿وَلَوْ شَاءَ رَبُكَ مَا فَعَلُوهُ﴾ الضمير وعيد هوما يقترونَ ها في موضع عائد على وحيهم، أو على عداوة الكفّار ﴿فَلَرْهُمْ﴾ وعيد ﴿وَلَوْ شَاءَ رَبُكَ مَا فَعَلُوهُ﴾ الضمير عمول نقول على أنها مفعول معه أو عطف على الضمير ﴿وَلِيَقْتَرُفُوا﴾ يكتسبوا ﴿أَفَعَيْرَ اللّهِ﴾ بمحذوف واللام لام الصيرورة ﴿إلَيْهِ﴾ الضمير لوحيهم ﴿وَلِيَقْتَرِفُوا﴾ يكتسبوا ﴿أَفَعَيْرَ اللّهِ﴾ معمول لقول محذوف أي قل لهم ﴿وَتَمَّتُ كَلِمَتُ رَبُكَ﴾ أي صخت والكلمات ما نزل على معمول لقول محذوف أي قل لهم ﴿وَتَمَّتُ كَلِمَتُ رَبُكَ﴾ أي صخت والكلمات ما ذل على عباده من كتبه ﴿وَهُدُوفُ أَو مَدْلاً في ما خير وعدلاً فيما حكم ﴿فَكُلُوا مِمًا ذُكِرَ اسْمُ

اللَّهِ عَلَيْهِ ﴾ القصد بهذا الأمر إباحة ما ذكر اسم الله عليه، والنهى عمّا ذبح للنصب وغيرها، وعن الميتة وهذا النهي يقتضيه دليل الخطاب من الأمر، ثم صرّح به في قوله ولا تأكُّلوا مما لم يُذكِّر اسم الله عليه؛ وقد أستدلُّ بذلك من أوجب التسمية على الذبيُّحة وإنما جاء الكلام في سياق تحريم الميتة وغيرها، فإن حملناه على ذلك لم يكن فيه دليل على وجوب التسمية في ذبائح المسلمين، وإن حملناه على عمومه كان فيه دليل على ذلك، وقال عطاء الوهده الآية أمر بذكر الله على الذبح والأكل والشرب ﴿وَمَا لَكُمْ أَلاً تَأْكُلُوا﴾ المعنى أن أي عرض لكم في ترك الأكل، مما ذكر اسم الله عليه، وقد بيّن لكم الخلال من الحرام ﴿ إِلَّا مَا اضْطُرِرْتُمْ إِلَيْهِ ﴾ استثناء بما حرم ﴿وَذَرُوا ظَاهِرَ الإِثْم وَبَاطِنَهُ ﴾ لفظ يعم أنواع المعاصي؛ لأن جميعها إما باطن وإما ظاهر؛ وقيل الظاهر الأعمالُ والباطن الاعتقاد ﴿وَإِنَّهُ لَفِسْقٌ﴾ الضمير لمصدر لا تأكلوا ﴿ وَإِنَّ الشَّيَاطِينَ لَيُوحُونَ إِلَى أَوْلِيَائِهِم لِيُجَادِلُوكُمْ ﴾ سببها أن أقومًا من الكفَّار قالوا إنَّا نأكل ما قتلناه، ولا نأكل ما قتل الله يعنون الميتة ﴿أَوَ مَنْ كَانَ مَيْتًا فَأَخْيَيِّناهُ﴾ الموت هنا عبارة عن الكفر، والإحياء عبارة عن الإيمان، والنور: نور الإيمان، والظلمات الكفر؛ فهي استعارات وفي قوله ميتًا فأحييناه مطابقة وهي من أدوات البيان، ونزلت الآية في عمّار بن ياسر، وقيل في عمر بن الخطاب والذي في الظلمات أبو جهل، ولفظها أعمّ من ذلك ﴿كَمَن مُّتَلُّهُ مثل هنا بمعنى صفة، وقيل زائدة، والمعنى كمَن هو ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْتَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ أَكَابِرَ﴾ أي كما جعلنا في مكة أكابرها ليمكروا فيها جعَلنا في كل قرية، وإنما ذكر الأكابر، لأن غيرهم تبع لهم؛ والمقصود تسلية النبي على ﴿مُجْرِفِيهَا ﴾ إعوابه مضاف إليه عند الفارسي وغيره؛ وقال ابن عطية وغيره: إنه مفعول أول بجعلنا وأكابر مفعول ثان مقدّم؛ وهذا جيد في المعنى ضعيف في العربية، لأن أكابر جمع أكبر وهو من وَإِذَا جَآءَتُهُمْ ءَايَةٌ قَالُواْ لَن نُوْمِنَ حَتَى نُوْقَ مِثْلَ مَا أُوتِى رُسُلُ اللهِ اللهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَةٌ سَيُصِيبُ الَّذِينَ أَجْرَمُواْ صَغَارُ عِندَ اللهِ وَعَذَابُ شَدِيدًا بِمَا كَانُواْ يَمْكُرُونَ فَ فَمَن يُرِدِ اللهُ أَن يَهْدِيهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلإِسْلَاقِ وَمَن يُرِدُ أَن يُضِلَهُ يَجْعَلَ صَدْرَهُ ضَيِّقًا حَرَجًا فَمَن يُرِدِ اللهُ أَن يَهْدِيهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلإِسْلَاقِ وَمَن يُرِدُ أَن يُضِلَهُ يَجْعَلُ صَدْرَهُ ضَيِّقًا حَرَجًا فَمَن يُرِدِ اللهُ أَن يَهْدِيهُ فِي السَيْمَةِ صَدْرَهُ لِلإِسْلَاقِ وَمَن يُرِدُ أَن يُضِلَهُ يَجْعَلُ صَدْرَهُ فَي السَيْمَةِ عَلَيْهُ مَن اللهِ عَلَيْهُ مَنْ اللهِ فَي وَمَ يَعْشُرُهُمْ مَعْ عَيْمُ اللهُ الْإِن اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

أفعل فلا يستعمل إلاّ بمن أو بالإضافة ﴿قَالُوا لَن نُؤْمِنَ ﴾ الآية: قائل هذه المقالة أبو جهل، وقيل الوليد بن المغيرة، لأنه قال أنا أولى بالنبوة من محمد ﴿اللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ ﴾ ردّ عليهم فيما طلبوه، والمعنى أن الله علم أن محمدًا صلّى الله عليه وعلى آله وسلَّم أهل للرسالة، فخصِّه بها وعلم أنهم ليسوا بأهل لها فحرمهم إياها، وفي الآية من أدوات البيان الترديد لكونه ختم كلامهم باسم الله ثم ردّه في أول كلامه ﴿صَغَارُ﴾ أي ذلّة ﴿يَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلإِسْلاَمِ﴾ شرح الصدر وضيقه وحرجه: ألفاظ مستعارة ومَن قرأ حرجًا بفتح الراء فهو مصدر وصفَ به ﴿كَأَنَّمَا يَصَّعُدُ فِي السَّمَاءِ﴾ أي كأنما يحاول الصعود إلى السماء، وذلك غير ممكن، فكذلك يصعب عليه الإيمان وأصل يصعد المشدد يتصعد، وقرىء بالتخفيف ﴿ دَارُ السَّلاَمِ ﴾ الجنة، والسلام هنا يحتمل أن يكون اسم الله، فأضافها إليه؛ لأنها ملكه وخلقه، أو بمعنى السلامة والتحيّة ﴿وَيَوْمَ يَخشُرُهُمْ ﴾ العامل في يوم محذوف تقديره ادْكر، وتقديره قلنا، ويكون على هذا عاملاً في يوم وفي ﴿ يَا مَعْشَرَ الجِنِّ قَدِ اسْتَكْثَرْتُمْ مِّنَ الإنسِ ﴾ أي أضللتم منهم كثيرًا، وجعلتموهم أتباعكم كما تقول استكثر الأمير من الجيش ﴿اسْتَمْتَعَ بَعْضُنَا بِبَعْضِ﴾ استمتاع الجن بالإنس: طاعتهم لهم واستمتاع الإنس بالجن كقوله: ﴿ وَإِنَّهُ كَانَ رَجَالُ مِنَ الْإِنْسُ يَعُوذُونَ بَرْجَالُ مِنَ الْجَنَّ ۖ فَإِنَّ الرَّجَلُ كَانَ إذا نزل واديًّا قال أعوذ بصاحب هذا الوادي يعني كبير الجن ﴿وَبَلَغْنَا أَجَلْنَا﴾ هو الموت وقيل الحشر ﴿ إِلاَّ مَا شَاءَ اللَّهُ ﴾ قيل الاستثناء من الكاف والميم في مثواكم فما بمعنى من، لأنها وقعت على صنف من الجن والإنس والمستثنى على هذا مَن آمن منهم، وقيل الاستثناء من مدّة الخلود وهو الزمان الذي بين حشرهم إلى دخول النار، وقيل الاستثناء من النار، وهو

بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ١ إِنَ يَمَعْشَرَ ٱلْجِنِّ وَٱلْإِنِسِ ٱلْمَرْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِنكُمْ لِتَقُطُّونَ عَلَيْحَكُمْ ءَايُكُق وَيُسْدِرُونَكُوْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَلَا أَقَالُوا شَهِدْنَاعَلَ أَنفُسِنا ۚ وَخَرَّتَهُمُ لَلْيَوَةُ ٱلدُّنياكُونَ مَهِ ثُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ أَنَّهُمْ كَانُواْ كَلِغِينَ ﴿ فَالِكَ أَنْ لَمْ يَكُنْ رَّبُّكَ مُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ بِطُلِّمِ وَأَهْلُهَا غَفِلُونَ ﴿ وَلِحُلِّ ذُرَجُتُ مِنَّا عَكِمُلُوا أَوْمَا رَبُّكَ جِعَنْفِلٍ عَمَّا يَمْ مَلُونَ ﴿ وَرَبُّكَ ٱلْعَلِيُّ وَكُ ٱلرَّحْمَةً إِن يَشَا أُيُدُهِ بْكُمْ وَيَسْتَغْلِفُ مِنْ بَعْدِكُم مَّا يَشَا أَنْسَأَكُمُ أَنْسَأَكُمُ مِّنِ ذُرِيكةِ قَوْمٍ ءَاحَكِوِنَ ﴿ إِنَّ مَا تُوعَىدُونَ لَا تُوْمَا أَنتُم مِمْعَدِوِنَ ﴿ قُلْ مِنْفُوْمِ اعْسَلُوا عَلَىٰ مَكَانَتِكُمْ إِنِّي عَامِلُ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ مَن تَكُوثُ لَوْ عَنْقِبَهُ ٱلدَّانَ إِنَّامُ لَا دخُولَهُمُ الزَّمهرير، وقيل ليس المراد هنا بالاستثناء الإخراج، وإنما هو على وجه الأدب مع الله، وإسناد الأمور إليه ﴿نُولِي بَعْضَ الظَّالِمِينَ بَعْضًا﴾ أي نجعل بعضهم وليًّا لبعض، وقيل يتبع يعضهم بعضًا في دخول النار، وقيل نسلط بعضهم على بعض ﴿ أَلَيْمُ مَا أَيُّكُمْ رُسُلٌ ﴾ تقرير للجن والإنس، فقيل إن الجن بعث فيهم رسل منهم لظاهر الآية، وقيل إنما الرسل من الإنس خاصِّة، وإنما قال رسل منكم لأنه جمع الثقلين في الخطاب ﴿ وَشَهِدُوا عَلَى أَنْفُسِهِم ﴾ إلا تنافي بينه وبين قولهم ما كِنَا مشركين، لما تقدّم هِناكِ فإن قيل نالِمَ كِنْ ل شهادتهم على أنفسهم؟ فالجواب أن قولهم شهدنا على أنفسنا قول قالها هم أ وقوله شهدوا على أنفسهم ذلّ لهم وتقبيح لحالهم المعالمين

وَذَلِكَ خبر ابتداء مضمر تقديره الآمر ذلك أو مفعول لفعل مضمر تقديره فعلنا ذلك، والإشارة إلى بعث الرسل وأن لم يَكُن تعليل لبعث الرسل، وهو في موضع مفعول من أجله، أو بدل من ذلك وبظلم فيه وجهان: أحدهما أن الله لم يكن ليهلك القرى دون بعث الرسل إليهم، فيكون إهلاكهم ظلمًا إذ لم ينذرهم، فهو كقوله: وومًا كنّا معذبين حتى نَبعث رَسُولاً [الإسراء: ١٥]، والآخر أن الله لا يهلك القرى بظلمهم إذا ظلموا، دون أن ينذرهم، ففاعل الظلم على هذا أهل القرى وغفلتهم وعدم إنذارهم، حكى الوجهين ابن عطية والزمخسري والوجه الأول صحيح على مذهب المعتزلة، ولا يصحّ على مذهب المعتزلة، ولا يصحّ على مذهب المئة، لأن الله لو أهلك عباده بغير ذنب: لم يكن ظالمًا عندهم ووليكل منذب أهل سفينة نوح أو مَن كان قبلهم إلى آدم واغملوا على مَكَانَتِكُم الأمر هنا للتهديد، والمكانة التمكن وفسؤف تَعْلَمُونَ تهديد ومَن تَكُونُ لَهُ يحتمل أن تكون من موصولة في والمكانة التمكن وفسؤف تَعْلَمُونَ تهديد ومَن تكون لَه يحتمل أن تكون من موصولة في

موضع نصب على المفعولية أو استفهامية في موضع رفع بالابتداء ﴿عَاقِبَةُ الدَّارِ﴾ أي الآخرة أو الدنيا، والأول أرجح لقوله: عقبي الدار جنات عدن ﴿وَجَعَلُوا لِلَّهِ مِمَّا ذَرَأَ مِنَ الْحَرْثِ وَالْأَنْعَام نَصِيبًا﴾ الضمير في جعلوا لكفّار العرب قال السهيلي هم حيّ من خولان، يقال لهم الأَديم كانوا يجعلون من زروعهم وثمارهم ومن أنعامهم نصيبًا لله ونصيبًا لأصنامهم ومعنى ذراً خلق وأنشأ، ففي ذلك ردّ عليهم، لأن الله الذي خلقها وذرأها: هو مالكها لا ربّ غيره ﴿بِزَعْمِهِمْ﴾ أي بدعواهم وقولهم من غير دليل ولا شرع وأكثر ما يقال الزعم في الكذب، وقرىء بفتح الزاي وضمّها وهما لغتان ﴿فَمَا كَانَ لِشُرَكَائِهِمْ فَلاَ يَصِلُ إِلَى اللَّهِ﴾ الآية كانوا إذا هبّت لريح فحملت شيئًا من الذي لله إلى الذي للأصنام أقرّوه، وإن حملت شيئًا من الذي للأصنام إلى الذي لله ردّوه وإذا أصابتهم سنة أكلوا نصيب الله وتحاموا نصيب شركائهم ﴿وَكَذَلِكَ زَيْنَ لِكَثِيرٍ مِّنَ الْمُشْرِكِينَ قَتْلَ أَوْلاَدِهِمْ شُرَكَاؤُهُم﴾ كانوا يقتلون أولادهم بالوأد ويذبحونهم قربانًا إلى الأصنام وشركاؤهم هنا هم الشياطين، أو القائمون على الأصنام وقرأ الجمهور بفتح الزاي من زين على البناء للفاعل، ونصب قتل على أنه مفعول وخفض أولادهم بالإضافة ورفع شركاؤهم على أنه فاعل بزين، والشركاء على هذه القراءة هم الذين زيَّنوا القتل، وقرأ ابن عباس بضم الزاي على البناء للمفعول، ورفع قتل على أنه مفعول لم يُسَمّ فاعله، ونصب أولادهم على أنه مفعول بقتل، وخفض شركائهم على الإضافة إلى قتل إضافة المصدر إلى فاعله، وفصل بين المضاف والمضاف إليه بقوله: ﴿أَوْلاَدِهِمْ﴾، وذلك ضعيف في العربية وقد سمع في الشعر، والشركاء على هذه القراءة هم القاتلون للأولاد ﴿لِيُرْدُوهُمْ﴾ أي ليهلكوهم وهو من الردى بمعنى الهلاك ﴿وَقَالُوا هَذِهِ أَنْعَامٌ وَحَرْثٌ حِجْرٌ﴾ أي حرام، وهو فعل بمعنى مفعول، نحو ذبح، فيستوي فيه المذكر والمؤنث والواحد والجمع ﴿ لا يَطْعَمُهَا إِلاَّ مَن نَّشَاءُ ﴾ أي لا يأكلها إلاَّ مَن شاؤوا وهم القائمون على الأصنام،

وَأَنْعَنَّمُ لَا يَذَكُرُونَ آسَمَ اللّهِ عَلَيْهَا أَفِيرَاةً عَلَيْهُ سَيَجْزِيهِم بِمَا كَانُواْ يَفْتَرُونَ آسَمَ اللّهِ عَلَيْهَا أَفِيرَاةً عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى أَزْوَاجِنَا أَوَالِ يَكُنْ مَيْسَةً مَا فَهُمْ فِيهِ شُرَكَاةً صَلَافِي مَعْرُونِنا وَعُكَرَّمُ عَلَى أَزْوَاجِنَا وَإِن يَكُنْ مَيْسَةً فَهُمْ فِيهِ شُرَكَاةً سَيَجْزِيهِم وَصَفَهُمْ إِنَّهُ حَكِيمٌ عَلِيمٌ فَي قَدْ ضَيَالًا وَمَا كَانُوا فَهُمْ اللّهُ أَفْتِرَاةً عَلَى اللّهِ قَدْ ضَيَلُوا وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ فَهُ وَهُو اللّهِ وَحُرَّمُوا مَا رَوْقَهُمُ اللّهُ أَفْتِرَاةً عَلَى اللّهِ قَدْ ضَيَلُوا وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ فَي فَوَا اللّهِ وَهُو اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمَتَرَاةً عَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَازَعٌ عَنْوَلَهُ مَعْرُوسَتِ وَعَيْرَ مَعْرُوسَتِ وَالنّحَلَ وَالزّرَعَ مُعْلَلِهُا مُمْتَوِيهِ وَهُو اللّهِ وَهُو اللّهِ مَا مَنْفَيْهُ مَعْرُوسَتِ وَغَيْرَ مَعْرُوسَتِ وَالنّحَلَ وَالزّرَعَ مُعْلَلِهُا اللّهُ وَلَا تَسْرِفِي اللّهُ وَلَا تَشْرِفُوا أَوْمَا مَا وَعَيْرَ مُتَنْفِيهِ صَعْمُولُ مِن شَعَرُوهِ إِذَا آتَهُمَ وَهُو اللّهِ عَلَيْ عَلَيْهُ اللّهُ وَلَا تَشْرِفُوا أَوْمَا اللّهُ وَلَا تَشْرِفُوا أَوْمَا اللّهُ وَلَا تَشْرِفُوا أَوْمَا اللّهُ وَلَا تَشْرِفُوا أَوْمَا اللّهُ وَلَا تَشْرِفُوا أَوْمُ اللّهُ وَلَا تَشْرِفُوا خُطُورَتِ الشّيَطُونَ إِنّهُ لَكُمْ عَلُولًا مُعَلِي اللّهُ وَلَا تَشْرِفُوا خُطُورَتِ الشّيَطُونَ إِنّهُ لَكُمْ عَلُولًا مُعَلّا مُعَلّا إِلَيْ اللّهُ وَلَا تَشْرِعُوا خُطُورَتِ الشّيَطُونَ إِنَا اللّهُ وَلَا تَشْرِفُوا خُطُورَتِ الشّيَطُونَ إِنّهُ اللّهُ وَلَا تَشْرِفُوا مُعْلَالُهُ اللّهُ وَلَا تُسْرِفِينَ فَي وَمِنَ اللّهُ وَلَا تُسْرِفُوا مُعْلَالِهُ وَلَا اللّهُ وَلَا تَشْرِعُوا خُطُورَتِ الشّيَطُونَ إِنّهُ اللّهُ وَلَا تَشْرِقُوا خُطُولُونَ السَالِهُ وَلَا اللّهُ وَلَا تُسْرِقُولُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا تُسْرُوا مُعَلّمُ اللّهُ وَلَا تُسْرُوا مُعَلّمُ اللّهُ وَلَا تُسْرَاقِهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا تُسْرَاقِ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا تُسْرُعُوا خُطُولُونَ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ و

والرجال دون النساء ﴿وَأَنْمَامُ حُرِّمَتْ ظُهُورُهَا ﴾ أي لا تُركب، وهي السائبة وأخواتها ﴿ وَأَنْعَامُ لا يَذْكُرُونَ اسْمَ اللَّه حَلَيْهَا ﴾ قيل معناه لا يحج عليها فلا يذكر اسم الله بالتلبية، وقيل لا يذكر اسم الله عليها إذا ذبحت ﴿ افْتِرَاء عَلَيه ﴾ كانوا قد قسموا أنعامهم على هذه الأقسام ونسبوا ذلك إلى الله افتراءً وكذبًا ونصب على الحال أو مفعول من أجله، أو مصدر مؤكَّد ﴿ وَقَالُوا مَا فِي بُطُونِ هَذِهِ الْأَنْعَامِ خَالِطَةً ﴾ الآية: كانوا يقولون في أجنة البحيرة والسائبة ما ولد منها حيًا فَهُو للرجال خَاصَّة وَلا يَأْكُلُ منها النساء، وما ولد منها ميتًا اشترك فيه الرجال والنساء وأنَّث خالصة للحمل على المعنى وهي الأجنة وذكر محرم حملاً على لفظ ما ويجوز أن تكون التاء للمبالغة ﴿وَحَرَّمُوا مَا رَزَّقَهُمُ اللَّهُ ﴾ أي البحيرة والسائبة وشبهها ﴿جَنَّاتٍ مَّعْرُوشَاتٍ﴾ مرفوعات على دعائم وشبهها ﴿وَغَيْرَ مَعْرُوشَاتٍ﴾ متروكات على وجه الأرض، وقيل المعروشات ما غرسه الناس في العمران وغير معروشات. ما أنبته الله في الجبال والبراري ﴿مُخْتَلِفًا أَكُلُهُ﴾ في اللون والطعم والرائحة والحجم، وذلك دليل على أن المخالق مختار مريد ﴿وَآتُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِهِ ﴾ قيل حقه هنا الزكاة وهو ضعيف لوجهين: أحدهما أن الآية مكيّة، وإنما فرضت الزكاة بالمدينة، والآخر أن الزكاة لا تُعطَى يوم الحصاد، وإنما تعطى يوم ضم الحبوب والثمار، وقيل حقه ما يصدق به على المساكين يوم الحصاد، وكان ذلك واجبًا ثم نسخ بالعشر، وقيل هو ما يسقط من السنبل، والأمر على هذا للندب ﴿ حُمُولَةً وَقَرْشًا ﴾ عطف على جنات، والحمولة الكبار، والفرش الصغارات كالعجاجيل والقصلان وقيل الحمولة الإبل لأنها يحمل عليها، والفرش الغنم الأنها تفرشي للذَّبِح ويفرش ما ينسج من صوفها ﴿ ثُمَانِيَةً أَزْوَاجٍ ﴾ بدل من حمولة وفرشًا ﴿ وسمَّاهُ ا أَذُوجَ مِنَ الضَّانِ اثْنَيْنِ وَمِنَ الْمَعْزِ اثْنَيْنِ قَلْ الْمَاشَتَمَلَتَ عَلَيْهِ وَمِنَ الْإِيلِ اثْنَيْنِ وَمِنَ الْبَقِ عَلَيْهِ اَرْحَامُ الْأَنشَيْنِ أَمْ الْمُنتَّمِ صَلِيقِينَ فَي وَمِنَ الْإِيلِ اثْنَيْنِ وَمِنَ الْبَقِ عَلَيْهِ اَرْحَامُ الْأَنشَيَيْنَ أَمْ كُنتُ مَكْ اللهِ الْمَنتَمِلَتَ عَلَيْهِ أَرْحَامُ الْأَنشَيَيْنَ أَمْ كُنتُ مَ الْفَيْنِ وَمِنَ الْبَيْلِ الْمُنتَمِلَةَ عَلَيْهِ أَرْحَامُ الْأَنشَيَيْنَ أَمْ كُنتُ مُ اللهُ مِهْدَا فَمَنْ أَظْلَوْ مِمْنِ الْفَتَرَىٰ عَلَى اللهِ كَذِبًا لِيُضِلَ النّاسَ شَهُكَاءَ إِذْ وَصَلِحَهُمُ اللهُ بِهِنذًا فَمَنْ أَظْلَوْ مِمْنِ الْفَتَرَىٰ عَلَى اللهِ كَذِبًا لِيُصِلَ النّاسَ بِغَيْرِ عِلْمِ عِلْمِ إِنَّ اللهَ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظَلالِمِينَ فَي قُلُ لا أَجِدُ فِي مَا أُوحِى إِلَى مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ بِغَيْرِ عِلْمِ عِلْمِ أَلْ اللهَ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظَلالِمِينَ فَي قُلُ لا أَجِدُ فِي مَا أُوحِى إِلَى مُحَرِّمًا عَلَى طَاعِمِ بِغَيْرِ عِلْمِ عِلْمِ أَلْ اللهَ لا يَهْدِى الْقَوْمَ الظَلالِمِينَ فَي قُلْ لا أَجِدُ فِي مَا أُوحِى إِلَى مُحْرَمًا عَلَى طَاعِمِ يَعْمَلُ عَلَيْهِ مُنْ أَنْ اللهَ لا يَهْدِى الْقَوْمَ الظَلالِمِينَ فَي قُلْ لا أَنْ اللّهُ لا يَهْدِى اللّهُ الْمُومِي اللّهُ الْمُؤْلِقِ اللهُ اللهِ اللهِ عِلْمُ اللّهِ اللهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ الْمُعْدَى الْمُعْلَى الْمُؤْلِقُ وَمِنَ الْمُؤْلِقُ وَمِنَ الْمُؤْلِقُ وَالْمُنَا عَلَيْهِمُ شُحُومَهُمَا إِلّا مَا حَمَلَتَ طُلُهُورُهُمُمَا الْوِلَا عَلَيْ وَالْعَنَامِ حَرَّمَنَا عَلَيْهِمْ شُحُومَهُمَا إِلّا مَا حَمَلَتَ طُهُورُهُمُكَا أَو

أزواجًا، لأن الذكر زوج للأُنثى والأُنثى زوج للذكر ﴿مِّنَ الضَّأْنِ اثْنَيْنِ﴾ يريد الذكر والأُنثى، وكذلك فيما بعده ﴿قُلْ آلذَّكَرَيْنِ﴾ يعني الذكر من الضأن والذكر من المعز، ويعني بالأنثيين الأُنثى من المعز، وكذلك فيما بعده من الإبل والبقر والهمزة للإنكار ﴿نَبُّتُونِي بِعِلْمِ﴾ تعجيز وتوبيخ ﴿افْتَرَى عَلَى اللَّهِ كَذِبًا﴾ يعني في تحريم ما لم يحرم الله، وذلك إشارة إلَّى العرب في تحريمهم أشياء كالبحيرة وغيرها ﴿قُلْ لاَّ أَجِدُ﴾ الآية تقتضي حصر المحرّمات فيما ذكرٍ، وقد جاء في السُّنَّة تحريم أشياء لم تذكر هنا كلحوم الحمر فذهب قوم إلى أن السُّنَّة نسخت هذا الحصر، وذهب آخرون إلى أن الآية وردت على سبب فلا تقتضي الحصر، وذهب آخرون إلى أن ما عدا ما ذكر إنما نهي عنه على وجه الكراهة لا على وجه التحريم ﴿ أَوْ فِسْقًا﴾ معطوف على المنصوبات قبله، وهو ما أهلَ به لغير الله سمّاه فسقًا لتوغّله في الفسق، وقد تقدّم الكلام على هذه المحرّمات في البقرة ﴿كُلَّ ذِي ظُفُرٍ﴾ هو ما له أصبع من دابَّة وطائر قاله الزمخشري وقال ابن عطيّة: يراد به الإبل والأوز والنعام ونحوه من الحيوان الذي هو غير منفرج الأصابع أو له ظفر وقال الماوردي مثله، وحكى النقاش عن ثعلب أن كل ما لا يصيد فهو ذو ظفر وما يصيد فهو ذو مخلب، وهذا غير مطّرد، لأن الأسد ذو ظفر ﴿ إِلاَّ مَا حَمَلَتْ ظُهُورُهُما ﴾ يعني ما في الظهور والجنوب مِن الشحم ﴿ أَو الْحَوَايَا ﴾ هي المباعر، وقيل المصارين والحشوة ونحوهما مما يتحوّى في البطن وواحد حوايا حوية على وزن فعلية فوزن حوايا على هذا فعائل كصحيفة وصحائف، وقيل واحدها حاوية على وزن فاعلة فحوايا على هذا فواعل: كضاربة وضوارب، وهو معطوف على ما في قوله: ﴿ إِلاَّ مَا حَمَلَتْ ظُهُورُهُمَا﴾، فهو من المستثنى من التحريم، وقيل عطف على الظهور، فالمعنى إلاّ

ما حملت الظهور، أو حملت الحوايا، وقيل عطف على الشحوم، فهو من المحرم ﴿أَوْ مَا اخْتَلَطَ بِعَظْم ﴾ يريد ما في جميع الجسد ﴿ وإِنَّا لَصَادِقُونَ ﴾ أي فيما أخبرنا به من التحريم، وفي ذلك تُعريض بكذب مَن حرم ما لم يحرم الله ﴿فَإِن كَذَّبُوكَ فَقُل رَّبُّكُمْ ذُو رَحْمَةٍ وَاسِعَةٍ﴾ أي إن كذَّبوك فيما أخبرت به من التحريم فقل لهم ربَّكُم ذُوَّ رحمة واسعة إذ لا يعاجلكم بالعقوبة على شدة جرمكم، وهذا كما تقول عند رؤية معصية ما أحلم الله: تريد لإمهاله عن مثل ذلك ثم أعقب وصفه بالرحمة الواسعة بقوله: ﴿ وَلا يُرَدُّ بَأْسُهُ عَن الْقَوْمُ المُجْرِمِينَ﴾ أي لا تغتروا بسعة رحمته، فإنه لا يرد بأسه عن مثلكم إما في الدُّنيّا أو في الآخرة ﴿سَيَقُولُ الَّذِينَ أَشْرَكُوا لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا أَشْرَكْنَا﴾ الآية: معناه أَيْهم يقولون إن شركهم وتحريمهم لما حرّموا كان بمشيئة الله ولو شاء الله أن لا يفعلوا ذلك ما فعلوه، فاحتجّواً على ذلك بإرادة الله له، وتلك نزغة جبريَّة، ولا حجة لهم في ذلك، لأنهم مُكَلَّفُون مأمورون ألاّ يشركوا بالله، ولا يحلّلوا ما حرّم الله ولا يحرّموا ما حلّل الله، والإرّادة خلاف التكليف، ويحتمل عندي أن يكون قولهم: ﴿ لَو شَاءَ اللَّهُ ﴾ قولاً يقولونه في الآخرة على وجه التمنّي أن ذلك لم يكن كقولك إذا ندمت على شيء لو شاء الله ما كان هذا أي يتمنى أن ذلك لم يكن، ويؤيد هذا أنه حكى قولهم بأداة الاستقبال، وهي السين، فذلك دليل على أنهم يقولونه في المستقبل وهي الآخرة ﴿قُلْ هَلْ عِنْدَكُم مِّنْ عِلْمِ ﴾ توقيف لهم وتعجيز ﴿ قُلْ فَلِلَّهِ الحُجَّةُ البَّالِغَةُ ﴾ لما أبطل حجتهم أثبت حجة الله ليظهر الحق ويبطل الباطال ﴿هَلُمَّ﴾ قيل هي بمعنى هات فهي متعدية، وقيل بمعنى أقبل فهي غير متعدّية، وهي عنداً بعض العرب فعل يتصل به ضمير الاثنين والجماعة والمؤنث وعند بعضهم اسم فعل فيخاطب بها الواحد والاثنان والجماعة والمؤنث على حدٍّ سواءً، ومقصود الآية تعجيزُهم عن إقامة الشهداء ﴿فَإِن شَهدُوا فَلاَ تَشْهَد مَعَهُم ﴾ أي إن كذبوا في شهادتهم ورُوَّروا فلا

بِعَايَنِتَنَا وَالَّذِينَ لَا يُوْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ وَهُم بِرَبِهِمْ يَعْدِلُونَ ﴿ هُوَٰ لَمَ الْوَا أَتَلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلَا تُمْرِكُواْ بِهِ. شَيْعًا وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا وَلَا تَقْنُلُوا أَوْلَادَكُم مِّنَ

تشهد بمثل شهادتهم ﴿قُلْ تَعَالَوْا أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ ﴾ أمر الله نبيّه صلّى الله تعالى عليه وآله وسلّم أنه يدعو جميع الخلق إلى سماع تلاوة ما حرّم الله عليهم وذكر في هذه الآيات المحرّمات التي أجمعت عليها جميع الشرائع ولم تنسخ قطّ في ملَّة، وقال ابن عباس: هي الكلمات العشر التي أنزل الله على موسى ﴿ أَلاَّ تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا ﴾ قيل أن هنا حرف عبارة وتفسير فلا موضع لها من الإعراب ولا ناهية جزمت الفعل، وقيل أن مصدرية في موضع رفع تقديره: الأمر ألا تشركوا، فلا على هذا نافية، وقيل أن في موضع نصب بدلاً من قوله ما حرّم، ولا يصح ذلك إلا إن كانت لا زائدة وإن لم تكن زائدة فسد المعنى لأن الذي حرّم على ذلك يكون ترك الإشراك، والأحسن عندى أن تكون أن مصدرية في موضع نصب على البدل ولا نافية ولا يلزم ما ذكر من فساد المعنى، لأن قوله ما حرّم ربّكم: معناه ما وصّاكم به ربكم بدليل قوله في آخر الآية: ﴿ ذَلِكُم وَصَاكُم بِهِ ﴾ فضمّن التحريم معنى الوصية، والوصية في المعنى أعم من التحريم لأن الوصية تكون بتحريم وبتحليل، وبوجوب وندب، ولا ينكر أن يريد بالتحريم الوصية لأن العرب قد تذكر اللفظ الخاص وتريد به العموم، كما تذكر اللفظ العام وتريد به الخصوص، إذ تقرّر هذا، فتقدير الكلام: قل تعالوا أتلُ ما وصّاكم به ربّكم، ثم أبدل منه على وجه التفسير له والبيان، فقال أن لا تشركوا به شيئًا أي وصّاكم ألاّ تشركوا به شيئًا ووصّاكم بالإحسان بالوالدين ووصّاكم أن لا تقتلوا أولادكم فجمعت الوصية ترك الإشراك وفعل الإحسان بالوالدين وما بعد ذلك ويؤيد هذا التأويل الذي تأولنا: أن الآيات اشتملت على أوامر: كالإحسان بالوالدين وقول العدل والوفاء في الوزن، وعلى نواهي: كالإشراك وقتل النفس، وأكل مال اليتيم، فلا بدّ أن يكون اللفظ المقدّم في أولها لفظًا يجمع الأوامر والنواهي، لأنها أجملت فيه، ثم فسّرت بعد ذلك، ويصلح لذلك لفظ الوصية لأنه جامع للأمر والنهى، فلذلك جعلنا التحريم بمعنى الوصية ويدلُّ على ذلك ذكر لفظ الوصية بعد ذلك، وإن لم يتأوَّل على ما ذكرناه: لزم في الآية إشكال، وهو عطف الأوامر على النواهي، وعطف النواهي على الأوامر، فإن الأوامر طلب فعلها، والنواهي طلب تركها، وواو العطف تقتضي الجمع بين المعطوف والمعطوف عليه، ولا يصحّ ذلك إلاّ على الوجه الذي تأوّلناه من عموم الوصية للفعل والترك، وتحتمل الآية عندي تأويلاً آخر، وهو أن يكون لفظ التحريم على ظاهره، ويعمّ

إِمْلَتِيٍّ نَعْنُ زَرْنُقُكُمْ وَإِيَّاهُمَّ وَلَا تَقْرَبُواْ ٱلْفَوَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَرَ فَ وَلَا تَقْبُلُواْ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ذَلِكُمْ وَصَلَكُمْ بِهِ - لَعَلَكُمْ نَعْقِلُونَ شَ وَلَا نَقْرَبُوا مَالَ ٱلْيَغِيمِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ حَتَّى يَبْلُغَ أَشُدَّهُم وَأَوْفُواْ ٱلْكَيْلَ وَٱلْمِيزَانَ بِٱلْقِسْطِ لَا ثَكَلِفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ۚ وَإِذَا قُلْتُمْ فَأَعْدِلُواْ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى وَبِعَهَدِ ٱللَّهِ أَوْفُواْ ذَالِحُمْ وَصَلَكُم بِدِ لَعَلَكُمْ تَذَكَّرُونَ ۞ وَأَنَّ هَٰذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَّبِعُونَ ۗ وَلَا تَنَّبِعُواْ ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَّقُ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ۗ فعل المحرّمات وترك الواجبات لأن ترك الواجبات حرام ﴿وَلاَ تَقْتُلُوا أَوْلاَدَكُم مِّنْ إِمْلاَقٍ﴾ الإملاق الفاقة، ومن هنا للتعليل تقديره من أجل إملاق، وإنما نهى عن قتل الأولاد لأجل الفاقة، لأن العرب كانوا يفعلون ذلك فخرج مخرج الغالب فلا يفهم منه إباحة قتلهم بغير ذلك الوجه ﴿مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ ﴾ قيل ما ظهر: الزنا، وما بطن: اتخاذ الأخدان والصحيح أن ذلك عموم في جميع الفواحش ﴿وَلاَ تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إلاَّ بِالْحَقِّ﴾ فيسره قول رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسيِّلم: «لا يحلُّ دم إمرى عيمسلم إلاّ بإحدى ثلاث: زنى بعد إحصان، أو كفر بعد إيمان، أو قتل نفس بغير نفس، ﴿وَلاَ تَقْرَبُوا مَالَ، اليَتِيم إلاَّ بالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ﴾ النهي عن القرب يعمُّ وجوه التصرُّف، وفيه سدُّ الذَّريعة، لأنه إذا نهَى عن أن يقرب المال، فالنهي عن أكله أولى وأحرى، والتي هي أحسن منفعة اليتيم، وتثمير ماله ﴿حَتَّى يَبْلُغَ أَشُدُّهُ هُ وَ البِلُوغُ مِعِ الرشد، وليس المقصود هذا السِنَّ وحدون وإنما المقصود معرفته بمصالحه ﴿لاَ نُكَلُّفُ نَفْسًا إلاَّ وُسْعَهَا﴾ لما أمر بالقسط في الكيل، والوزن، وقد علم أن القسط الذي لا زيادة فيه ولا نقصان مما يجري فيه الحرج ولا يتحقق الوصول إليه أمر بما في الوسع من ذلك وعفا عمّا سواه ﴿وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَي﴾ أي ولو كان المقول له أو عليه في شهادة أو غيرها من أهل قرابة القائل، فلا ينبغي أن يزيد ولا ينقص بل يعدل، ﴿وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا ﴾ الإشارة بهذا إلى ما تقدّم من الوصايا أو إلى جميع الشريعة، وأن بفتح الهمزة والتشديد عطف على ما تقدّم أو مفعول من أجله: أي فاتبعوه لأن هذا صراطي مستقيمًا ، وقرىء بالكسر على الاستئناف، وبالفتح والتخفيف على العطف، وهي على هذا مخفَّفة من الثقيلة ﴿وَلاَ تَتَّبعُوا السُّبُلَ ﴾ الطرق المختلفة في الدين من اليهودية والنصرانية وغيرها من الأديان الباطلة، ويدخل فيه أيضًا البدَّع والأهواء المُصِلَّة ، وفي الحديث أن النبي ﷺ خطَّ خطًّا ، ثم قال: الهذا سبيل الله ، ثم خطَّ خطوطًا عن يمينه وعن شماله، ثم قال: «هذه كلها سبل على كل سبيل منها شيطان يدعو إليه» ﴿فَتَفَرَّقَ بِكُمْ هَنِ سَبِيلِهِ ﴾ أي تفرّقكم عن سبيل الله والفعل مستقبل حذفت منه تاء المضارعة ﴿ ذَلِكُمْ وَصَّنَكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَنَقُونَ ﴿ ثُوَ مَاتَيْنَا مُوسَى الْكِنْبَ تَمَامًا عَلَى الَّذِي آخَسَن وتَفْصِيلًا لِكُلِّ شَيْءِ وَهُدَى وَرَحْمَةً لَعَلَّهُم بِلِقَآء رَتِهِمْ يُؤْمِنُونَ ﴿ وَهَذَا كِنَنَبُ أَنزَلَنَهُ مُبَارَكُ فَاتَيْمُوهُ وَاتَقُوا لَعَلَكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ آنَ تَقُولُوا إِنَّمَا أُنزِلَ الْكِنْبُ عَلَى طَآهِفَتَيْنِ مِن قَبْلِنَا وَإِن كُنَا عَن دِرَاسَتِهِمْ لَعَنفِلِينَ ﴿ وَهَ لَوْ اَنَ اَتُولُوا إِنَّمَا أُنزِلَ عَلَيْنَا الْكِنْبُ لَكُنَا آهَدَى مِنْهُمْ فَقَدْ جَآءَ كُم عَن دِرَاسَتِهِمْ لَعَنفِلِينَ ﴿ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ فَنَ أَنْلِلُ عَلَيْنَا الْكِنْبُ لَكُنّا آهَدَى مِنْهُمْ فَقَدْ جَآءَ كُم بَيْنَ اللّهِ وَصَدَفَ عَنْهُ السَجْزِي بَيْنَا هُونَ عَنْ وَايَئِنَا سُوّءَ الْعَذَابِ بِمَا كَانُواْ يَصِّدِفُونَ ﴿ فَاللّهُ مِثَن كَذَب مِنَائِكُ لَا يَنْظُرُونَ إِلّا أَن تَأْتِيهُمُ الْمَلَئِيكُ أَوْ يَأْتُولُواْ إِنَّا اللّهُ مِنْ وَيَكُولُوا إِلَّا أَن تَأْتِيهُمُ الْمَلَئِيكُ أَوْ يَأْتُولُوا يَصِيدُونَ ﴿ هَاللّهُ مِنْ اللّهِ وَصَدَفَ عَنْهُ الْمَلْكِيكُ أَوْ يَأْتِي رَبِكُ يَعْفُ وَيَا لِيَا الْمَنْ الْمُؤْلُولُوا إِلَّا الْمَنْ عَلْهُ وَيَقُولُوا إِلَى الْمَنْقِلُولُونَ إِلَا الْمَنْ اللّهُ مِن وَيَكُولُوا مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَا الْمَنْ الْوَالْمُ اللّهُ مَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللللللللّهُ اللل

ولذلك شدّده البرّي ﴿ ثُمَّ آتَيْنَا ﴾ معطوف على وصّاكم به، فإن قيل: فإن إيتاء موسى الكتاب متقدّم على هذه الوصية فكيف عطفه عليها بثم، فالجواب أن هذه الوصية قديمة لكل أمة على لسان نبيّها، فصحّ الترتيب، وقيل إنها هنا لترتيب الأخبار والقول، لا لترتيب الزمان ﴿ تَمَامًا عَلَى الّذي أَحسَنَ ﴾ فيه ثلاث تأويلات: أحدها أن المعنى تمامًا للنعمة على الذي أحسن من قوم موسى ففاعل أحسن ضمير يعود على الذي، والذي أحسن يراد به جنس المحسنين، والآخر: أن المعنى تمامًا أي تفضّلاً، أو جزاء على ما أحسن موسى عليه السلام من طاعة ربّه وتبليغ رسالته، فالفاعل على هذا ضمير موسى عليه السلام والذي صفة لعمل موسى، والثالث تمامًا أي إكمالاً على ما أحسن الله به إلى عباده، فالعامل على هذا ضمير الله تعالى.

﴿أَن تَقُولُوا﴾ في موضع مفعول من أجله تقديره كراهة أن تقولوا ﴿عَلَى طَائِفَتَينِ﴾ أهل التوراة والإنجيل ﴿وَإِن كُنَّا عَن دِرَاسَتِهِم لَغَافِلِينَ﴾ أي لم ندرس مثل دراستهم ولم نعرف ما درسوا من الكتب فلا حجة علينا، وأن هنا مخفّفة من الثقيلة ﴿فَقَدْ جَاءَكُم بَيْنَةٌ﴾ إقامة حجة عليهم ﴿صَدَفَ﴾ أي أعرض ﴿هَل يَنظُرُونَ﴾ الآية: تقدّمت نظيرتها في البقرة ﴿بَغضُ آيَاتٍ رَبُكَ﴾ أشراط الساعة كطلوع الشمس من مغربها، فحينئذ لا يقبل إيمان كافر ولا توبة عاص، فقوله لا ينفع نفسًا إيمانها يعني أن إيمان الكافر لا ينفعه حينئذ وقوله: ﴿أَو كَسَبَتْ فِي إِيمَانِهَا خَيْرًا﴾ يعني أن مَن كان مؤمنًا ولم يكسب حسنات قبل ظهور تلك كَسَبَتْ فِي إِيمَانِهَا خَيْرًا﴾ وعيد ﴿إنَّ

لَّسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ إِنَّمَا آمَرُهُمْ إِلَى ٱللَّهِ ثُمَّ يُنَيِّئُهُم كِمَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ ﴿ مَنْ مَلَةٍ عَشْرُ أَمْثَالِهَا وَمَن جَآءَ بِٱلسَّيِسَةِ فَلَا يُجْزَى إِلَا مِثْلَهَا وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ١ أَنْ فَلَ إِنَّى هَلَانِي رَبِّ إِلَى صِرَطٍ مُّسَتَقِيعٍ دِينًا قِيمًا مِلَّةَ إِبَرَهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ شَ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُشُكِى وَجَعْيَاى وَمَمَاقِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ١ شَرِيكَ لَهُمْ وَبِلَالِكَ أَمِرْتُ وَأَنَا أَوَّلُ ٱلْمُسْلِمِينَ ١ أَعَيْرَ ٱللَّهِ أَنِغِي رَبًّا وَهُوَ رَبُّ كُلِّ شَيْءٍ وَلَا تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسٍ إِلَّا عَلَيْهاً وَلَا نَزِرُ وَاذِرَةٌ وِذَرَ أُخْرَئُ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ مَّرْجِئُكُمْ الَّذِينَ فَرَّقُوا دِينَهُمْ ﴾ هم اليهود والنصاري، وقيل أهل الأهواء والبدع، وفي الحديث أن رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم قال: «افترقت اليهود على إحدى وسبعين فرقة، وافترقت النصاري على اثنتين وسبعين فرقة، وستفترق أُمّتي على ثلاث وسبعين فرقة كلها في النار إلاّ واحدة» قيل يا رسول الله ومَن تُلك الواحدة؟ قال: «مَنْ كان على مَا أَنْأَ وأصحابي عليه»، وقرىء فارقوا أي تركوا ﴿وَكَانُوا شِيعًا﴾ جمع شيعة أي متفرّقين كل فرقة تتشيّع لمذهبها ﴿ لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ ﴾ أي أنت بريء منهم ﴿ عَشْرُ أَمْثَالُهَا ﴾ فضل عظيم على العموم في الحسنات، وفي العاملين، وهو أقلّ التضعيف للحسنات فقد تنتهي إلى سبعمائة وأزيد ﴿دِينًا قِيمًا ﴾ بدل من موضع إلى صراط مستقيم، لأن أصله هداني صراطًا بدليل اهدنا الصراط، والقيم فيعل من القيام وهو أبلغ من قائم وقوى أ قيماً بكسر القاف وتخفيف الياء وفتحها، وهو على هذا مصدر وصف به ﴿مُلَّةَ إِبْرَاهِيمَ﴾ بدل من دينًا، أو عطف بيان ﴿ونُسُكِي﴾ أي عبادتي، وقيل ذبحي للبهائم، وقيل حجي، والأول أعمّ وأرجح ﴿ وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي ﴾ أي أعمالي في حين حياتي وعند موتي ﴿ لِلَّهِ ﴾ أي خالصًا لوجهه وطلب رضاه، ثم أكد ذلك بقوله لا شريك له: أي لا أُريد بأعمالي غير الله فيكون نفيًا للشرك الأصغر وهو الرياء ويحتمل أن نريد لا أعبد غير الله فيكون نفيًا للشرك الأكبر ﴿ وَبِذَلِكَ أُمِرْتُ ﴾ إشارة إلى الإخلاص الذي تقتضيه الآية قبل ذلك ﴿ وَأَنا أَوَّلُ المُسْلِمِينَ ﴾ لأنه عَلَيْ سابق أمنه ﴿قُلْ أَغَيْرَ اللَّهِ أَبْغِي رَبًّا﴾ تقرير وتوبيخ للكفّار، وسببها أنهم دعوه إلى عَبادة آلهتهم ﴿وَهُوَ رَبُّ كُلِّ شَيْءٍ﴾ برهان على التوحيد ونفي الربوبيَّة عن غير الله ﴿وَلاَ تُكْسِبُ كُلُّ نَفْسِ إِلاَّ عَلَيْهِا﴾ ردّ على الكفّار لأنهم قالوا له اعبد آلهتنا ونحن نتكفّل لك بكل تباعة تتوقعها في دنياك وأُخراك، فنزلت هذه الآية: أي ليس كما قلتم، وإنما كسب كل تَفْسَ عَلَيْهَا خَاصَّةً ﴿ وَلَا تَزِرُ وَازِرَةً وِزْرَ أُخْرَى ﴾ أي لا يحمل أحد ذنوب أحد، وأصل الوزر الثقل، ثم استعمل في الذنوب ﴿خَلاَئِفَ﴾ جمع خليفة: أي يخلف بعضكم بعضًا في السكني في الأرض أو خلائف عن الله في أرضه، والخطاب على هذا لجميع الناس، وقيل

فَيُنَتِثُكُمُ بِمَا كُنتُمُ فِيهِ تَغْلِفُونَ إِنَّ وَهُو ٱلَّذِى جَعَلَكُمْ خَلَتِهِفَ ٱلْأَرْضِ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَنتِ لِيَسَبْلُوكُمْ فِي مَا ءَاتَنكُمُ أَإِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ ٱلْعِقَابِ وَإِنَّهُ لِغَفُورٌ زَحِيمٌ ال

لأمة محمد صلّى الله عليه وآله وسلّم لأنهم خلفوا الأمم المتقدّمة ﴿وَرَفَعَ بَغْضَكُمْ ﴾ عموم في المال والجاه والقوة والعلوم وغير ذلك مما وقع فيه التفضيل بين العباد ﴿لْيَبْلُوكُمْ فِيمَا آتَاكُمْ ﴾ ليختبر شكركم على ما أعطاكم، وأعمالكم فيما مكّنكم فيه ﴿إنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ العِقَابِ وَإِنَّهُ لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ جمع بين التخويف والترجية، وسرعة عقابه تعالى: إما في الدنيا بمن عجل أخذه، أو في الآخرة لأن كل آتٍ قريب، ونسأل الله أن يغفر لنا ويرحمنا بفضله ورحمته.



مكيّة إلاّ من آية ١٦٣ إلى غاية آية ١٧٠ فمدنيّة: وآياتها ٢٠٦ نزلت بعد صّ

بِنْ إِللَّهِ النَّهُ النَّهُ النَّهُ إِللَّهُ النَّهُ النَّهِ النَّهُ النَّالِحُلْمُ النَّالِحُلْمُ النَّالِي النَّالِحُلْمُ النَّالِمُ النَّالِمُ النَّالِحُلْمُ النَّالِحُلْمُ النَّالِمُ النَّالِحُلْمُ النَّالِحُلْمُ النَّالِحُلْمُ النَّالِحُلْمُ النَّالِمُ النَّالِحُلْمُ النَّالِحُلْمُ النَّالِمُ النَّلْمُ النَّالِمُ النَّالِمُ النَّالِمُ النَّالِمُ النَّالِل

المَصَ اللهِ كَنَابُ أُنِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُن فِي صَدْرِكَ حَرَبُّ مِنْهُ لِلُنذِرَ بِهِ وَذِكْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ اللهُ مَا تَذَكَّرُونَ اللهُ مِّن قَرْيَةٍ اللهُ مَّا تَذَكَّرُونَ اللهُ وَكَم مِن قَرْيَةٍ

## بِسْم اللَّهِ الرَّحمٰن الرّحيم

﴿المص﴾ تكلمنا على حروف الهجاء في البقرة ﴿حَرَجٌ مُنْهُ﴾ أي ضيق من تبليغه مع تكذيب قومك، وقيل الحرج هنا الشك، فتأويله كقوله فلا تكن من الممترين ﴿لِتُنذِرَ﴾ متعلق بأنزل ﴿وذِكْرَى﴾ منصوب على المصدرية بفعل مضمر تقديره لتنذر وتذكر ذكرى، لأن الذكر بمعنى التذكير، أو مرفوع على أنه خبر ابتداء مضمر، أو مخفوض عطفًا على موضع لتنذر أي للإنذار والذكرى ﴿قَلِيلاً مَّا تَذَكّرُونَ﴾ انتصب قليلاً بتذكرون أي تذكرون تذكّرًا قليلاً وما زائدة للتوكيد ﴿أَهْلَكْنَاهَا فَجَاءَهَا بَأْسُنَا﴾ قيل إنه من المقلوب تقديره: جاءها بأسنا فأهلكناها، وقيل المعنى: أردنا إهلاكها فجاءها بأسنا لأن مجيء البأس قبل الإهلاك، فلا يصح عطفه عليه بالفاء ويحتمل أن فجاءها بأسنا استئنافًا على وجه التفسير للإهلاك، فلا يحتاج إلى تكلّف، والمراد أهلكنا أهلها فجاءهم، ثم حذف المضاف بدليل أو هم قائلون من يحتاج إلى تكلّف، والمراد أهلكنا أهلها فجاءهم، ثم حذف المضاف بدليل أو هم قائلون من يوتاتًا أوْ هُمْ قَائِلُونَ﴾ بياتًا مصدر في موضع الحال بمعنى بائتين أي بالليل، وقائلون من

أَهْلَكَنَنْهَا فَجَآءَهَا بَأْسُنَا بَيَتًا أَوْهُمْ قَآبِلُونَ ﴿ فَمَا كَانَ دَعُونِهُمْ إِذْ جَآءَهُم بَأْسُنَآ إِلَّا أَن قَالُوٓاْ إِنَّا كُنَّ ظَلِمِينَ ﴿ ۚ فَلَنَسْءَكُنَّ ٱلَّذِينَ أَرْسِلَ إِلَتِهِمْ وَلَنَسْءَكَ ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ فَلَنَقُصَّنَّ عَلَيْهِم بِعِلَّمْ وَمَا كُنَّا غَآبِينَ ﴿ وَالْوَزْنُ يَوْمَهِذِ ٱلْحَقُّ فَمَن ثَقُلَتْ مَوَازِينُهُ فَأَوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴿ وَمَنْ خَفَّتْ مَوَاذِينُهُمْ فَأُولَكَيِّكَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُم بِمَا كَانُواْ بِعَايَدِتِنَا يَظْلِمُونَ ١ فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَايِشُ قَلِيلًا مَّا تَشَكُّرُونَ شَ وَلَقَدْ خَلَقَانَكُمْ ثُمَّ صَوَّرْنَاكُمْ ثُمَّ قُلْنَا لِلْمَلْكِيكَةِ ٱسْجُدُواْ لِآدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّا إِبْلِيسَ لَمْ يَكُن مِنَ ٱلسَّنجِدِينَ شَيَّ قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلَّا تَسْجُدُ إِذْ أَمَرْتُكُ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ خَلَقْنَنِي مِن نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينٍ إِنْ قَالَ فَأَهْبِطَ مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَن تَتَكَبَّرَ فِيهَا فَأَخُرُجْ إِنَّكَ مِنَ ٱلصَّنغِرِينَ شَ قَالَ أَنظِرْفِ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ شَ قَالَ إِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظرِينَ شَ قَالَ فَبِمَآ أَغُونَيَّنِي لَأَقَعُدُنَّ لَهُمَّ صِرَطَكَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞ ثُمَّ لَاتِينَهُم مِّن بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَنِهِمْ وَعَن القائلة: أي بالنهار، وقد أصاب العذاب بعض الكفّار المتقدّمين بالليل، وبعضهم بالنهار، وأو هنا للتنويع ﴿ مَعْوَاهُمْ ﴾ أي ما كان دعاؤهم واستغاثتهم إلاّ للاعتراف بأنهم ظالمون، وقيل المعنى أن دعواهم هنا ما كانوا يدعونه من دينهم، فاعترفوا لما جاءهم العذاب أنهم كانوا ظالمين في ذلك ﴿أُرْسِلَ إِلَيْهِمْ﴾ أسند الفعل إلى الجار والمجرور، ومعنى الآية: أن الله يسأل الأمم عمّا أجابوا به رسلهم، ويسأل الرسل عمّا أُجيبوا به ﴿فَلَتَقُصَّنَّ عَلَيْهِم ﴾ أي على الرسل والأمم ﴿والوَزْنُ ﴾ يعنى وزن الأعمال ﴿يَوْمَثِذِ ﴾ أي يوم يسأل الرسل وأممهم وهو يوم القيامة ﴿بِآيَاتِنَا يَظْلِمُونَ ﴾ أي يكذبون بها ظلمًا ﴿خَلَقْنَاكُمْ ثُمُّ صَوَّرْنَاكُمْ ﴾ قيل المعنى أردنا خلقكم وتصويركم ﴿ثُمَّ قُلْنَا لِلْمَلاَتِكَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ﴾ وقيل خلقنا أباكم آدم ثم صورناه، وإنما احتيج إلى التأويل ليصح العطف ﴿أَلاَّ تَسْجُدَ ﴾ لا زائدة للتوكيد ﴿إِذْ أَمَرْتُكَ﴾ استدلُّ به بعض الأصوليين على أن الأمر يقتضي الوجوب والفور، ولذلك وقع العقاب على ترك المبادرة بالسجود ﴿قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِّنْهُ ﴾ تعليل علَّل به إبليس امتناعه من السجود، وهو يقتضي الاعتراض على الله تعالى في أمره بسجود الفاضل للمفضول على زعمه، وبهذا الاعتراض كفر إبليس إذ ليس كفره كفر جحود ﴿فَاهْبِطْ مِنْهَا﴾ أي من السماء ﴿ قَالَ فَبِمَا أَغُونِتَنِي ﴾ الفاء للتعليل وهي تتعلق بفعل قسم محذوف تقديره أقسم بالله بسبب إغوائك لي لأغوين بني آدم، وما مصدرية، وقيل استفهامية ويبطله ثبوت الألف في ما مع حرف الجر ﴿صِرَاطَكَ ﴾ يريد طريق الهدى والخير وهو منصوب على الظرفية ﴿ثُمُّ لآتِيَتُّهُم مِّن بَيْن أَيْدِيهِمْ﴾ الآية: أي من الجهات الأربع، وذلك عبارة عن تسليطه على بني آدم كيفما شَمَآبِلِهِمْ وَلا يَجِدُ أَكْرُهُمْ شَكِرِينَ ﴿ قَالَ آخُرَةُ مِنْهَا مَذَهُ وَمَا مَدَهُ وَرَا لَمَن بَعِكَ مِنْهُمْ لَأَمَلَأَنَ جَهَمَّمَ مِن مَنْهُمْ وَلا يَجَدُهُ الشَّجَرَةَ فَتَكُونا مِن الْجَبَّةُ فَكُلا مِنْ حَيْثُ شِنْتُمَا وَلا نَقْرَها هَنِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونا مِن الظّلالِمِينَ ﴿ وَهَا مَن فَوَا يَهِمَا وَقَالُ مَا نَهَدَكُمَا رَبُّكُمَا عَن الظّلالِمِينَ ﴿ وَهَا سَمَهُمَا إِنِّ لَكُمَا الشَّيْوِ الشَّجَرَةِ إِلاَّ أَن تَكُونا مَلكَيْنِ أَوْتَكُونا مِن الْخَيلِدِينَ ﴿ وَقَاسَمَهُمَا إِنِي لَكُمَا لَهِنَ النَّصِحِينَ ﴿ وَقَالَ الشَّعَرَةِ إِلَا أَن تَكُونا مَلكَيْنِ أَوْتَكُونا مِن الْخَيلِدِينَ ﴿ وَقَاسَمَهُمَا إِنِّ لَكُمَا لَهِنَ النَّصِحِينَ ﴿ وَقَالَمَهُمَا إِنِّ لَكُمَا لَهِنَ النَّصِحِينَ ﴿ وَقَالَ لَكُمَا أَلْمَ الْمَنْكُمَا وَطَفِقا يَغْصِفانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ المَّكَمُ الشَّكُونَ وَاللَّهُ مَن الْخَيلِدِينَ ﴿ وَقَالَ الشَّعَرَةِ وَأَقُل لَكُمَا أَلْمَ الْمَعْرَةِ وَأَقُل لَكُمَا أَلْمَ الْمَعْرَةِ وَأَقُل لَكُمَا أَلْمَ الْمَعْرَةِ وَأَقُل لَكُمَا عَلَقُ مُعْرَفِق الْمَعْرَةِ وَالْمُ اللَّهُ مَن الْمُعْرَةِ وَأَقُل لَكُمَا عَلَوْ الْمَعْمُ وَلَهُ مُواللَّهُ مُولِكُمُ اللَّهُ مَن عَلَيْ وَاللَّهُ مَا الشَّحِرَةِ وَأَقُل لَكُمَا آ إِنَّ الشَّيْطُولُ المَّعْمُ عُلُولَ اللَّهُ مُولُونَ وَمِنها تُعْفَكُمُ لِللَّهُ مَا اللَّهُ مَن الْمُعْرَالُ وَلَا مُعْلَى اللَّهُ مَا عَلُولُ الْمُعْمَا عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ مَا عَلْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُولُونَ وَمِنْهَا مُعْتَكُمُ إِلَى حِينِ فَلَى فِيهَا عَمْوَلُ وَفِيهَا تَعْمُولُونَ وَمِنْهَا تُغْتَرَجُونَ وَمِنْهَا مُعْتَمُ إِلَى عَيْمَ مَا لَكُولُ اللَّهُ مَا عَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا عَلْهُ وَلَا اللَّهُ مُولُولُ وَيُعْمَا لَهُ وَلَا عَلْمُ اللَّهُ مُنْ مُؤْلِلُ اللَّهُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلِقُولُ وَمِنْ اللْعُلْمُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُعْتَعُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا عَلْمُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِقُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ ا

أمكنه، وقال ابن عباد من بين أيديهم الدنيا، ومن خلفهم الآخرة، وعن أيمانهم الحسنات، وعن شمائلهم السيئات ﴿مَذْءُومًا ﴾ من ذأمه بالهمز إذا ذمّه ﴿مَّذْحُورًا ﴾ أي مطرودًا حيث وقع ﴿فَوَسُوسَ﴾ إذا تكلم كلامًا خفيًا يكرِّره، فمعنى وسوس لهما: ألقن لهما هذا الكلام، ﴿لِيُبْدِي لَهُمَا مَا وُورِي عَنْهُمَا مِن سَوْءَاتِهِمَا﴾ أي ليظهر ما ستر من عوراتهما واللام في قوله ليبدى للتعليل إن كان في انكشافهما غرض لإبليس، أو للصيرورة إن وقع ذلك بغير قصد منه إليه ﴿الشَّجَرَةِ﴾ ذكرت في البقرة ﴿إلاَّ أَن تَكُونَا مَلَكَيْنِ﴾ أي كرَّاهة أن تكوَّنا ملكين، واستدلُّ به مَن قال إن الملائكة أفضل من الأنبياء، وقرىء ملكين يكسِّر اللام، ويقوَّى هذه القراءة قوله وملك لا يبلى ﴿وَقَاسَمَهُمَا﴾ أي حلف لهما إنه لمن الناصحين وذكر قَسَيم إبليس بصيغة المفاعلة التي تكون بين الاثنين لأنه اجتهد فيه أو لأنه أقسم لهما وأقسما له أن يقبلا نصيحته ﴿فَدَلَّهُمَا﴾ أي أنزلهما إلى الأكل من الشجرة ﴿بغُرُورِ﴾ أي غرّهما بحلفه لهما لأنهما ظنا أنه لا يحلف كاذبًا ﴿بَدَتْ لَهُمَا سَوْءَاتُهُمَا ﴾ أي زال عنهما اللباس وظهرت عوراتهما، وكان لا يريانها من أنفسهما، ولا أحدهما من الآخر، وقيل كان لباسهما نور يحول بينهما وبين النظر ﴿يَخْصِفَان عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ الْجَنَّةِ﴾ أي يصلان بعضه ببعض ليستترا يه ﴿وَنَادَاهُمَا رَبُّهُمَا﴾ يحتمل أن يكون هذا النداء بواسطة ملك، أو بغير واسطة ﴿رَبُّنَا ظُلَمْنَا أَنْفُسَنَا﴾ اعتراف وطلب للمغفرة والرحمة، وتلك هي الكلمات التي تاب الله عليه بها ﴿لَهْبِطُوا﴾ وما بعده مذكور في البقرة ﴿فِيهَا تَحْيَوْنَ﴾ أي في الأرض ﴿لِبَاسًا﴾ أي المثياب؛ التي تسترء ومعنى أنزلنا خلقناء وقيل المراد أنزلنا ما يكون عنه اللباس وهو المطرء واستدل بعض الفقهاء بهذه الآية على وجوب ستر العورة ﴿رِيشًا﴾ أي لباس الزينة وهن هستعان من

ريش الطائر ﴿وَلِبَاسُ التَّقْوَى﴾ استعار للتقوى لباسًا كقولهم ألبسك الله قميص تقواه، وقيل لباس التقوى ما يُتّقى به في الحرب من الدروع وشبهها، وقرىء بالرفع على الابتداء أو خبره الجملة، وهي ذلك خير ﴿ ذَلِكَ مِن آيَاتِ اللَّهِ ﴾ الإشارة إلى ما أنزل من اللياس، وهذه الآية واردة على وجه الاستطراد عقيب ما ذكر من ظهور السوآت وخصف الورق عليها ليبيّن إنعامه على ما خلق من اللباس ﴿ يَنْزِعُ عَنْهُمَا لِبَاسَهُمَا ﴾ أي كان سِببًا في نزع لباسهما عنهما ﴿مِن حَيْثُ لاَ تَرَوْنَهُم﴾ يعني في غالب الأمر، وقد استدلّ به مَن قال إن الجن لا يرون وقد جاءت في رؤيتهم أحاديث صحيحة، فتحمل الآية على الأكثر جمعًا بينها وبين الأحاديث ﴿ وَإِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةٌ ﴾ قيل هي ما كانت العرب تفعله من الطواف بالبيت عراة الرجال والنساء، ويحتمل العموم في الفواحش ﴿قَالُوا وَجَدْنَا عَلَيْهَا آبَاءَنَا واللَّهُ أَمْرَنَا بِهَا﴾ اعتذروا بعذرين باطلين أحدهما: تقليد آبائهم، والآخر: افتراؤهم على الله ﴿وَأَقِيمُوا وُجُوهَكُمْ﴾ قيل المراد إحضار النيَّةِ، والإخلاص لله، وقيل فعل الصلاة والتوجِّه فيها ﴿عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ﴾ أي في كل مكان سجود أو في وقت كل سجود والأول أظهر، والمعنى إباحة الصلاة في كل موضع كقوله ﷺ: «جُعِلَت لي الأرض مسجدًا» ﴿كَمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ ﴾ احتجاج على البعث الأُخروي بالبدأة الأولى ﴿فَرِيقًا﴾ الأول منصوب بهدى، والثاني منصوب بفعل مضمر يفسّره ما بعده ﴿خُذُوا زِينَتَكُمْ ﴾ قيل المراد به الثياب الساترة، واحتج به مَن أوجب ستر العورة في الصلاة، وقيل المراد به الزينة زيادة على الستر كالتجمّل للجمعة بأحسن الثياب وبالسُّواك والطَّيب ﴿ وَكُلُوا واشْرَبُوا ﴾ الأمر فيهما للإباحة، لأن بعض العرب كانوا يحرمون أشياء من المآكل ﴿وَلاَ تُسْرِفُوا ﴾ أي لا تكثروا من الأكل فوق الحاجة، وقال

الأطباء: إن الطب كله مجموع في هذه الآية، وقيل لا تسرفوا بأكل الحرام ﴿ قُلْ مَنْ خُومٌ وَيَعَةَ اللّهِ ﴾ إنكار لتحريمها وهو ما شرعه الله لعباده من الملابس والعاكل، وكان بغظ العرب إذا حجوا يجرّدون الثياب ويطوفون عُراة، ويحرّمون الشحم واللبن، فنزل ذلك ردًا عليهم ﴿ خَالِصَةً يَوْمَ القِيَامَةِ ﴾ أي الزينة والطّيب في الدنيا للذين آمنوا والغيرهم، وفي الآخرة خالصة بالنصب على الحال، والرقع على أنه خبر بغلا خبر، أو خبر ابتداء مضمر ﴿ وَالاِئْمَ ﴾ عام في كل ذنب ﴿ وَأَن تَقُولُوا حَلَى اللّهِ ﴾ أي تفتروا عليه في التحريم وغيره ﴿ إمّا يَأْتِينّكُم ﴾ هي إن الشرطية دخلت عليها ما الرّائدة للتأكيد، عليه في التحريم وغيره ﴿ إمّا يَأْتِينّكُم ﴾ هي إن الشرط فمن اتقى الآية ﴿ فَهَن أَطْلَمُ ﴾ ذكر في ولزمتها النون الشهيئة من الكتاب ﴾ أي يصل إليهم ما كتب لهم من الأرزاق وغيرها ﴿ وَأَل كُوا هُمُ المراد بأولاهم الرّوساء والقادة، ﴿ وَالمعنى أن أُخراهم طلبوا من الله أن يضاعف العدّاب الأولاهم وأخراهم المؤلم من المتناع والسّفَلَة، والمعنى أن أُخراهم طلبوا من الله أن يضاعف العدّاب الأولاهم لأنهم أضلوهم، وليس المعنى أن أُخراهم طلبوا من الله أن يضاعف العدّاب الأولاهم للذهم أضلوهم، وليس المعنى أنهم قالوا لهم ذلك خطابًا لهم، إنما هو كقولك قال فلان للنهم أضلوهم، وليس المعنى أنهم قالوا لهم ذلك خطابًا لهم، إن أنما هو كقولك قال فلان لكذا . أي قاله عنه وإن لم يخاطبه به ﴿ وَقَالَتْ أُولاهُمُ الْمُراهُمُ قُلُها كَانَ لَكُمُ عَلَيْنَا مِن لله الله كذا: أي قاله عنه وإن لم يخاطبه به ﴿ وَقَالَتُ أُولاهُمُ المُراهُ عَلَيْنا مِن الله مَلْهُ عَلَيْنا مِن الله أن يضاعه على إن لهم فلك كذا : أي قاله عنه وإن لم يخاطبه به ﴿ وَقَالَتُ أَولاهُمُ الْمُراهُ مَا كُنْ الْمُعْمَ الْمَا كُنْ لَكُمُ عَلَيْنَا مِن الله الله عنه وإن لم يخاطبه به ﴿ وَقَالَتُ أَولاهُمُ الْمُراهُ مَا كُنْ لَكُمُ عَلَيْنَا مِن الله الله عنه وإن لم يخاطبه به ﴿ وَقَالَتُ أَولُهُ مَا كُنْ أَلَهُ مَا كُنْ أَلُكُمُ عَلَيْنَا وَلْ الله عنه وإن لم يخاطبه المُولِ المُنْ الله عنه وإن لم يخاطبه المُعْفَلِهُ المُولُولُ اللهُ عَلْهُ الْعَلْهُ المُنْ الله المُنْ الله المُولِ المُنْ اللهُ الله المُعْلَمُ المُؤْلُولُهُ المُولُولُهُ المُنْ المُنْ الْعُنْهُ المُؤْلُهُ المُؤْلُولُهُ المُؤْلُولُهُ المُؤْلُولُهُ المُ

الْعَذَابَ بِمَا كُنْتُمْ تَكْسِبُونَ ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَذَبُواْ بِتَايَئِنِنَا وَاسْتَكْبَرُواْ عَنَهَا لَا نُفَنَّحُ لَمُمْ أَبُوبُ السَّمَاةِ وَلَا يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ حَتَّى يَلِجَ الْجَمَلُ فِي سَمِّ الْجِيَاطِّ وَكَذَلِكَ بَعْزِى الْمُجْرِمِينَ ﴿ لَكُمْ مِن السَّمَاةِ وَلَا يَدْخُلُونَ الْمُجْرِمِينَ ﴿ وَكَذَلِكَ بَعْزِى الظَّلِلِمِينَ ﴿ وَاللَّهِ مَن الْمَعْلَمُ اللَّهُ وَمَن فَوقِهِمْ غَواشِ وَكَذَلِكَ بَعْزِى الظَّلِلِمِينَ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهُ وَعَكُمُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَمَا عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

فَضْل﴾ أي لم يكن لكم علينا فضل في الإيمان والتقوى يوجب أن يكون عذابنا أشد من عذابكم بل نحن وأنتم سواء ﴿فَذُوقُوا الْعَذَابَ﴾ من قول أولاهم لأخراهم أو من قول الله تعالى لجميعهم: ﴿لاَ تُفتَّحُ لَهُمْ أَبْوَابُ السَّمَاءِ ﴾ فيه ثلاثة أقوال: أحدهما: لا يصعد عملهم إلى السماء، والثاني لا يدخلون الجنة، فإن الجنة في السماء، والثالث لا تفتح أبواب السماء لأرواحهم إذا ماتوا كما تفتح لأرواح المؤمنين ﴿حَتَّى يَلِجَ الجَمَلُ فِي سَمَّ الْخَيَاطِ﴾ أي حتى يدخل الجمل في ثقب الإبرة، والمعنى لا يدخلون الجنة حتى يكون ما لا يكون أبدًا، فلا يدخلونها أبدًا ﴿مِهَادٌ﴾ فراش ﴿غَوَاشِ﴾ أغطية ﴿لاَ نُكَلُّفُ نَفْسًا إلاَّ وُسْعَهَا﴾ جملة اعتراض بين المبتدأ والخبر ليبيّن أن ما يطلب من الأعمال الصالحة ما في الوسع والطاقة ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلَّ ﴾ أي مَن كان في صدره غلَّ لأخيه في الدنيا ننزعه منه في الجنة وصاروا إخوانًا أحبابًا، وإنما قال نزعنا بلفظ الماضي وهو مستقبل لتحقّق وقوعه في المستقبل حتى عبر عنه بما يعبر عن الواقع، وكذلك كل ما جاء بعد هذا من الأفعال الماضية في اللفظ وهي تقع في الآخرة كقوله: نادى أصحاب الجنة، ونادى أصحاب الأعراف، ونادى أصحاب النار، وغير ذلك ﴿هَدَانًا لِهَذَا﴾ إشارة إلى الجنة أو إلى ما أوجب من الإيمان والتقوى ﴿أَن تِلْكُمُ الجَنَّةُ ﴾ وأن قد وجدنا، وأن لعنة وأن سلام: يحتمل أن يكون أن في كل واحدة منها مخفّفة من الثقيلة، فيكون فيها ضمير أو حرف عبارة وتفسير المعنى القول.

﴿مَا وَعَدَنَا رَبُّنَا حَقًا﴾ حذف مفعول وعد استغناء عنه بمفعول وعدنا أو لإطلاق الوعد فيتناول الثواب والعقاب ﴿فَأَذَّنَ مُؤَذِّنَ ﴾ أي بين

الجنة والنار أو بين أصحابهما وهو أرجح لقوله: فضرب بينهم بسور ﴿الأَغْرَافِ﴾ قال إين عباس هو تلّ بين الجنة والنار، وقيل سور الجنة ﴿ رِجَالٌ ﴾ هم أصحاب الأعراف وردّ في الجديث أنهم قوم من بني آدم استوت حسناتهم وسيئاتهم، فلم يدخلوا الجنة ولا الناو، وقيل هم قوم خرجوا إلى الجهاد بغير إذن آبائهم، فاستشهدوا، فمنعوا من الجنة لعصيان آبائهم، ونجوا من النار للشهادة ﴿ يَعْرِفُونَ كُلاَّ بِسِيمَاهُمْ ﴾ أي يعرفون أهل الجنة بعلامتهم من بياض وجوههم، ويعرفون أهل النار بعلامتهم من سواد وجوههم، أو غير ذلك من العلامات ﴿ وَنَادَوْا أَصْحَابَ الجَنَّةِ أَن سَلامٌ عَلَيْكُمْ ﴾ أي سلام أصحاب الأعراف على أهل الجنة ﴿ لَمْ يَدْخُلُوهَا وَهُمْ يَطْمَعُونَ ﴾ أي أنّ أصحاب الأعراف لم يدخلوا الجنة وهم يطمعون في دخولها من بعد ﴿ وَإِذَا صُرِفَتْ أَبْصَارُهُمْ ﴾ الضمير لأصحاب الأعراف أي إذا رأوا أصحاب النار دعوا الله أن لا يجعلهم معهم ﴿ وَنَادَى أَضِحَابُ الْأَعْرَافِ رِجَالاً ﴾ يعنى من الكفّار الذين في النار، قالوا لهم ذلك على وجه التوبيخ ﴿جَمْعُكُمْ﴾ يحتمل أن يكون أراد جمعهم للمال أو كثرتهم ﴿وَمَا كُنتُمْ تَسْتَكْبِرُونَ ﴾ أي استكباركم على النار أو استكباركم على الرجوع إلى الحق، فما هاهنا مصدرية وما في قوله: ﴿مَا أَغْنَى﴾ استفهامية أو نافية ﴿ أَهَوُ لاَءِ الَّذِينَ أَقْسَمْتُم ﴾ من كلام أصحاب الأعراف خطابًا لأهل النار والإشارة بهؤلاء إلى أهل الجنة، وذلك أن الكفّار كانوا في الدنيا يقسمون أن الله لا يرحم المؤمنين ولا يعبأ بهم فظهر خلاف ما قالوا، وقيل هي من كلام الملائكة خطابًا لأهل النار، والإشارة بهؤلاء إلى أصحاب الأعراف ﴿ ادْخُلُوا الجَنَّةَ ﴾ خطابًا لأهل الجنة إن كان من كلام أصحاب الأعراف تقديره قد قيل لهم ادخلوا الجنة، أو خطابًا لأهل الأعراف إن كان من كلام الملائكة ﴿أَن أَفِيضُوا عَلَيْنَا مِنَ المَاءِ ﴾ دليل على أنّ الجنة فوق النار ﴿أَوْ مِمَّا رَزَّقَكُمُ اللَّهُ ﴾ من سائر

الْحَيُوةُ الدُّنِيَ فَالْيَوْمَ نَسَسَهُمْ كَمَا نَسُواْ لِقَاءَ يَوْمِهِمْ هَلَا وَمَا كَانُواْ بِعَايَلِنَا يَخُرُونَ اللهُ وَلَقَدْ حِقْنَهُم بِكِنْ فَصَلَنَهُ عَلَى عِلْمٍ هُدَى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُوْمِنُونَ اللهُ هَلْ يَظُرُونَ إِلَا تَأْوِيلُمْ يَقُولُ اللَّهِ بِكَنْ فَصَلَنَهُ عَلَى عِلْمٍ هُدَى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُوْمِنُونَ اللهُ هَلَ يَظُرُونَ إِلَا تَأْوِيلُمْ يَقُولُ اللَّهِ بِكَنْ نَسُوهُ مِن قَبْلُ قَدْ جَاءَت رُسُلُ رَبِنَا بِالْحَقِ فَهَلَ لَنَا مِن شَفَعَاءَ فَيَشْفَعُواْ لَنَا أَوْنُودُ فَنَعْمَلَ غَيْرَ اللَّهِ يَكُنَا نَعْمَلُ قَدْ خَسِرُواْ أَنفُسُهُمْ وَصَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُوا مُنْ مَنْ عَلَى اللهُ مَا اللهُ وَلَا لَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى السّمَوْتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَةِ أَيّامٍ ثُمَّ السّتَوَىٰ عَلَى الشّمَوْتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيّامٍ ثُمَّ السّتَوىٰ عَلَى الشّمَوى اللّهُ مَن وَالْتَحْمَ وَالنّجُومُ مُسَخَرَتٍ بِأَمْ وَمُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَن وَالْقَمَرَ وَالنّجُومُ مُسَخَرَتٍ بِأَمْرِقِهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا الللّهُ مَنْ اللّهُ مُلْ اللّهُ الللّهُ مَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الل

الأطعمة والأشربة ﴿فَالْيَوْمَ نَنْسَاهُمْ ﴾ أي نتركهم ﴿كَمَا نَسُوا ﴾ الكاف للتعليل ﴿وَمَا كَانُوا ﴾ عطف على كما نسوا: أي لنسيانهم وجحودهم ﴿جِئْنَاهُم بِكِتَابِ﴾ يعني القرآن ﴿فَصَّلْنَاهُ عَلَى عِلْم﴾ أي علمنا كيف نفصله ﴿إِلاَّ تَأْوِيلَهُ﴾ أي هل ينتظرون َ إلاَّ عاقبة أمره، وما يؤول إليه أمره بظهور ما نطق به من الوعد والوعيد ﴿قَدْ جَاءَتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِالْحَقِّ ﴾ أي قد تبيّن وظهر الآن أنّ الرسل جاؤوا بالحق ﴿اسْتَوْى عَلَى الْعَرْشُ﴾ حيث وقع حمله قوم على ظاهره منهم ابن أبي زيد وغيره، وتأوّله قوم بمعنى قصد كقوله: ثم استوى إلى السماء، ولو كان كذلك لقال ثم استوى إلى العرش، وتأوّلها الأشعرية أنّ معنى استوى استولى بالملك والقدرة، والحق الإيمان به من غير تكييف، فإنَّ السلامة في التسليم، ولله درّ مالك بن أنس في قوله للذي سأله عن ذلك: الاستواء معلوم والكيفية مجهولة والسؤال عن هذا بدعة، وقد رُوِيَ مثل قول مالك عن أبي حنيفة، وجعفر الصادق، والحسن البصري، ولم يتكلم الصحابة ولا التابعون في معنى الاستواء، بل أمسكوا عنه، ولذلك قال مالك السؤال عنه بدعة ﴿يُغْشِي اللَّيْلَ النَّهَارَ﴾ أي يلحق الليل بالنهار، ويحتمل الوجهين، هكذا قال الزمخشري، وأصل اللفظة من الغشاء أي يجعل أحدهم غشاء للآخر يغطيه فتغطي ظلمة الليل ضوء النهار ﴿يَطْلُبُهُ حَثِيثًا﴾ أي سريعًا، والجملة في موضع الحال من الليل أي يطلب الليل النهار فيدركه ﴿أَلاَ لَهُ الْخَلْقُ والأَمْرُ﴾ قيل الخلق المخلوقات والأمر مصدر أمر يأمر، وقيل الخلق مصدر خلق، والأمر واحد الأمور: كقوله إلى الله تصير الأمور، والكلُّ صحيح ﴿تَبَارُكَ﴾ من البزكة، وهو فعل غير منصرف لم تنطق له العرب بمضارع ﴿تَضَرُّعَا وَخُفْيَةً ﴾ مصدر في موضع الحال وكذلك خوفًا وطمعًا، وخفية من الإخفاء، وقرىء خيفة من الخوف ﴿المُغْتَدِينَ﴾ المجاوزين للحدّ، وقيل هنا هو رفع الصوت بالدعاء والتشطّط فيه وَلَا نُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ بَعَدَ إِصْلَحِهَا وَأَدْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا ۚ إِنَّ رَحْمَتُ ٱللَّهِ قَرِيبُ مِّتَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ وَهُوَ ٱلَّذِي يُرْسِلُ ٱلرِّيْحَ بُشْرًا بَيْتَ يَدَى رَحْمَتِهِ ﴿ حَقَّى إِذَا ٱقَلَتْ سَحَابًا

﴿ وَادْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ جمع الله الخوف والطمع ليكون العبد خائفًا راجيًا، كما قال الله تعالى: ﴿ يَرْجُونَ رَحْمَتُهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ ﴾ [الإسراء: ٥٧] فإن موجب الخوف معرفة سطُّوةٌ الله وشدّة عقابه، وموجب الرجاء معرفة رحمة الله وعظيم ثوابه، قال تعالى: ﴿ نَبَّى، عِبَادِيُّ أَنِّي أَنَا الغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ [الحجر: ٤٩]، وأنَّ عِذابي هو العذاب الأليم ومَنْ عرف فضل الله جاه ومَن عرف عذابه خافه ولذلك جاء في الحديث «لُو وزن خوف المؤمن ورجاؤه» لاعتدلا إلا أنه يستحب أن يكون العبد طول عمره يغلب عليه الخوف ليقوده إلى فعل الطاعات وترك السيئات وأن يغلب عليه الرجاء عند حضور الموت لقوله على «لا يموتن الطاعات وترك السيئات وأن أحدكم إلاّ وهو يُحسِن الظن بالله تعالى» وإعلم أن الخوف على ثلاث درجات: الأولى أن يكون ضعيفًا يخطر على القلب ولا يؤثر في الباطن ولا في الظاهر، فوجود هذا كالعدم والثانية أن يكون قويًا فيوقظ العبد من الغفلة ويحمله على الاستقامة، والثالثة أن يشتدّ حتى يبلغ إلى القنوط واليأس وهذا لا يجوز، وخير الأمور أوسطها، والناس في الخوف على ثلاث مقامات: فخوف العامَّة من الذنوب، وخوف الخاصَّة من الخاتمة، وخوف خاصَّة الخاصة من السابقة، فإن الخاتمة مبنيّة عليها، والرجاء على ثلاث درجات: الأولى رجاء رحمة الله مع التسبّب فيها بفعل طاعة وترك معصية فهذا هو الرجاء المحمود والثانية الرجاء مع التفريط والعصيان فهذا غرور، والثالثة أن يقوي الرجاء حتى يبلغ الأمن، فهذا حرام، والناس في الرجاء على ثلاث مقامات: فمقام العامّة رجاء ثواب الله، ومقام الخاصّة رجاء رضوان الله، ومقام خاصة الخاصة رجاء لقاء الله حبًا فيه وشوقًا إليه ﴿إِنَّ رَحْمَتَ اللَّهِ قَرِيبًا مِّنَ المُحْسِنِينَ﴾ حِذفت تاء التأنيث من قريب وهو خبر عن الرحمة على تأويل الرحمة بالرحم أو الترحّم أو العفو أو لأن تأنيث الرحمة غير حقيقي أو لأنه صفة موصوف مجذوف وتقديره شيء قريب أو على تقدير النسب أي ذات قرب، وقيل قريب هنا ليس خبر عن الرحمة إنما هو ظرف لها ﴿الرِّياحَ بُشْرًا﴾ قرىء الرياح بالجمع الأنها رياح المطر، وقد اضطرد في القرآن جمعها إذا كانت المرحمة، وإفرادها إذا كانت للعذاب، ومنه ورد في الحديث «اللَّهم اجعلها رياحًا ولا تجعلها ريحًا» وقرىء بالإفراد، والمراه الجنس وقرىء نشرًا بفتح النون وإسكان الشين، وهو على هذا مصدر في موضع الحال، وقوى الضعفها وهو جميع نشر، وقيل جميع منشور، وقرىء بضم النون وإسكان الشين وهوا تخفيف من

ثِقَالَا سُقَنَاهُ لِبَلَدِ مَيِّتِ فَأَنَلْنَا بِهِ ٱلْمَاءَ فَأَخْرَجْنَا بِهِ، مِن كُلِّ ٱلثَّمَرَةِ كَذَالِكَ نُحْبُ ٱلْمَوْقَ لَعَلَكُمُ الْمَوْقَ لَعَلَكُمُ الْمَوْقَ لَعَلَكُمُ اللَّهِ مَنْكُرُونَ اللَّهُ بِإِذِنِ رَبِّهِ وَٱلَّذِي خَبُثَ لَا يَخْرُجُ ٱلْمَوْقَ لِعَلَمُ اللَّهُ الطَّيْبُ يَعْرُهُ بَاتُهُ بِإِذِنِ رَبِّهِ وَٱلَّذِي خَبُثَ لَا يَعْرُهُ إِلَّا نَكِدًا اللّهَ كَالِكَ نُصَرِفُ ٱلْآيَكِ فَقَالَ يَنَقُومِ يَشَكُرُونَ اللهَ لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ وَقَالَ يَنَقُومِ الْعَبُدُوا اللّهَ مَا لَكُمُ مِنْ إِلَاهٍ عَيْرُهُ وَإِنَ أَخَافُ عَلَيْكُمُ عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمِ اللّهِ قَالَ ٱلْمَلاَ مِن قَوْمِهِ إِنَّا لَلْرَبُكَ فِي مَا لَكُمُ مِنْ إِلَاهٍ عَيْرُهُ وَإِنَ أَخَافُ عَلَيْكُمُ عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمِ اللّهِ قَالَ ٱلْمَلاَ مُن قَوْمِهِ إِنَّا لَلْرَبُكَ فِي مَا لَكُمُ مِنْ إِلَاهٍ عَيْرُهُ وَإِنَّ الْعَلَمُ مِن اللّهُ مَا لَا نَعْلَمُونَ اللّهُ أَلُو مَن قَرْبِ ٱلْمَاكُمُ مِن اللّهُ مَا لَا نَعْلَمُونَ اللّهُ أَو عَبِيتُمْ أَن جَاءَكُمْ وَلَكُونَ مَن اللّهُ مَا لَا نَعْلَمُونَ اللّهُ الْمَاكُونُ مَا أَنْ عَلَيْ وَمُولُ مِن اللّهُ مَا لَاللّهُ مَا لَا نَعْلَمُ مَن اللّهُ مَا لَا مَعْمَلُونَ اللّهُ وَالَذِينَ مَعَمُ فِي ٱلْفُلُكِ مَن مَا اللّهُ مَا لَا يَعْلَمُ وَلَى اللّهُ مَا لَا يَعْلَمُونَ اللّهُ مَا لَا عَلَيْ مَا مَعْمُ اللّهُ مَا لَا عَلَيْ مَعْمُ فَى ٱلْفُلُكِ مَا لَا لَكِينَ مَعَمُ وَلَا لَا اللّهُ مَا كُونُ اللّهُ مَا كَانُوا فَوَمًا عَمِينَ اللّهُ مَا كَا يَعْمَ مَن اللّهُ مَا لَا عَلِيلُ عَلَيْ مَا عَلَيْ اللّهُ مِن اللّهُ مَا لَا عَمِينَ اللّهُ مِن اللّهُ عَلَيْ مَا لَا عَلَى اللّهُ مَا لَا عَلَى اللّهُ عَلَى مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ مَا لَا عَلَى اللّهُ مَا لَكُولُ مَا عَلِي عَامِ الْعَلَمُ مَا اللّهُ مَا مَا عَمِينَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا لَا عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّ

الضم: كرسل ورسل، وقرىء بالباء في موضع النون وهو من البشارة ﴿بَيْنَ يَدَيْ رَحْمَتِهِ﴾ أي قبل المطر ﴿أُقَلُّتُ ﴾ حملت ﴿سَحَابًا ثِقَالاً ﴾ لأنها تحمل الماء فتثقل به ﴿سُقْنَاهُ ﴾ الضمير للسحاب ﴿لِبَلَدِ مِّيِّتِ﴾ يعني لإنبات فيه من شدَّة القحط، وكذلك معناه حيث وقع ﴿فَأَنزَلْنَا بِهِ الْمَاءَ﴾ الضمير للسحاب أو البلد، على أن تكون الباء ظرفية ﴿كَذَٰلِكَ نُخْرِجُ المَوْتَى﴾ تمثيل لإخراج الموتى من القبور بإخراج الزرع من الأرض، وقد وقع ذلك في القرآن في مواضع منها: كذلك النشور، وكذلك الخروج ﴿والبَلَدُ الطُّيِّبُ﴾ هو الكريم من الأرض الجيد التراب ﴿والَّذِي خَبُثَ ﴾ بخلاف ذلك كالسَّبخة ونحوها ﴿بِإِذْنِ رَبِّهِ ﴾ عبارة عن السهولة والطيب. والنكد بخلاف ذلك، فيحتمل أن يكون المراد مال يقتضيه ظاهر اللفظ فتكون متمّمة للمعنى الذي قبلها في المطر، أو تكون تمثيلاً للقلوب، فقيل على هذا الطيب. قلب المؤمن، والخبيث: قلب الكافر وقيل هما للفهيم والبليد ﴿مِّنْ إِلِّهِ غَيْرُهُ ۗ قرأ الكسائي بالخفض حيث وقع على اللفظ، وقرأ غيره بالرفع على الموضع ﴿عَذَابَ يَوْم عَظِيمٍ عِني يوم القيامة أو يوم هلاكهم ﴿المَلاُّ﴾ أشراف الناس ﴿لَيْسَ بِي ضَلاَّلَةٌ ﴾ إنما قَالِ ضَلَّالة ولم يقل ضلال، لأن الضلالة أخص من الضلال، كما إذا قيل لك عندك تمر، فتقول ما عندي تمرة فتعمّ بالنفي ﴿ أَبُلُّغُكُمْ ﴾ قرىء بالتشديد والتخفيف، والمعنى واحد، وهو في موضع رفع صفة لرسول أو استثناف ﴿أَغْلَمُ مِنَ اللَّهِ مَا لاَ تَغْلَمُونَ﴾ أي من صفاته ورحمته وعذابه ﴿ أَوْ عَجِبْتُمْ ﴾ الهمزة للإنكار، والواو للعطف، والمعطوف عليه محذوف، كأنه قال أكذبتم وعجبتم من أن جاءكم ذكر من ربكم على رجل منكم: أي على لسان رجل منكم ﴿فِي الْفُلْكِ﴾ متعلق بمعه والتقدير استقرّوا معه في الفلك ويحتمل أن يتعلق بأنجيناه ﴿عَمِينَ﴾ يَنَوْمِ اعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُو مِن إِلَهٍ غَيْرُهُ أَفَلَا تَنَقُونَ فَ قَالَ الْمَلاَ اللّهَ الذّيب كَفَرُوا مِن قَوْمِهِ إِنّا لَكُو اللّهُ مَا لَكُو اللّهُ مِن رَبِّكُمْ مِن رَبِّكُمْ مِن رَبِّكُمْ وَعَضَبُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ وَمَا كُون اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

جمع أعمى وهو من عمى القلب ﴿ أَخَاهُم ﴾ أي واحد من قبيلتهم، وهو عطف على نوخًا، وهودًا بدل منه أو عطف بيان، وكذلك أخاهم صالحًا وما بعده، ويا هو مثله حيث وقع المهلا ألدين كَفَرُوا ﴾ قبد هنا بالكفر لأن في الملا من قوم هود من آمن وهو مرثد بن سعيد، بخلاف قوم نوح، فإنهم لم يكن فيهم مؤمن، فأطلق لفظ العلا ﴿ أَوَينَ ﴾ يحتمل أن يريد أمانته على الوحي أو أنهم قد كانوا عرفوه بالأمانة والصدق ﴿ خَلْقًا مَن بَعْد قَوْم نُوع ﴾ أي خلفتموهم في الأرض أو جعلكم ملوكا ﴿ وَزَادَكُمْ فِي الْخَلْقِ بَسْطَة ﴾ كانوا عظام الأجسام فكان أقصرهم ستون ذراعًا، وأطولهم مائة ذراع ﴿ آلاء الله ﴾ نعمه حيث وقع هود ﴿ قَلْ وَقَع عَلَيْكُم ﴾ أي قد حق عليكم ووجب عذاب من ربكم وضب ﴿ أَتَجَاوِلُونَيْ فِي أَسْمَاء سَمْيتُمُوهَا ﴾ يعني الأصنام: أي تجادلونني في عبادة مُسَمِّيات أسماء، ففي الكلام حذف، وأراد بقوله سميتموها أنتم وآباؤكم جعلتم لها أسماء، فلك فلك على أنها آلهة فقولكم باطل؛ فلا يصح أن تكون آلهة، أو سميتموها آلهة من غير دليل على أنها آلهة فقولكم باطل؛ فالجدال على القول الأول في عبادتها، وعلى القول الثاني في تسميتها آلهة والمراه المؤلى أي آية ظاهرة وهي الناقة، وأضيفت إلى الله تشريقًا لها، أو لأنه تناهم المؤلى ال

غير فحل، وكانوا قد اقترحوا على صالح عليه السلام أن يخرجها لهم من صخرة، وعاهدوه أن يؤمنوا به إن فعل ذلك، فانشقت الصخرة وخرجت منها الناقة وهم ينظرون، ثم نتجت ولدًا فآمن به قوم منهم وكفر به آخرون ﴿لَكُمْ آيَةً﴾ أي معجزة تدلّ على صحّة نبوّة صالح، والمجرور في موضع الحال من آية، لأنه لو تأخر لكان صفة ﴿وَلاَ تَمَسُّوهَا بِسُوءٍ﴾ أي لا تضربوها ولا تطردوها ﴿وَبَوَّأَكُمْ فِي الأَرْضِ﴾ كانت أرضهم بين الشام والحجاز، وقد دخلها رسول الله ﷺ وأصحابه، فقال لهم عليه الصلاة والسلام: «لا تدخلوا على هؤلاء المعذّبين إلاّ وأنتم باكون، مخافة أن يصيبكم مثل الذي أصابهم» ﴿تَتَّخِذُونَ مِن سُهُولِهَا قُصُورًا﴾ أي تبنون قصورًا في الأرض البسيطة ﴿وَتَنْحِتُونَ الجبَالَ بُيُوتًا ﴾ أي تتخذون بيوتًا في الجبال، وكانوا يسكنون القصور في الصيف، والجبال في الشتاء، وانتصب بيوتًا على الحال وهو كقولك: خِطْتُ هذا الثوب قميصًا ﴿لِمَن آمَنَ مِنْهُمْ ﴾ بدل من الذين استضعفوا ﴿إِنَّا بِالَّذِي آمَنْتُم بِهِ كَافِرُونَ﴾ إنما لم يقولوا إنّا بما أُرسِلَ به كما قال الآخرون لئلا يكون اعترافًا برسالته ﴿فَعَقَرُوا النَّاقَةَ﴾ نسب العقر إلى جميعهم لأنهم رضوا به، وإن لم يفعله إلا واحد منهم وهو الأحيمر ﴿الرَّجْفَةُ﴾ الصيحة حيث وقعت، وذلك أن الله أمر جبريل فصاح صيحة بين السماء والأرض فماتوا منها ﴿جَاثِمِينَ﴾ حيث وقع أي قاعدين لا يتحركون ﴿فَتَوَلَّى عَنْهُمْ﴾ الآية: يحتمل أن يكون تولّيه عنهم وقوله لهم حين عقروا الناقة قبل نزول العذاب بهم، لأنه رُوِيَ أَنه خرج حينئذ من بين أظهرهم، أو أن يكون ذلك بعد أن هلكوا، وهو ظاهر الآية، وعلى هذا خاطبهم بعد موتهم على وجه التفجّع عليهم، وقوله: ﴿لاَّ تُحِبُّونَ النَّاصِحِينَ﴾:

حكاية حال ماضية ﴿إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ﴾ العامل في إذ أرسلنا المضمر، أو يكون بدلاً من الوط ﴿مَا سَبَقَكُم بِهَا مِنْ أَحَدِ مِنَ العَالَمِينَ ﴾ أي لم يفعلها أحد من العالمين قبلكم، ومن الأولي زائدة، والثانية للتبعيض أو للجنس ﴿وَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ ﴾ الآية: أي أنهم عدلوا عن جوابه على كلامه إلى الأمر بإخراجه وإخراج أهله ﴿أَنَاسٌ يَتَطَهْرُونَ ﴾ أي يتنزهون عن الفاحشة ﴿مِنَ الغَيرِينَ أي من الهالكين، وقبل من الذين غبروا في ديارهم فهلكوا، أو من الباقين من أترابها يقال غبر بمعنى مضى، ويمعنى بقي، وإنما قال من الغابرين بجمع المذكر تغليبًا للرجال الغابرين ﴿وَأَمْطُونًا عَلَيْهِم مُّطُرًا ﴾ يعني الحجارة أُصيب بها مَن كان منهم خارجًا عن بلادهم، وقلبت البلاد بمَن كان فيها ﴿بَيْنَةٌ مِن رَبِّكُمْ ﴾ أي آية ظاهرة، ولم تعين في القرآن آية شعيب ﴿فَأَوْفُوا الكَيْلُ والمِيزَانَ ﴾ كانوا ينقصون في الكيل والوزن، فبعث شعيب ينهاهم عن ذلك، والكيل هنا بمعنى المكيال الذي يُكال به مناسبة للميزان كما جاء في هود المكيال والميزان، ويجوز أن يكون الكيل والميزان مصدرين ﴿وَلا تَقْعُدُوا بِكُلُ صِرَاطٍ تُوعِدُونَ ﴾ قبل هي هو نهي عن السلب وقطع الطريق، وكان ذلك من فعلهم وكانوا يقعدون على الطريق يردون الناس عن سبيل الله وهو الإيمان، والضمير في به للصراط أو لله ﴿بَنُونَهَا عِوْجَا﴾ تمنعون الناس عن سبيل الله وهو الإيمان، والضمير في به للصراط أو لله ﴿بَنَغُونَهَا عِوْجَا﴾ ذكر في آل عمران.

﴿ أَوْ لَتَعُودُنَّ فِي مِلَّتِنَا ﴾ أي ليكونن أحد الأمرين: إما إخراجهم، أو عودهم إلى مِلَّة الكفر، فإن قيل: إن العود إلى الشيء يقتضى أنه قد كان فعل قبل ذلك فيقتضى قولهم لتعودنَ في ملَّتنا أن شعيبًا ومَن كان معه كانوا أولاً على ملَّة قومهم، ثم خرجوا منها فطلب قومهم أن يعودوا إليها وذلك مُحال، فإن الأنبياء معصومون من الكفر قبل النبوّة وبعدها فالجواب من وجهين: أحدهما قاله ابن عطية وهو أن عاد قد تكون بمعنى صار، فلا يقتضى تقدّم ذلك الحال الذي صار إليه، والثاني قاله الزمخشري وهو أن المراد بذلك الذين آمنوا بشعيب دون شعيب، وإنما أدخلوه في الخطاب معهم بذلك كما أدخلوه في الخطاب معهم في قولهم: لنخرجَنَّك يا شعيب والذين آمنوا معك، فغلبوا في الخطاب بالعود الجماعة على الواحد، وبمثل ذلك يُجاب عن قوله إن عدنا في ملَّتكم، وما يكون لنا أن نعود فيها ﴿قَالَ أَوْ لَوْ كُنَّا كَارِهِينَ ﴾ الهمزة للاستفهام والإنكار، والواو للحال، تقديره: أنعود في مِلَّتكم ويكون لنا أن نعود فيها ونحن كارهون ﴿قَدِ افْتَرَيْنَا عَلَى اللَّهِ كَذِبًا إِنْ عُدْنَا فِي مِلَّتِكُم﴾ أي إن عدنا فيها فقد وقعنا في أمر عظيم من الافتراء على الله، وذلك تبرأ من العود فيها ﴿وَمَا يَكُونُ لَنَا أَن نَعودَ فِيهَا إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّنَا﴾ هذا استسلام لقضاء الله على وجه التأذب مع الله وإسناد الأمور إليه، وذلك أنه لمّا تبرّأ من مِلْتهم: أخبر أن الله يحكم عليهم بما يشاء من عود وتركه، فإن القلوب بيده يقلّبها كيف يشاء، فإن قلت: إن ذلك يصحّ في حق قومه وأما في حق نفسه فلا فإنه معصوم من الكفر، فالجواب: أنه قال ذلك تواضعًا وتأدِّبًا مع الله تعالى واستسلامًا لأمره كقول نبيِّنا ﷺ: «يا مقلِّب القلوب ثبِّت قلبي على دينك " مع أنه قد علم أنه يثبته ﴿رَبَّنَا افْتَحْ بَيْنَنَا﴾ أي احكم ﴿كَأَن لَّمْ يَغْنَوا فِيهَا﴾ أي كأن لم يقيموا في ديارهم ﴿فَكَيْفَ آسَى عَلَى قَوْم كَافِرِينَ ﴾ أي كيف أحزن عليهم وقد عَلَىٰ قَوْمِ كَنِوِرِنَ ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِى قَرْبَةِ قِن نَبِي إِلّا أَغَذْ نَا أَهْلَهَا بِالْبَأْسِآءِ وَالضَّرَاءُ لَعَلَمُهُمْ يَغَنَّمُ وَهُمْ لَا يَشْمُهُنَ ﴿ وَلَوْ أَنَ أَهْلَ الْقُرَىٰ ءَامَنُواْ وَاتَقُواْ لَهَنَحَا عَلَيْهِم وَالسَّرَاءُ فَلَخَذْ نَهُم بَغْنَةً وَهُمْ لَا يَشَمُّهُنَ ﴿ وَلَوْ أَنَ أَهْلَ الْقُرَىٰ ءَامَنُواْ وَاتَقُواْ لَهَنَحَا عَلَيْهِم وَلَكِينَ كَذَبُواْ فَأَخَذَنَهُم بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ وَلَكِنَ كَذَبُواْ فَأَخَذَنَهُم بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ وَالْأَرْضِ وَلَكِنَ كَذَبُواْ فَأَخَذَنَهُم بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ وَالْمَاكَةُ وَالْأَرْضِ وَلَكِنَ كَذَبُواْ فَأَخَذَنَهُم بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ وَالْمَاكَةُ وَالْمَرْفِي وَلَمُ الْفُرَىٰ الْفَرَىٰ الْفَلَى الْفَرَىٰ الْفَلَى الْفَرَىٰ الْفَرَىٰ الْفَرَىٰ الْفَلَى الْفَوْمُ الْخُوسِرُونَ ﴿ وَالْمَاكُمُ وَلَا يَعْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا يَعْمُ لَا يَسْمَعُونَ ﴿ وَالْمَالَمُ اللّهُ وَلَا يَعْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَى الْمُحْوِنَ وَمَالَمُواْ مِنَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا الْمَالِمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللللللللل

حِثْ نُكُم بِبَيِّنَةٍ مِّن زَّيِّكُمْ فَأَرْسِلْ مَعِيَ بَنِيَّ إِسْرَةٍ مِلَ ﴿ قَالَ إِن كُنتَ حِثْتَ بِثَايَةٍ فَأْتِ بِهَا إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّدِيقِينَ ﴿ فَأَلْقَى عَصَاهُ فَإِذَا هِي ثُعْبَانٌ ثُمِينٌ ﴿ وَنَزَعَ يَدَهُ فَإِذَا هِي بَيْضَآءُ لِلنَّنِظِرِينَ إِنَّ اللَّهُ مِن قَوْمِ فِرْعَوْنَ إِنَ هَنذَالسَحِرُّ عَلِيمٌ فَنَ يُرِيدُ أَن يُغْرِجَكُم مِّنْ أَرْضِكُمُّ فَمَاذَا تَأْمُرُونَ إِنَّ قَالُوٓا أَرْجِهُ وَأَخَاهُ وَأَرْسِلَ فِي ٱلْمَدَآيِنِ حَشِرِينَّ شِي يَأْتُوكَ بِكُلِّ سَنحِر عَلِيمِ شَ وَجَاءَ ٱلسَّحَرَةُ فِرْعَوْنَ قَالُوٓا إِنَّ لَنَا لَأَجْرًا إِن كُنَّا نَعْنُ ٱلْعَلِيِينَ شِنَّ قَالَ نَعَمْ وَإِنَّكُمْ لَمِنَ أن لا يقول على الله إلا الحق، وموضع أن لا أقول على هذا رفع، على أنه خبر حقيق، وحقيق مبتدأ أو بالعكس ومَن قرأ على بالتخفيف فموضع أن لا أقول خفض بحرف الجر، وحقيق صفة لرسول، وفي المعنى على هذا وجهان، أحدهما أن على بمعنى الباء فمعنى الكلام رسول حقيق بأن لا أقول على الله إلا الحق، والثاني أن معنى حقيق حريص ولذلك تعدّى بعلى ﴿قَدْ جِنْتُكُم بِبَيِّنَةٍ مِّن رَّبِّكُمْ﴾ أي بمعجزة تدل على صدقى وهي العصا أو جنس المعجزات ﴿فَأَرْسِلْ مَعِيَ بَنِي إِسْرَائِيلَ﴾ أي خلّهم يذهبوا معى إلى الأرض المقدسة موطن آبائهم، وذلك أنه لمّا توفّى يوسف عليه السلام غلب فرعون على بني إسرائيل واستعبدهم حتى أنقذهم الله على يد موسى، وكان بين اليوم الذي دخل فيه يوسف مصر واليوم الذي دخله موسى أربعمائة عامًا ﴿ وَنَزَعَ يَدَهُ فَإِذَا هِيَ بَيْضَاءُ ﴾ وكان موسى عليه السلام شديد الأدمة فأظهر يده لفرعون ثم أدخلها في جيبه، ثم أخرجها وهي بيضاء شديدة البياض كاللبن أو أشدّ بياضًا وقيل إنها كانت منيرة شفّافة كالشمس، وكانت ترجع بعد ذلك إلى لون بدنه ﴿لِلنَّاظِرِينَ﴾ مبالغة في وصف يده بالبياض وكان الناس يجتمعون للنظر إليها، والتعجّب منها ﴿قَالَ المَلاُّ مِن قَوْم فِرْعَوْنَ إِنَّ هَذَا لَسَاحِرٌ عَلِيمٌ﴾ حُكِيَ هذا الكلام هنا عن الملأ وفي الشعراء عن فرعون، كأنه قاله هو وهم، أو قاله هو ووافقوه عليه كعادة جلساء الملوك في اتباعهم لما يقول الملك ﴿ يُرِيدُ أَن يُخْرِجَكُم مِّنْ أَرْضِكُمْ ﴾ أي يخرجكم منها بالقتال أو بالحِيَل، وقيل المراد إخراج بني إسرائيل وكانوا خدّامًا لهم فتخرب الأرض بخروج الخدّام والعمّار منها ﴿فَمَاذَا تَأْمُرُونَ﴾ من قول الملأ أو من قول فرعون وهو من معنى المؤامرة أي المشاورة أو الأمر وهو ضدّ النّهي ﴿ أَرْجِهُ مَن قرأه بالهمزة فهو من أرجأت الرجل إذا أخرته فمعناه أخرهما حتى ننظر في أمرهما، وقيل المراد بالإرجاء هنا السجن، ومَن قرأ بغير همز فتحتمل أن تكون بمعنى المهموز وسهلت الهمزة، أو يكون بمعنى الرجاء أي أطمعه، وأما ضمّ البهاء وكسرها فلغتان، وأما إسكانها فلعلّه أجرى فيها الوصل مجرى الوقف ﴿ حَاشِرينَ ﴾ يعني الشرطة أي جامعين للسَّحَرَة ﴿ وَجَاءَ السَّحَرَةُ فِرْعَوْنَ ﴾ قيل هنا

مجذوف يدلُّ عليهِ سياق الكلام وهو أنه بعث إلى السُّحَوَّةِ ﴿إِنَّ لَنَا لِأَجْرَاكِ مَقَّ قرأه بهمؤتين فهو استفهام ومَن قرأه بهمزة واحدة فيحتملها أن يكون خِبْرًا أو استفهامًا لجذفك منه الهموة، ا والأجر هنا: الأجرة، طلبوها من فرعون إن غلبوا موسى، فأنعم لهم فرعون بها وزاهم التقريب منه والجاه عنده ﴿وَإِنَّكُمْ لَمِنَ الْمُقَرَّبِينَ ﴾ عطف على معنى نعِم كأنه قال نعطيكم أَجْرًا ونقربكم، واختلف في عدد السَّحَرة اختلافًا متباينًا من سبعين وجلاً إلله سبعين ألفًا وكل ذلك لا أصل له في صحة النقل ﴿ إِمَّا أَن تُلْقِيَّ وَإِمَّا أَن نَّكُونَ نَحْنُ الْمُلْقِينَ ﴾ خيروا موسى بين أن يبدأ بالإلقاء أو يبدؤاهم بإلقاء سحرهم فأمرهم أن يلقوا، وانظر كيف عبروا عن إلقاء موسى بالفعل، وعن إلقاء أنفسهم بالجملة الاسمية، إشارة إلى أنهم أهل الإلقاء المتمنكتون فيه ﴿واسْتَرْهَبُوهُمْ أَي حَوْفُوهِم بِمَا أَظْهِرُوا لِهِم مِن أَعِمَالُ السَّحَرِ ﴿ أَنْ أَلْقَ اعْصَالُكُ فَاسَا ألقاها صارت ثعبانًا عظيمًا على قدر الحبل وقيل إنه طال حتى جاوز الفيل ﴿ تَلْقَفُ ﴾ أي تبتلع ﴿مَا يَأْفِكُونِ﴾ أي ما صوروا من إفكهم وكذبهم ورُوِيَ أن الثعبان أكل ملء الوادي من حبالهم وعصيُّهم ومدَّ موسى يده إليه فصار عَضًا كما كان، فعلم السَّحَرَّة أن ذلك ليبل عن السُّحر، وليس في قدرة البشر، فآمنوا بالله وبموسى عليه السلام ﴿ لَأَقُطُّعَنَّ أَيْدِيَكُمْ ﴾ الآية: وعيد من فرعون للسَّحَرَة وليس في القرآن أنه أنفذ ذلك لكن رُوِيَ أنه أنفذه عِن ابن عباس وغيره، وقد ذكر معنى من خلاف في العقود ﴿قَالُوا إِنَّا إِلَى رَبُّهَا مُنْقَلِبُونَ ﴾ أي لا تبالي بالمموت لانقلابه والى وَبنا ﴿ وَمَا تَنقِمُ مِنَّا إِلاَّ أَنْ آمَتًا ﴾ أي ما تعيب مَنَّا إلا إيمانتا ﴿ لِيغْسِدُوا فِي الأَرْضِ ﴾ أي يخربوا مُلُك فرعون وقومه ويخالفوا دينه ﴿ويَدَّرُكَ مُعْطُوفَ عَلَى ليفسدوا، أو منصوب بإضمار أن بعد الواو ﴿وآلِهَتَكَ ﴾ قيل إن فرعون كان قد جُعَلُ للتاسُ قَالَ سَنُقَيْلُ أَبِنَاءَهُمْ وَنَسْتَعِي ـ نِسَاءَهُمْ وَإِنَّا فَوْقَهُمْ قَنِهِرُونَ شَيْ قَالُ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ آسْتَعِينُواْ بِاللّهِ وَاصْبِرُوّاً إِنَّ الْأَرْضَ لِلّهِ يُورِثُهَا مَن يَسَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَالْعَقِبَةُ لِلْمُتَقِينَ شَيْ قَالُواْ أُوذِينَا مِن قَنْبِل أَن تَأْتِينَا وَمِنْ بَعْدِ مَا جِئْتَنَا قَالَ عَسَىٰ رَبُكُمْ أَن يُهْلِك عَدُوّكُمْ مِن قَنْبِل أَن تَأْتِينَا وَمِنْ بَعْدِ مَا جِئْتَنَا قَالَ عَسَىٰ رَبُكُمْ أَن يُهْلِك عَدُوّكُمْ وَيَسْتَخَلِفَكُمْ فِي الْإِنسِينِ وَيَسْتَخَلِفَكُمْ فِي الْأَرْضِ فَيَنظُر كَيْفَ تَعْمَلُونَ شَيْ وَلْقَدْ أَخَذْنَا عَالَ فِرْعَوْنَ بِالسِينِينَ وَيَعْ اللّهُ مَرْتِ لَعَلَهُمْ يَذَكَّرُونَ شَيْ فَإِذَا جَاءَتُهُمُ الْمُسَنَةُ قَالُواْ لَنَا هَالْوَا لَنَا هَالِوْءَ وَإِن تُصِبْهُمْ وَنَقْصِ مِنَ الشَّمَرَتِ لَعَلَهُمْ يَذَكَّرُونَ شَيْ فَإِذَا جَاءَتُهُمُ الْمُسَنَةُ قَالُواْ لَنَا هَالْوَا لَنَا هَالِيَّةُمُ الْمُعْمِقِينَ فَي وَالْمَا طَلْعُرُهُمْ عِنذَ اللّهِ وَلَكِنَ أَكُومُ الْمُعْمَ لا يَعْلَمُونَ شَي وَمَن مَعَلَّهُمُ الْمَا طَلْعُرهُمْ عِنذَ اللّهِ وَلَكِنَ أَكَ مُومَى وَمَن مَعَلَّهُمُ الْمَا عَلْمُونَ لَكَ بِمُوسَى وَمَن مَعَكُمُ الْمَا فَا فَعَا لُوا مُهُمَ اللّهُ وَلَكِنَ أَكُومُ اللّهُ مَا تَأْلُواْ مَهُمَا تَأْلِنَا بِهِ عِنْ ءَايَةٍ لِلْمَا عَمَا عَنْ لُكَ بِمُؤْمِنِينَ مَنْ فَالْمُوا مَا عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ الْمُ الْمُعْلِكُ الْوَالُولُ مَنْ اللّهُ الْمُعْلِينَ عَلَى اللّهُ مَا عَنْ لُكَ يَعْمُ لَا عَلَيْهُمُ اللّهُ وَالْكُوا مُنْ مَا تَأْلُوا مُعَمَا تَأْلِنَا هِمِ مِنْ ءَايَةٍ لِلْمَا عَلَيْهُمُ الْمَاعِلَيْكُ فَا لَا عَلْمُونَا لَقُولُوا مُعَلَى الْمَاعِقِيمُ الْمُؤْلِقَالُوا مُنْ مَا تَأْلِينَا بِهِ عِنْ ءَايَةٍ لِلْمُ الْمُعَالِقُ الْمَاعِمُ اللّهُ اللّهُ الْمُوالِقُولُ الْمُؤْمِلِينَ اللْمُولُولُ الْمُعَلِيمِ الْفُولُولُ الْمُؤْمِلِينَ الْعَلْمُ الْمُؤْمِلُ اللْمُ الْمُؤْمِلِينَ اللّهُ الْمُعَلِيمُ الْمُؤْمِلِينَ الْمُؤْمِلِينَ اللّهُ الْمُؤْمِلِينَ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِلُولُ اللّهُ الْمُؤْمِلِينَ الْمُؤْمِلُولُ الْمُعَلِّمُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُهُ اللْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُ الْ

أصنامًا يعبدونها وجعل نفسه الإله الأكبر فلذلك قال: ﴿أَنَا رَبُّكُم الْأَعْلَى ﴾ [النازعات: ٢٤]، فآلهتك على هذا هي تلك الأصنام، وقرأ عليّ بن أبي طالب وابن مسعود وابن عباس وإلهتك: أي عبادتك والتذلُّل لك ﴿إِنَّ الْأَرْضَ لِلَّهِ﴾ تعليل للصبر ولذا أمرهم به يعني أرض الدنيا هنا وفي قوله: ﴿وَيَسْتَخْلِفَكُمْ فِي الْأَرْضِ﴾ وقيل يعني أرض فرعون فأشار لهم موسى أولاً بالنصر في قوله يورثها مَن يشاء من عباده، ثم صرّح في قوله: ﴿عَسَى رَبُّكُمْ﴾ الآية ﴿فَيَنْظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ﴾ حضّ على الاستقامة والطاعة بالسنين أي الجدب والقحط ﴿فَإِذَا جَاءَتُهُمُ الحَسَنَةُ ﴾ الآية: إذا جاءهم الخصب والرخاء قالوا هذه لنا وبسعدنا، ونحن مستحقون له وإذا جاءهم الجدب والشدّة تطيّروا بموسى: أي قالوا هذه بشؤمه، فإن قيل لِمَ قال إذا جاءتهم الحسنة بإذا وتعريف الحسنة وإن تصبهم سيئة بإن وتنكير السيئة، فالجواب أن وقوع الحسنة كثير، والسيئة وقوعها نادر فعرّف الكثير الوقوع باللام التي للعهد، وذكره بإذا لأنها تقتضي التحقيق وذكر السيئة بإن لأنها تقتضي الشك ونكرها للتعليل ﴿ أَلاَ إِنَّمَا طَائِرُهُمْ عِندَ اللَّهِ ﴾ أي إنما حظّهم ونصيبهم الذي قدّر لهم من الخير والشرّ عند الله، وهو مأخوذ من زجر الطير ثم سمّى به ما يصيب الإنسان ومقصود الآية الردّ عليهم فيما نسبوا إلى موسى من الشؤم. مهما هي ما الشرطية ضمّت إليها ما الزائدة نحو أينما، ثم قلبت الألف هاء، وقيل هي اسم بسيط غير مركب. والضمير في به يعود على مهما، وإنما قالوا من آية على تسمية موسى لها آية، أو على وجه التهكم ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الطُّوفَانَ ﴾ رُوِيَ أنه كان مطرًا شديدًا دائمًا مع فيض النيل حتى هدم بيوتهم، وكادوا يهلكون وامتنعوا من الزراعة وقيل هو الطاعون ﴿والجَرَادَ﴾ هو المعروف أكل زروعهم وثمارهم حتى أكل ثيابهم وأبوابهم وسقف بيوتهم ﴿والقُمُّلُ﴾ قيل هي صغار وَالْجُرَادَ وَالْفُمْلُ وَالظَّفَادِعَ وَالدَّمَ عَلَيْتِ مُفَصَّلَتِ فَأَهْ تَكْبُرُواْ وَكَانُواْ فَوْمَا تَجْرِمِينَ ﴿ وَلَمَّا وَفَعَ عَلَيْهِمُ الرِّجْرُ قَالُواْ يَسُوسَى ادْعُ لَنَا رَبّك بِمَا عَهِدَ عِندَكَ لَبِن كَشَفْتَ عَنَّا الرِّجْزَ لَنُوْمِينَ لَكَ وَلَنْ سِلَنَّ مَعَلَى بَنِي إِسْرَهِ يلَ ﴿ فَلَمّا كَشَفْفَا عَنْهُمُ الرِّجْزَ إِلَى آجِكِ هُم بَلِغُوهُ إِذَا هُمْ وَلَنُرْسِلَنَّ مَعَلَى بَنِي فَانْقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَقْنَهُمْ فِي الْمِيهِ وَالْمَيْمُ الرِّجْزَ إِلَى آجَكِلٍ هُم بَلِغُوهُ إِذَا هُمْ يَنكُونُونَ ﴿ فَانَفَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَقْنَهُمْ فِي الْمِيهِ وَالْمَيْمُ كَذَبُوا بِعَاينِنِنَا وَكَانُواْ عَنْهَا غَيْلِينَ ﴾ وَأَوْرَفُنا الْقَوْمُ الّذِينَ كَانُوا يُسْتَضَعَفُونَ مَشَارِفَ الْأَرْضِ وَمَعَنوبَهِ اللّهِ بَنْ بَرَكُنَا فَيْمَ وَوَلَّهُ وَمَا كَانَ يَصَلَعُ فَرْعَونَ وَمَعَنوبَ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ ال

الجراد، وقيل البراغيث، وقيل السوس، وقرىء القمل بفتح القاف والتخفيف، فهي على هذا القمل المعروف، وكانت تتعلق بلحومهم وشعورهم ﴿والضَّفَادِعَ﴾ هي المعروفة كثرت عندهم حتى امتلأت بها فرشهم وأوانيهم وإذا تكلم أحدهم وثبت الضفدع إلى فمه ﴿والدُّمْ ﴾ صارت مياههم دمًا فكان يستسقي من البئر القبطي والإسرائيلي في إناء واحد فيخرج ما يلي القبطي دمًا، وما يلي الإسرائيلي ماء ﴿وَلَمَّا وَقَعَ عَلَيْهِمُ الرَّجْزُ ﴾ أي العذاب وهي الأشياع المتقدمة وكانوا مهما نزل بهم أمر منها عاهدوا موسى على أن يؤمنوا به إن كشفه عنهم، فِلما كشفه عنهم نقضوا العهد وتمادوا على كفرهم ﴿ بِمَا عَهِدَ عِنْدَكَ ﴾ بدعائك إليه ووسائلك، والباء تحتمل أن تكون للقسم وجوابه لنؤمنن لك أو يتعلق بادع لنا أي توسل إليه بما عهد عندك ﴿ فِي الْيَمِّ البحر حيث وقع ﴿ القَوْمَ الَّذِينَ كَانُوا يُسْتَضْعَفُونِ ﴾ هم بنو إسرائيل ﴿مَشَارِقَ الأَرْضِ وَمَغَارِبِهَا﴾ الشام ومصر ﴿بَارَكْنَا فِيهَا﴾ أي بالخصب وكثرة الأرزاق ﴿وَتَمَّتْ كَلِمَةُ رَبُّكَ الحُسْنَى عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ﴾ أي تمَّت لهم واستقرب، والكلمة هنا ما قضى لهم في الأزل، وقيل هي قوله: ونريد أن نمن على الذين استضعفوا في الأرض ﴿ وَمَا كَانُوا يَعْرِشُونَ ﴾ أي يبنون، وقيل هي الكروم وشبهها فهو على الأول من العرش وعلى الثاني من العريش ﴿قَالُوا يَا مُوسَى الْجَعَلِ لَّنَا إِلَهَا ﴾ أي احتمل لنا صنعًا نعبله كما يعبد هؤلاء أصنامهم ولما تم خبر موسى مع فرعون ابتدأ خبره مع بني إسوائيل مندهنا إلى قوله وإذ نتِقنا البجبل ﴿مُتَبِّرٌ ﴾ من التبار وهو الهلاك ﴿وَهُوَ فَضِّلَكُمْ هَلَى الْعَالَمِينَ ﴾ وبما

الْمَالَمِينَ ﴿ وَإِذَا أَنِحَيْنَكُم مِنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوَّءَ الْعَذَابِ يُقَيِّلُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ فَاعَدْنَا مُوسَى ثَلَاثِينَ وَيَسْتَحْيُونَ فِي وَوَعَدْنَا مُوسَى ثَلَاثِينَ وَيَسِتَحْيُونَ فِي وَوَعَدْنَا مُوسَى ثَلَاثِينَ لَيَلَةً وَقَالَ مُوسَى لِأَخِيهِ هَدُونَ الْغُلْفِي فِي لَيَلَةً وَقَالَ مُوسَى لِأَخِيهِ هَدُونَ الْغُلْفِي فِي لَيَلَةً وَقَالَ مُوسَى لِأَخِيهِ هَدُونَ الْغُلْفِي فِي لَيَلَةً وَقَالَ مُوسَى لِإِخْدِهِ هَدُونَ الْغُلْفِي فِي فَيَعْ سَكِيلَ الْمُفْسِدِينَ ﴿ وَلَمَا جَاءَ مُوسَى لِمِيقَلِنَا وَكُلَّمَهُ رَبُّهُ وَقَالَ رَبِ أَرِنِ الْمُفْسِدِينَ اللَّهُ وَلَمَا جَاءَ مُوسَى لِمِيقَلِنَا وَكُلَّمَهُ رَبُّهُ وَقَالَ رَبِ أَرِنِ الْمُقْسِدِينَ اللَّهُ وَلَمَا جَاءَ مُوسَى لِمِيقَلِنَا وَكُلَّمَهُ رَبُّهُ وَقَالَ رَبِ أَرِنِ السَّعَقَ مَصَالَا لَا تَوْمَى وَلَكِنَ النَّفُر إِلَى الْجَبَلِ فَإِنِ السَّعَقَ مَكَانَةُ فَسَوْفَ تَرَافِي فَلَمَّا جَعَلَى الْمُعْلِ فَإِنِ السَّعَقَ مَكَانَةُ فَلَا لَا تَعْرَفِي فَلَكُونَ الْفُرْ إِلَى الْجَبَلِ فَإِنِ السَّعَقَ مَوسَى لِمِنْ فَسَوْفَ تَرَافِي فَلَمَا جَعَلَى الْمُعْلِقُ فَا لَمُ اللَّهُ مُوسَى الْفُلُولُ اللَّهُ الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْلِقُونَ الْمُعْلَى الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِقِينَا وَكُونَ الْمُعْلَى الْمُعْلِقُونَ السَيْقَرُ مَكُونَ الْمُعْلَى الْمُعْلِقُولَ الْمُعْلِقُولَ الْمُعْلِقِي الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِقِي الْمُعْلَى الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلَى الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلَى الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلَى الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلَى الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِعُولُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِقُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَقِلَ الْمُعْلَى الْمُعْلِقُ الْمُعْلَى الْعَلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِقُ الْمُعْلَى الْ

بعده مذكور في البقرة ﴿وَوَاعَدْنَا مُوسَى ثَلاَثِينَ لَيْلَةَ ﴾ رُوِيَ أن الثلاثين هي شهر ذي القعدة والعشر بعدها هي العشر الأول من ذي الحجة، وذلك تفصيل الأربعين المذكورة في البقرة ﴿مِيقَاتُ رَبِّهِ ﴾ أي ما وقت له من الوقت لمناجاته في الطور ﴿اخْلُفْنِي ﴾ أي كن خليفتي على بني إسرائيل مدة مغيبي ﴿قَالَ رَبِّ أُرِنِي ﴾ لما سمع موسى كلام الله طمع في رؤيته، فسألها كما قال الشاعر:

وأفرح ما يكون الشوق يومًا إذا دنت الديار من الديار

واستدلت الأشعرية بذلك على أن رؤية الله جائزة عقلاً، وأنها لو كانت مُحالاً لم يسألها موسى، فإن الأنبياء عليهم السلام يعلمون ما يجوز على الله وما يستحيل، وتأوّل الزمخشري طلب موسى للرؤية بوجهين: أحدهما أنه إنما سأل ذلك تبكيتًا لمَن خرج معه من بني إسرائيل الذين طلبوا الرؤية فقالوا أرِنَا الله جهرة؛ فقال موسى ذلك ليسمعوا الجواب بالمنع فيتأوّلوا، والآخر أن معنى أرِني أنظر إليك: عرّفني نفسك تعريفًا واضحًا جليًا وكلا الوجهين بعيد، والثاني أبعد وأضعف، فإنه لو لم يكن المراد الرؤية لم يقل له انظر إلى الجبل الآية ﴿قَالَ لَن تَرانِي﴾ قال مجاهد وغيره إن الله قال لموسى لن تراني، لأنك لا تطيق ذلك ولكن سأتجلى للجبل الذي هو أقوى منك وأشد، فإن استقرّ وأطاق الصبر لهيبتي أمكن أن تراني أنت، وإن لم يطق الجبل فأحرى ألاّ تطيق أنت، فعلى هذا إنما جعل الله الجبل مثالاً لموسى، وقال قوم المعنى سأتجلى لك على الجبل وهذا ضعيف يبطله قوله فلما تجلّى ربّه للجبل فإذا تقرّر هذا، فقوله تعالى لن تراني نفي للرؤية، وليس فيه دليل على أنها مستحيلة، لكان في الجواب زجر وإغلاظ كما قال الله لنوح فلا تسألنّ ما ليس لك به علم مستحيلة، لكان في الجواب زجر وإغلاظ كما قال الله لنوح فلا تسألنّ ما ليس لك به علم البشرية عن ذلك، وأما في الآخرة، فقد صرّح بوقوع الرؤية كتاب الله وسُنة رسوله ﷺ فلا البشرية عن ذلك، وأما في الآخرة، فقد صرّح بوقوع الرؤية كتاب الله وسُنة رسوله وسُنة وسوله وسُنه وسُنه

رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكُ وَخَرَّ مُومَىٰ صَعِقاً فَلَمْاً أَفَاقَ قَالَ سُبْحَنَكَ أَبْثُ إِلَيْكَ وَأَنَا أَوَّلُ الْمُوْعِظِينَ شَى قَالَ يَسُوسَىٰ إِنِي آصَطَفَيْتُكَ عَلَى النَّاسِ بِرِسَكَنِي وَبِكَلَمِنْ فَخَذْ مَلَ التَيْقَكَ وَكُن مِن الشَّيْكِينَ فَخَذْ مَلَ التَيْقَكَ وَكُن مِن الشَّيْكِينَ فَنَ عَلَيْ اللَّهُ فِي الْأَلُواحِ مِن كُلِ شَيْءٍ مَوْعِظَةً وَتَقْصِيلًا لِكُلِّ شَيْءٍ فَخُذْهَا بِقُوّةٍ وَأَمُر قَوْمَكَ يَأْخُذُوا بِأَخْسَنِهَا سَأُورِيكُو دَارَ الْفَلْسِقِينَ شَي سَأَصِّرِفُ غَنْ عَلَيْقِي اللَّيْقِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ فَعَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لِللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

ينكرها إلا مبتدع، وبين أهل السُّنة والمعتزلة في مسألة الرؤية تنازع طويل، وفي هذه القصة قصص كثيرة تركتها لعدم صحتها، ولما فيه من الأقوال الفاسدة ﴿جَعْلَهُ دَكَّا﴾ أي مذكوكا فهو مصدر بمعنى مفعول كقولك ضربت الأمير، والدك والدق: أخوان، وهو التفتت، وقرىء دكاء بالمد والهمز أي أرضا دكًا وقيل ذهب أعلى الجبل وبقي أكثره، وقيل تفتت حتى صارا غبارًا، وقيل ساخ في الأرض وأفضى إلى البحر ﴿وحرّ مُوسَى صَعِقًا﴾ أي مغشيًا عليه ﴿تُبْتُ إِلَيْكَ ﴾ معناه تبت من سؤال الرؤية في الدنيا وأنا لا أطيقها ﴿وَأَنا أَوّلُ المُؤْمِنِينَ ﴾ أي أول قومه أو أهل زمانه، أو على وجه المبالغة في السبق إلى الإيمان.

واصطفيتك على الناس برسالاتي وبكلابي هو عموم يراد به الخصوص، فإن جميع الرسل قد شاركوه في الرسالة، واختلف هل كلم الله غيره من الرسل أم لا، والصحيح أنه كلم نبينا محمدًا صلى الله تعالى عليه وآله وسلم ليلة الإسراء وقحد ما آتيتك تأديبًا أي افنع بما أعطيتك من رسالتي وكلامي ولا تطلب غير ذلك وكتبنا له في الألواح أي الواح النوراة وكانت سبعة، وقيل عشرة وقيل اثنان وقيل كانت من زمردة وقيل من ياقوت، وقيل من خشب ومن كل شيء عموم يراد به الخصوص فيما يحتاجون إليه في دينهم، وكذلك تقصيلاً لكل شيء، وموضع كل شيء نصب على أنه مفعول كتبنا، وموعظة بدل منه وأحسن منه كالقصاص مع العفو، وكذلك سائر المباحات مع المندوبات وسأوريكم والمواد وقومه وهو مصر، ومعنى أريكم كيف أقفرت منهم لما هلكوا، وقيل منازل عاد وثمود ومن هلك من الأمم المتقدمة ليعتبروا بها، وقيل جهنم، وقرأ ابن عباس سأورثكم بالناء المثلثة من الورائة، وهي على هذا مصدر لقوله وأورثناها بني إشرائيل عباس سأورثكم بالناء المثلثة من الورائة، وهي على هذا مصدر لقوله وأورثناها بني إشرائيل عباس سأورثكم بالناء المثلثة من الورائة، وهي على هذا مصدر لقوله وأورثناها بني إشرائيل عباس أن يراد بها القرآن في الأرض المتقدمة ليعتبروا بها، وقيل جهنم، وقرأ ابن عباس مأورثكم بالناء المثلثة من الورائة، وهي على هذا مصدر لقوله وأورثناها بني إشرائيل عباس أورثكم بالناء المثلثة من الورائة، وهي على هذا مصدر لقوله وأورثناها بني إشرائيل عباس مأورث عن آياتي الذين يَتَكَبَرُونَ فِي الأَرْضِ الآيات: يحتمل هنا أن يراد بها القرآن

غَيْفِينَ ﴿ وَالَّذِينَ كُذَّبُواْ بِعَايُتِنَا وَلِقَاءِ الْآخِرَةِ حَبِطَتْ أَعْمَلُهُمْ هَلَّ يُجْزَوْنَ إِلَّا مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَالْخَذَةُ وَمُ مُوسَىٰ مِنْ بَعْدِهِ مِنْ حُلِيّهِ مَّ عِجْلاَ جَسَدُاللَّهُ خُوارُّ المَّدْيرَوْا أَنَّهُ لَا يُكِلِّمُهُمْ وَلاَ يَهْدِيهِمْ سَبِيلًا التَّخَدُوهُ وَكَانُواْ ظَلِمِينَ ﴿ وَيَكَانُواْ ظَلِمِينَ ﴿ وَيَكَانُواْ ظَلِمِينَ ﴾ وَيَأْوَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَلاَ يَهْدِيهِمْ سَبِيلًا التَّخَدُوهُ وَكَانُواْ ظَلِمِينَ ﴾ وَيَكَانُمُ وَلَا اللَّهُ مُوسَى اللَّهُ اللْلِلْمُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللِمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الل

وغيره من الكتب أو العلامات والبراهين، والصرف يراد به حدَّهم عن فهمها وعن الإيمان بها عقوبة لهم على تكبّرهم، وقيل الصرف منعهم من إبطالها ﴿ولِقَاءِ الآخِرَةِ ﴾ يجوز أن يكون من إضافة المصدر إلى المفعول به أي ولقاؤهم الآخرة، أو من إضافة المصدر إلى الظرف ﴿واتَّخَذُ قَوْمُ مُوسَى﴾ هم بنو إسرائيل ﴿مِن بَغدِهِ﴾ أي من بعد غيبته في الطور ﴿مِن حُلِيْهِم ﴾ بضم الحاء والتشديد جمع حلي نحو ثدي وثدي، وقرىء بكسر الحاء للإتباع وقرىء بفتح الحاء وإسكان اللام، والحليّ هو اسم ما يتزيّن به من الذهب والفضة ﴿جَسَدًا﴾ أي جسمًا من دون روح، وانتصابه على البدل ﴿لَّهُ خُوَارٌ ﴾ الخوار هو صوت البقر، وكان السامري قد قبض قبضة من تراب أثر فرس جبريل يوم قطع البحر، فقذفه في العجل فصار له خوار، وقيل كان إبليس يدخل في جوف العجل فيصيح فيه فيُسمع له خوار ﴿ أَلَمْ يَرَوْا أَنَّهُ لاَ يُكَلِّمُهُم ﴾ رد عليهم، وإبطال لمذهبهم الفاسد في عبادته ﴿ اتَّخَذُوه ﴾ أي اتخذوه إلهًا، فحذف المفعول الثاني للعلم له، وكذلك حذف من قوله واتخذ قوم موسى ﴿ سُقِطَ فِي أَيْدِيهِمْ ﴾ أي ندموا يقال سقط في يد فلان إذا عجز عمّا يريد أو وقع فيما يكره ﴿أُسِقًا﴾ شديد الحزن على ما فعلوه، وقيل شديد الغضب لقوله فلما آسفونا ﴿بِتُسَمَا خَلَفْتُمُونِي﴾ أي قمتم مقامي، وفاعل بئس مضمر يفسّره ما واسم المذموم محذوف، والمخاطب بذلك إما القوم الذين عبدوا العجل مع السامري حيث عبدوا غير الله في غيبة موسى عنهم، أو رؤساء بني إسرائيل كهارون عليه السلام حيث لم يكفُّوا الذين عبدوا العجل ﴿ أُعَجِلْتُمْ أَمْرَ رَبِّكُمْ ﴾ معناه أعجلتم عن أمر ربِّكم، وهو انتظار موسى حتى يرجع من الطور، فإنهم لما رأوا أنّ الأمر قد تمّ ظنّوا أن موسى عليه السلام قد مات فعبدوا العجل ﴿ وَأَلْقَى الْأَلُواحَ ﴾ طرحها لما لحقه من الدهش والضجر غضبًا لله من عبادة العجل ﴿وَأَخَذَ بِرَأْسِ أَخِيهِ﴾ أي شعر رأسه ﴿يَجُزُّهُ إِلَيْهِ﴾ لأنه ظن أنه فرط في كفّ الذين عبدوا تُشْمِت إِنَ الْأَعْدَاءَ وَلَا جَعَلَنِي مَعَ الْقَوْرِ الطَّلِمِينَ ﴿ قَالَ رَبِّ اغْفِرْ لِي وَلِأَخِي وَأَدْ طِلْنَا فِي رَخْمَتِكَ وَأَنتَ أَرْحَمُ الرَّحِيرَ ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ الصَّخَذُواْ الْعِجْلُ سَيَنَا لَمُهُمْ غَضَبُ مِّن رَبِّهِمْ وَذِلَةٌ فِي الْحَيَوةِ الدُّنِيَّ وَكَذَلِك جَرِى الْمُفْتَرِينَ ﴿ وَاللَّذِينَ عَمِلُوا السَّيِّعَاتِ ثُمَّ تَابُوا مِن بَعْدِهَا وَدَلَةٌ فَو رُّ رَحِيدٌ ﴿ وَاللَّذِينَ عَمِلُوا السَّيِّعَاتِ ثُمَّ تَابُوا مِن بَعْدِهَا وَمَا اللَّهُ الْمُؤَا إِنَّ رَبَكَ مِن بَعْدِهَا لَعَفُورٌ رَحِيدٌ ﴿ وَوَلَمَّا سَكَتَ عَن مُوسَى الْعَضَبُ أَخَذَ الْأَلْوَاتُ وَمَامَنُوا إِنَّ رَبَكَ مِن بَعْدِهَا لَعَفُورٌ رَحِيدٌ ﴿ وَلَمَا سَكَتَ عَن مُوسَى الْعَضَبُ أَخَذَ الْأَلُواتُ وَوَامَنُوا إِنَّ رَبَكَ مِن بَعْدِهَا لَعَنْ وَرُحْمَةً لِللَّهِ الْمَعْلَ اللَّهُ وَلَيْ وَلَيْ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَا مَا مَنْ مَن وَمَن وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلِى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ وَاللَّهُ مَا لَمُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُعْلَى اللْمُعْلَى اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُعْلَى اللْمُعْلَى الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِلَّ الْمُؤْلِقُ الْمُلِلْمُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولِ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْ

العجل ﴿ إِنْنَ أُمَّ ﴾ كان هارون شقيق موسى، وإنما دعاه بأمَّه، لأنه أدعى إلى العطف والحنوّ، وقرىء ابن أُم بالكسر على الإضافة إلى ياء المتكلم، وحذفت الياء بالفتح تشبيها بخمسة عشر جعل الاسمان اسمًا واحدًا فبنئ ﴿وَلاَ تَجْعَلْنِي مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ أي لا تظن أني منهم أو لا تجد علي في نفسك ما تجد عليهم يعني أصحاب العَجل ﴿ فَطَبُّ مِّن رَّبُّهِمْ وَذِلَّةً ﴾ أي غضب في الآخرة وذلَّة في الدنيا ﴿ وَلَمَّا سَكَتَ عَن مُوسَى الْغَضَبُ ﴾ أي سَتَكُنَّ ، وكذلك قرأ بعضهم، وقال الزمخشري قوله سكت مثل كأنّ الغضب كان يقول له ألتى الألواح وجر برأس أخيك، ثم سكت عن ذلك ﴿وَفِي نُسْخَتِهَا ﴾ أي فيما ينسخ منها، والنسخة فعلة بمعنى مفعول ﴿لِرَبِّهِمْ يَرْهَبُونَ ﴾ أي يخافون، ودخلت اللام لتقدّم المفعول كقوله للرؤيا تعبرون، وقال المبرّد تتعلق بمصدر تقديره رهبتهم لربّهم ﴿واخْتَارَّ مُوْسَىٰ قَوْمَهُ ﴾ أي من قومه ﴿سَبْعِينَ رَجُلا﴾ حملهم معه إلى الطور يسمعون كالام الله لموسَى فقالُوا أرِنَا الله جهرة فأخذتهم الرجفة عقابًا لهم على قولهم، وقيل إنما أخذتهم الرجفة لعبادتهم العجل أو لسكوتهم على عبادته، والأول أرجح لقوله فقالوا أرنا الله جهرة فأحَذْتُهم الصَّاعَقَةُ بظلمهم، ويحتمل أن تكون رجفة موت أو إغماء، والأول أظهر لقوله ثم بعثناكم من بعد مُوتِكُم ﴿ لَوْ شِئْتَ أَهْلَكْتَهُم مِّن قَبْلُ وَإِيَّايَ ﴾ يحتمل أن تكون لو هنا للتمني أي تُمثُّوا أن يكون هو وهم قد ماتوا قبل ذلك، لأنه خاف من تشغيب بني إسرائيل عليه إن رجع إليهم دون هؤلاء السبعين، ويحتمل أن يكون قال ذلك على وجه التضرّع والاستسلام لأمر الله كأنه قال: لو شئت أن تهلكنا قبل ذلك لفعلت فإنا عبيدك وتحت قهرك، وأنتَّ تفعل مَا تشاء، ويحتمل أن يكون قالها على وجه النضرع والرغبة كأنه قال لو شئت أن تهلكتا قبل اليوم لفعلت، ولكنك عافيتنا وأبقيتنا فافعل معنا الآن ما وعدتنا وأخي هؤلاء العُرُّم الذِّينَ أخذتهم الرجفة ﴿ أَتُهْلِكُنَا بِمَا فَعَلَ السُّفَهَاءُ مِنًّا ﴾ أي أتهلكنا وتهلك سأنر بنني إسرائيل بما

هِى إِلَّا فِنْنَكُ تُضِلُ بِهَا مَن نَشَاءُ وَتَهْدِى مَن تَشَاتُهُ أَنتَ وَلِيُّنَا فَاعْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا وَأَنتَ خَيْرُ الْغَنفِرِينَ فَ اللهِ فِنْنَكُ تُضِلُ بِهَا مَن نَشَاءُ وَتَهْدِى مَن شَشَاءٌ وَفِي الْآخِرَةِ إِنَّا هُدْنَا إِلَيْكُ قَالَ عَذَابِى أُصِيبُ بِهِ مَنْ أَشَاءٌ وَرَحْمَتِ وَسِعَت كُلَّ شَيْءٌ وَسَائَتُ مُنَا لِلَّذِينَ يَنْقُونَ وَيُؤْتُوكَ الزَّكُوةَ وَالَّذِينَ هُمْ الْكَانِنَا يُوْمِنُونَ فِي اللَّذِينَ يَنْقُونَ وَيُؤْتُوكَ الزَّكُوةَ وَالَّذِينَ هُمْ بِعَايَئِنَا يُوْمِنُونَ فِي اللهِ مَنْ اللهِ مَن اللهِ مَن اللهُ مِن اللهُ مَن اللهُ مَنْ اللهُ مَن اللهُ مَنْ اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مِن اللهُ مَن اللهُ مَا اللهُ مَن اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَن اللهُ مَا اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَنْ اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَا اللهُ مَن اللهُ مَنْ اللهُ مَن اللهُ مَنْ اللهُ مَن اللهُ مَا اللهُ مِنْ اللهُ مَن اللهُ مُن اللهُ مَ

فعل السفهاء الذين طلبوا الرؤية والذين عبدوا العجل، فمعنى هذا إدلاء بحجته، وتبرؤ من فعل السفهاء، ورغبة إلى الله أن لا يعمّ الجميع بالعقوبة ﴿إنْ هِيَ إِلاَّ فِتْنَتُكَ﴾ أي الأمور كلها بيدك ﴿ تُضِلُّ بِهَا مَن تَشَاءُ وَتَهْدِي مَنْ تَشَاء ﴾ ومعنى هذا: اعتذار عن فعل السفهاء، فإنه كان بقضاء الله ومشيئته ﴿إِنَّا هُدْنَا إِلَيْكَ﴾ أي تبنا، وهذا الكلام الذي قاله موسى عليه السلام إنما هو استعطاف ورغبة إلى الله وتضرّع إليه، ولا يقتضي شيئًا مما توهّم الجُهّال فيه من الجفاء في قوله: ﴿أَتُهْلِكُنَا بِمَا فَعَلَ السُّفَهَاءُ مِنَّا﴾ لأنَّا قد بيِّنًا أنه إنما قال ذلك استعطافًا لله وبراءة من فعل السفهاء ﴿قَالَ عَذَابِي أُصِيبُ بِهَ مَنْ أَشَاءُ ﴾ قيل الإشارة بذلك إلى الذين أخذتهم الرجفة، والصحيح أنه عموم يندرجون فيه مع غيرهم، وقرىء مَن أساء، بالسين وفتح الهمزة من الإساءة، وأنكرها بعض المقرئين وقال إنها تصحيف ﴿وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلِّ شَيْءٍ﴾ يحتمل أن يريد رحمته في الدنيا فيكون خصوصًا في الرحمة وعمومًا في كل شيء لأنَّ المؤمن والكافر، والمطيع والعاصي: تنالهم رحمة الله ونعمته في الدنيا، ويحتمل أن يريد رحمة الآخرة فيكون خصوصًا في كل شيء، لأنّ الرحمة في الآخرة مختصة بالمؤمنين، ويحتمل أن يريد جنس الرحمة على الإطلاق، فيكون عمومًا في الرحمة، وفي كل شيء ﴿فَسَأَكْتُبُهَا لِلَّذِينَ يَتَّقُونَ ﴾ إن كانت الرحمة المذكورة رحمة الآخرة فهي بلا شك مختصة بهؤلاء الذين كتب بها الله لهم وهم أمّة محمد ﷺ، وإن كانت رحمة الدنيا، فهي أيضًا مِختصة بهم لأن الله نصرهم على جميع الأمم، وأعلا دينهم على جميع الأديان، ومكَّن لهم في الأرض ما لم يمكِّن لغيرهم وإن كانت على الإطلاق: فقوله سأكتبها تخصيص للإطلاق ﴿وَالَّذِينَ هُمْ بِآيَاتِنَا يُؤْمِنُونَ﴾ أي يؤمنون بجميع الكتب والأنبياء، وليس ذلك لغير هذه الأمة ﴿الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ﴾ هذا الوصف خصَّص أمَّة محمد ﷺ، قال بعضهم: لمَّا قال الله ورحمتي وَسِعَت كل شيء طمع فيها كل أحد حتى إبليس، فلما قال فسأكتبها للذين يتقون فينس إبليس لعنه الله، وبقيت اليهود والنصارى ﴿النَّبِيُّ الْأُمِّي﴾ أي الذي لا يقرأ ولا يكتب وذلك من أعظم دلائل نبوّته ﷺ كأنه أتى بالعلوم الجمّة من غير قراءة ولا كتابة، ولذلك قال تعالى: ﴿وَمَا كُنْتَ تَتْلُوا مِن قَبْلِهِ مِن كِتابٍ ولا تخطُّه بيمِينِك

## التَّوْرَكِةِ وَالْإِنِيلِ يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهُمْ عَنِ الْمُنْكِدِ وَيُحِيلُ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ

إذًا لارْتَابَ المُبطِلُونَ [العنكبوت: ٤٨] قال بعضهم: الأمّيّ منسوب إلى الأمّ وقيل إلى الأمة ﴿الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عِندَهُمْ فِي التّوْرَاةِ وَالإنجِيلِ فَضمير الفّاعل في يجدونه لبني إسرائيل، وكذلك الضمير في عندهم، ومعنى يجدونه يجدون تعته وصفته ولنذكر هنا منا ورد في التوراة والإنجيل وأخبار المتقدمين من ذكر نبينا محمد على الله والخبار المتقدمين من ذكر نبينا محمد الله الله والخبار المتقدمين من ذكر نبينا محمد الله والنبيل وأخبار المتقدمين من ذكر نبينا محمد الله والمناس المناس الم

فمن ذلك ما ورد في البخاري وغيره أنّ في التوراة من صفة النبي صلّى الله عليه وآله وسلّم: يا أيّها النبي إنّا أرسلناك شاهدًا ومبشّرًا ونَذِيرًا، وحِرزًا للأُميين أنت عبدي ورسولي أسميتك المتوكّل ليس بفظ ولا غليظ ولا صخّابٍ في الأسواق لا تجزي بالسيئة السيئة السيئة ولكن تعفو وتصفح، ولن أقبضه حتى أُقيم به الملّة العوجاء بأن يقولوا لا إله إلاّ الله، فيفتح به عيونًا عُمْيًا، وآذانًا صُمًّا، وقُلُوبًا عُلفًا.

ومن ذلك ما في التوراة مما أجمع عليه أهل الكتاب وهو باق بأيديهم إلى الآن إنَّ الملك نزل على إبراهيم فقال له: في هذا العام يولد لك غلام اسمه إسحاق، فقال إبراهيم يارب ليت إسماعيل يعيش يخدمك فقال الله لإبراهيم ذلك لك قد استجيب لك في إسماعيل وأنا أباركه وأُنتيه وأُكبّره وأُعظّمه بماذ ماذ، وتفسير هذه الحروف محمد.

ومن ذلك في التوراة إنّ الربّ تعالى جاء في طور سيناء، وطلع من ساعد وظهر من جبال فاران، ويعني بطور سيناء موضع مناجاة موسى عليه السلام، وساعد موضع عيسى وفاران هي مكة موضع مولد نبيّنا محمد صلّى الله تعالى عليه وعلى آله وسيلم ومبعثه، ومعنى ما ذكر من مجيء الله وطلوعه وظهوره هو ظهور دينه على يد الأنبياء الثلاثة المنسوبين لتلك المواضع، وتفسير ذلك ما في كتاب شعبا خطابًا لمكة: قومي فأزهزي مصباحك فقد دنا وقتك وكرامة الله طالعة عليك، فقد تخلّل الأرض الظلام، وعلا على الأمم المصاب، والربّ يشرق عليك إشراقًا، ويظهر كرامته عليك، تسير الأمم إلى نورك، والملوك إلى ضوء طلوعك، ارفعي بصرك إلى ما حولك، وتأمّلي فإنهم مستجمعون عندك، وتحج إليك عساكر الأمم وفي بعض كتبهم لقد تقطعت السماء من بهاء محمد المحمود، وامتلأت الأرض من حمده، لأنه ظهر بخلاص أمته.

ومن ذلك في التوراة أن هاجر أم إسماعيل لمّا غضبت عليها سارة تراءى لها حلك فقال يا هاجر أين تريدين ومن أين أقبلت فقالت أهرب من سيدتي سارة، فقال لها ارجعي

إلى سارة وستحبلين وتلدين ولدًا اسمه إسماعيل وهو يكون عين الناس، وتكون يده فوق الجميع، وتكون يد الجميع مبسوطة إليه بالخضوع، ووجه دلالة هذا الكلام على نبوة محمد على أن هذا الذي وعدها به الملك من أن يد ولدها فوق الجميع وأن يد الجميع مبسوطة إليه بالخضوع إنما ظهرت بمبعث النبي محمد على وظهور دينه وعلو كلمته، ولم يكن ذلك لاسماعيل ولا لغيره قبل محمد على.

ومن ذلك أيضًا في التوراة أن الرب يقيم لهم نبيًا من إخوتهم، وأيّ رجل لم يسمع ذلك الكلام الذي يؤدّيه ذلك النبي عن الله فينتقم الله منه، ودلالة هذا الكلام ظاهرة بأن أولاد إسماعيل هم إخوة أولاد إسحاق، وقد انتقم الله من اليهود الذين لم يسمعوا كلام محمد صلّى الله عليه وآله وسلّم كبني قريظة وبني قينقاع وغيرهم.

ومن ذلك في التوراة: إن الله أوحى إلى إبراهيم عليه السلام وقد أجبت دعاءك في إسماعيل، وباركت عليه وسيلد اثني عشر عظيمًا، وأجعله لأمة عظيمة.

ومن ذلك في الإنجيل أن المسيح قال للحواريين إني ذاهب عنكم وسيأتيكم الفارقليط الذي لا يتكلم من قبل نفسه إنما يقول كما يقال له وبهذا وصف الله سبحانه نبيّنا محمد صلّى الله عليه وعلى آله وسلّم في قوله: "وما ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يُوحى» وتفسير الفارقليط أنه مشتق من الحمد واسم نبيّنا محمد صلّى الله عليه وآله وسلّم محمد وأحمد وقيل معنى الفارقليط الشافع المشفع.

ومن ذلك في التوراة: مولده بمكة أو مسكنه بطيبة وأمته الحمّادون، وبيان ذلك أن أمته يقرؤون الحمد لله في صلاتهم مرارًا كثيرة في كل يوم وليلة، وعن شهر بن حوشب مثل ذلك في إسلام كعب الأحبار، وهو من اليمن من حمير أن كعبًا أخبره بأمره وكيف كان ذلك، وقيل كان أبوه من مؤمني أهل التوراة برسول الله صلّى الله عليه وآله وسلّم، وكان من عظمائهم وخيّارهم، قال كعب وكان من أعلم الناس بما أنزل الله على موسى من التوراة، وبكتب الأنبياء، ولم يكن يدّخر عني شيئًا مما كان يعلم، فلما حضرته الوفاة دعاني، فقال يا بني: قد علمت أني لم أكن أدّخر عنك شيئًا مما كنت أعلم، إلاّ أني حبست عنك ورقتين فيهما ذكر نبي يُبعَث، وقد أظلّ زمانه، فكرهت أن أخبرك بذلك فلا آمن عليك بعد وفاتي أن يخرج بعض هؤلاء الكذّابين فتتبعه؛ وقد قطعتهما من كتابك وجعلتهما في هذه الكوّة التي ترى وطيّنت عليهما، فلا تتعرّض لهما ولا تنظرهما زمانك هذا وأقرّهما في هذه الكوّة التي ترى وطيّنت عليهما، فلا تتعرّض لهما ولا تنظرهما زمانك هذا وأقرّهما في موضعهما حتى يخرج ذلك النبي، فإذا خرج فاتبعه وانظر فيهما، فإن الله

يزيدك بهذا خيرًا، فلما مات والدي لم يكن شيء أحبّ إلىّ من أن ينقضي المأتم جتي أنظر ما في الورقتين فلما انقضى المأتم فتحت الكوّة ثم استخرجت الورقتين فإذا فيهما محمد رسول الله ﷺ خاتم النبيّين، لا نبيّ بعده، مولده بمكة ومهاجره بطيبة، ليس بفظّ ولا غليظ، ولا صخَّاب في الأسواق، ولا يجزي بالسيئة السيئة، ولكن يجزي بالسيئة الحسينة ويعفو ويغفر ويصفح أمته الحمّادون الذين يحمدون الله على كل شرف وعلى كل حال وتتذلِّل بالتكبير ألسنتهم، وينصر الله نبيّهم على كل مَن ناوأه، يغسلون فروجهم بالماء ويأتزرون على أوساطهم وأناجيلهم في صدورهم ويأكلون قربانهم في بطونهم ويؤجرون عليها وتراحمهم بينهم تراحم نبى الأم والأب، وهم أول من يدخل الجنة يوم القيامة من الأمم، وهم السابقون المقرّبون والشافعون المشفع لهم، فلما قرأت هذا قلب في نفسي: والله ما علمني شيئًا خيرًا من هذا فمكثت ما شاء الله حتى بعث النبي ﷺ وبيني وبينه بلاد بعيدة منقطعة لا أقدر على إتيانه، وبلغني أنه خرج في مكة فهو يظهر مرة ويستخفي مرة، فقلت هو هذا وتخوّفت ما كان والدي حذّرني وخوّفني من ذكر الكذّابين، وجعلت أُحبّ أن أتبين وأتثبت فلم أزل كذلك حتى بلغني أنه أتى المدينة فقلت في نفسى إنى لأرجو أن يكون إياه وجعلت ألتمس السبيل إليه فلم يقدّر لي حتى بلغني أنه توفي رسول الله علي ، فقلت في نفسي لعله لم يكن الذي كنت أظن، ثم بلغني أن خليفة قام مقامه، ثم لم ألبث إلا قليلاً حتى جاءتنا جنوده فقلت في نفسي لا أدخل في هذا الدين حتى أعلم أهم الذين كنت أرجو وأنتظر وأنظر كيف سيرتهم وأعمالهم، وإلى ما تكون عاقبتهم فلم أزلُ أدفع ذلك وأُوْخُرهُ لأتبين وأتثبت حتى قَدِمَ علينا عمر بن الخطاب، فلما رأيت صلاة المسلمين وصيامهم وبرّهم ووفاءهم بالعهد وما صنع الله لهم على الأعداء علمت أنهم هم الذين كنت أنتظر فحدَّثت نفسى بالدخول في دين الإسلام، فوالله إنى ذات ليلة فوق سطح إذا برجل من المسلمين يتلو كتاب الله حتى أتى على هذه الآية ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينِ أُوتُوا الْكِتَابَ آمِنُوا بَهُمَا نَزَّلْنَا مُصَدِّقًا لِما مَعَكِم مِن قَبْلِ أَن نَطْمُس وُجُوهًا فنردِّها على أَدْبَارِها أَو نَلْعَنهِم كما لِعَيّا أَضِيجَابَ السَّيْتِ وَكَانَ أَمِرِ اللهِ مَفْعُولًا﴾ [النساء: ٤٧]، فلما سمعت هذه الآية جَشيت الله ألا أصبح حتى يحوّل وجهى في قفاي، فما كان شيء أحبّ إلىّ من الصباح، فغدوتٍ على عير فأسلمت حين أصبحت، وقال كعب لعمر عند انصرافهم إلى الشام يا أمير المؤمنين إنه مكتوب في كتاب الله إن هذه البلاد التي كان فيها بنو إسرائيل، وكانوا أهلها مفتوحة على يد رجل من الصالحين رحيم بالمؤمنين شديد على الكافرين سرّه مثل علانيته وعلانيته امثل سرّه، وقوله لا يخالف فعله، والقريب والبعيد عنده في الحق سواء وأتباعه رهبان بالليل. وأُسد بالنهار، متراحمون متواصلون متبادلون، فقال له عمر: ثكلتك أُمك، أحتى ما تقول؟ قال إي والذي أنزل التوراة على موسى والذي يسمع ما تقول إنه لحق، فقال عمر الحمد لله الذي أعزّنا وشرّفنا وأكرمنا ورحمنا بمحمد ﷺ برحمته التي وَسِعَت كل شيء، ومن ذلك كتاب فروة بن عمر الجذامي إلى رسول الله ﷺ وكان من ملوك العرب بالشام، فكتب إليه: بسم الله الرحمن الرحيم لمحمد رسول الله من فروة بن عمر إني مقرّ بالإسلام مصدّق، أشهد أن لا إله إلاَّ الله وأشهد أن محمدًا عبد الله ورسوله وأنه الذي بشِّر به عيسى ابن مريم عليه السلام، فأخذه هرقل لمّا بلغه إسلامه وسجنه فقال والله لا أُفارق دين محمد أبدًا فإنك تعرف أنه النبي الذي بشر به عيسى ابن مريم، ولكنك حرصت على ملكك وأحببت بقاءه فقال قيصر صدق والإنجيل، يشهد لهذا ما خرّجه البخاري ومسلم من كتاب رسول الله ﷺ إلى هرقل وسؤال هرقل عن أحواله وأخلاقه ﷺ، فلما أُخبِرَ بها علم أنه رسول الله، وقال إنه يملك موضع قدميّ ولو خلصت إليه لغسلت قدميه، ومن حديث زيد بن أسلم عن أبيه وهو عندنا بالإسناد أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه خرج زمان الجاهلية مع ناس من قريش في التجارة إلى الشام، قال فإني لفي سوق من أسواقها إذا أنا ببطريق قد قبض على عنقي فذهبت أنازعه فقيل لي لا تفعل فإنه لا نصيف لك منه فأدخلني كنيسة فإذا تراب عظيم مُلقى فجاءني بزنبيل ومجرفة فقال لي أنقل ما هاهنا فجعلت أنظر كيف أصنع، فلما كان من الهاجرة وافاني وعليه ثوب أرى سائر جسده منه، فقال أئنك على ما أرى ما نقلت شيئًا، ثم جمع يديه فضرب بهما دماغي فقلت واثكل أمك يا عمر أبلغت ما أرى ثم وثبت إلى المِجرَفة فضربت بها هامته فنشرت دماغه ثم واريته في التراب وخرجت على وجهي لا أدري أين أسير فسرت بقية يومي وليلتي من العدّ إلى الهاجرة فانتهيت إلى دير فاستظللت بفنائه فخرج إليّ رجل منه فقال لي يا عبد الله ما يقعدك هنا، فقلت أضللت أصحابي، فقال لي ما أنت على طِريق وإنك لتنظر بعيني خائف، فادخل فأصب من الطعام واسترح فدخلت فأتاني بطعام وشراب وأطعمني، ثم صعد فيَّ النظر وصوَّبه، فقال قد علم والله أهل الكتاب أنه ما على الأرض أعلم بالكتاب منّي، وإني لأرى صفتك الصفة التي تخرجنا من هذا الدير وتغلبنا عليه، فقلت يا هذا لقد ذهبت بي في غير مذهب، فقال لي ما اسمك فقلت عمر بن الخطاب، فقال أنت والله صاحبنا فاكتب لي على ديري هذا وما فيه، فقلت يا هذا إنك قد صنعت إليّ صنيعة فلا تكرّرها، فقال إنما هو كتاب في رقّ، فإن كنت صاحبنا فذلك، وإلاّ لم يضرُّك شيء فكتب له على ديره وما فيه، فأتاني بثياب ودراهم فدفعها إليّ ثم أوكف أتانًا فقال لي أتراها فقلت نعم، قال سِرْ عليها فإنك لا تمرّ بقوم إلاّ سقوها وعلفوها وأضافوك فإذا بلغت مأمنك فاضرب وجهها مدبرة فإنهم يفغلون بها كذلك حتى ترجع إلي قال فركبتها فكان كما قال حتى لحقت بأصحابي وهم متوجهون إلى الحجاز، فضربتها مدبرة وانظلقت معهم، فلما وافى عمر الشام في زمان خلافته جاءه ذلك الراهب بالكتاب وهو صاحب دير العرس فلما رآه عرفه، فقال قد جاء ما لا مذهب لعمر عنه، ثم أقبل على أصحابه فحدثهم بحديثه فلما فرغ منه أقبل على الراهب فقال هل عندكم من نفع للمسلمين، قال نعم يا أمير المؤمنين، قال إن أضفتم المسلمين ومرضتموهم وأرشدتموهم فعلنا ذلك قال نعم يا أمير المؤمنين فوفى له عمر رضي الله عنه ورحمه. وعن سيف يرفعه إلى سالم بن عبد الله قال: لما دخل عمر الشام تلقاه رجل من يهود دمشق فقال السلام عليك يا فاروق، أنت صاحب إيلياء؛ والله لا ترجع حتى يفتح الله إيلياء.

ومن ذلك أن عمرو بن العاصى قَدِمَ المدينة بعد وفاة رسول الله صلَّى الله تعالى عليه وآله وسلّم وكان رسول الله صلّى الله عليه وآله وسلّم قد أرسله إلى عمان واليّا عليها فجاءه يومًا يهودي من يهود عمان فقال له أنشدك بالله، مَن أرسلك إلينا، فقال له رسول الله ﷺ، فقال اليُّهُودي والله إنك لتعلم أنه رسول الله، قال عمرو اللَّهمُّ نعم، فقالُ اليهُودي لئن كَانَ حقًا ما تقول لقد مات اليوم فلما سمع عمرو ذلك جمع أصحابه وكتب ذلك اليوم الذي قال له اليهودي أن النبي على مات فيه. ثم خرج فأخبر بموت النبي على وهو في الطريق ووجده قد مات في ذلك اليوم صلّى الله تعالى عليه وسلّم وبارك وشرّف وكرُّم ومن ذلك أن وفد غسان قاموا على رَسَوْلُ الله ﷺ فلقيهم أبو بكر الصدّيق فقال لهم مَنْ أنتم؟ قالوا رَهُطُ مَنْ غَسان قَدِموا على مُحمّد لنسمع كلامه، فقال لهم انزلوا حيث تنزل الوَّفَوْد، ثم ائتوا رُسُولُ الله ﷺ فكلَّموه، فقالوا وهل نقدر على كلامه كما أردنا فتبسَّم أبو بكر، وقال إنه ليطوف بالأسواق ويمشي وحده ولا شرطة معه ويرغب مَن يراه منه فقالوا لأبني بكر مَن أنت أيّها الرجل، فقال أنا أبو بكر بن أبي قحافة، فقالوا أنت تقوم بهذا الأمر بعدة فقال أبو بكر الأمر إلى الله، فقال لهم كيف تخدعون عن الإسلام وقد أخبركم أهل الكتاب بضفَّته، وأنه ٱلخُرُّ الأنبياء ثم لقوا رسول الله على فأسلموا ﴿ يَأْمُرُهُم بِالمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنَّ المُتكر ﴾ يختمل أن يكون هذا من وصف النبي علي في التوراة، فتكون الجملة في مؤضع الحَّال من ضمير المفعول في يجدونه، أو تفسير لما كتب من ذكره أو يكون استئناف وصف من الله تعالى غير مذكور في التوراة والإنجيل ﴿وَيُحِلُّ لَهُمُ الطُّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الخَبَّائِثَ ﴾ مذهب مالك أن الطيّبات هي الحلال، وأن الخبائث هي الحرام، ومذهب الشافعي أن الطيّبات هي المستلذَّات إلا ما حرَّمه الشرع منها كالخمر والخنزير، وأن الخبائث هي المستقارات؟

وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخَبَيْنَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَٱلْأَغْلَالُ ٱلَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ فَالَّذِينَ أَنْ لَا مَعَهُ أَوْلَيْكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ فَي قُلْ يَتَأَيّهَا النَّاسُ إِنِي رَسُولُ اللّهِ إِلَيْتِكُمْ جَيعًا ٱلَّذِي لَهُ مُلكُ السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضُ لَا إِلَهَ إِلَا هُو النَّاسُ إِنِي رَسُولُ اللّهِ إِلَيْتِكُمْ جَيعًا ٱلَّذِي لَهُ مُلكُ السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضُ لَا إِلَهَ إِلَا هُو يَحْمِ وَيُعِيتُ فَعَامِنُوا بِاللّهِ وَكَلِمَتِهِ وَاتَّبِعُوهُ يُحْمِ وَيُعِيتُ فَعَامِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ النَّيِي ٱلْأَمِيّ الَّذِي يُومِنُ بِاللّهِ وَكِلِمَتِهِ وَاتَّبِعُوهُ لَيْعُوهُ مَوْسَى اللّهِ عَلَى اللّهُ مُوسَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَكَلِمَتِهِ وَاتَّبِعُوهُ الْفَكَ عَشْرَةً السَّاطًا أَمُما وَأَوْجَيْنَا إِلَى مُوسَى إِذِ السَّسَقَلَهُ قَوْمُهُ وَأَنِ الْمَا وَأَوْجَيْنَا إِلَى مُوسَى إِذِ السَّسَقَلَهُ قَوْمُهُ وَأَنِ الْمَالَّا الْمَا وَأَوْجَيْنَا إِلَى مُوسَى إِذِ السَّسَقَلَهُ قَوْمُهُ وَأَنِ الْمَا مُوسَى وَقَطْعَنْهُمُ الْمُحَلِينَ الْمَا مُوسَى وَالْمَالُونَ اللّهُ مُ الْمَا عَلَيْهِمُ الْمُعَلِّلَا عَلَيْهِمُ وَلَوْلَاللّهُ عَلَيْهُمُ وَلَوْلُوا حِظَةً وَالْمُونَ وَلُولُوا حِظَةً وَالْمَالُولُ الْمُولِ الْمُولُ الْمُولُ الْمُحْمَ وَالْولُولُ الْمُولُ الْمُ السَّكُنُوا هَلَا عَلَيْهِمُ وَكُولُوا حِظَةً وَالْمُولُ الْمُعُونَا مَنْ طَيْبَعِمُ الْمُولُ الْمُولُ الْمُلُولُ اللّهُ مُ السَكُنُوا هَلَا مُؤْلُوا حِظَةً وَادَخُلُوا ٱلْمَالِ سَجَعَدُا الْعَمْدِهِ الْمُولِيَاتِهِمُ مَا الْمَنْ وَقُولُوا حِظَةً وَاذَخُلُوا الْبَابُ سَجَعَدًا الْعَرْقِ الْمُؤْلِ الْمُولِ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُعُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُلْمُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ السَالَمُولُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْم

كالخنافس والعقارب وغيرها ﴿ويَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ ﴾ وهو مثل لما كلفوا في شرعهم من المشقات كقتل الأنفس في التوبة ؛ وقطع موضع النجاسة من الثوب، وكذلك الأغلال عبارة عمّا منعت منه شريعتهم كتحريم الشحوم وتحريم العمل يوم السبت وشبه ذلك ﴿وَعَرَّرُوهُ ﴾ أي منعوه بالنصر حتى لا يقوى عليه عدو ﴿وَاتَّبَعُوا النُّورَ الَّذِي أُنزِلَ مَعَهُ ﴾ هو القرآن أو الشرع كله، ومعنى معه مع بعثه ورسالته ﴿إنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾ تفسيره قوله ﷺ الشرع كله، ومعنى معه مع بعثه ورسالته ﴿إنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا حال من الضمير في إليكم ﴿الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَوْاتِ والأَرضِ ﴾ نعت لله أو منصوب على المدح بإضمار فعل أو مرفوع على أنه خبر ابتداء مضمر ﴿يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَكَلِمَاتِهِ ﴾ هي الكتب التي أنزلها الله عليه وعلى غيره من الأنبياء ﴿وَمِن قَوْم مُوسَى أُمَّةٌ ﴾ هم الذين ثبتوا حين تزلزل غيرهم في عصر موسى أو الذين آمنوا بمحمد ﷺ في عصره ﴿وَقَطْعَنَاهُمُ ﴾ أي فرقناهم على البدل من اثنتي عشرة لا يكون إلا مفردًا، وقال الزمخشري على التمييز، لأن ﴿أَسْبَاطًا ﴾ السبط في بني إسرائيل كالقبيلة في العرب وانتصابه على البدل من اثنتي عشرة لا يكون إلا مفردًا، وقال الزمخشري على التمييز، لأن وقال الزمخشري على التمييز، الأن على المناط لا سبط ﴿فَانْبَجَسَتُ ﴾ أي انفجرت إلا أن الانبجاس أخف من الانفجار وقال القزويني الانبجاس: أول الانفجار ﴿وَظَلَلْنَا عَلَيْهِمُ الغَمَامُ وما بعده إلى قوله بما كانوا يظلمون مذكور في البقرة.

تنبيه: وقع الاختلاف في اللفظ بين هذا الموضع من هذه السورة وبين سورة البقرة في قوله انفجرت وانبجست وقوله وإذ قلنا ادخلوا، وإذ قيل لهم اسكنوا وقوله وكلوا بالواو وفكلوا بالفاء، فقال الزمخشري: لا بأس باختلاف العبارتين إذا لم يكن هنالك تتاقض، وعلَّلها شيخنا الأستاذ أبو جعفر بن الزبير في كتاب ملاك التأويل وصاحب الدرَّة بتعليلات منها قوية وضعيفة وفيها طول فتركناها لطولها ﴿وَاسْأَلْهُمْ﴾ أي اسأل اليهود على جهة التقرير والتوبيخ ﴿عَنِ الْقَرْيَةِ﴾ قيل هي إيلياء، وقيل هي طبرية، وقيل مدين ﴿خَاضِرَةَ الْبَحْرِ﴾ قريبة منه أو على شاطئه ﴿إِذْ يَعْدُونَ في السَّبْتِ﴾ أي يتجاوزون حدّ الله فيه، وهو اصطيادهم يوم السبت «وقد نهوا عنه وموضع إذ بدل من القرية والمراد أهلها وهو بدل اشتمال أو منصوب بكانت أو بحاضرة ﴿إِذْ تَأْتِيهِمْ خِيتَانُهُمْ يَوْمَ سَبْتِهِمْ شُرَّعًا ﴾ كانت الحيتان تخرج من البخو يوم السبت حتى تصل إلى بيوتهم ابتلاء لهم إذ كان صيدها عليهم حرامًا في يوم السبت، وتغيب عنهم في سائر الأيام، وسبتهم مصدر من قولك سبت اليهودفي يسبت إذا عظم يؤم السبت، ومعنى شرعًا ظاهرة قريبة منهم يقال شرع منّا فلان إذا دنا وإذ في قوله إذ تأتيهم منصوب بيعدون، أو بدل من إذ يعدون ﴿ وَإِذْ قَالَتْ أُمَّةٌ مِّنْهُمْ لِمَ تَعِظُونَ قَوْمًا ﴾ للآية: افترقت بنو إسرائيل ثلاث فرق: فرقة عَصَت يوم السبت بالصيد وفوقة نهت عن ذلك واعتزلت القوم وفرقة سكتت واعتزلت، فلم تنه ولم تعصّ، وأن هيه الفرقة لمّا رألت مهاجرة الناهية وطغيان العاصية قالوا للفرقة الناهية: لِمَ تعظون قومًا يريد الله أن يهلكهم أو يعذبهم، فقالت الناهية تنهاهم معذرة إلى الله ولعلّهم يتّقون، فهلكت الفرقة العلصية إن ونجت الناهية، واختلف في الثالثة هل هلكت لسكوتها أو نجت لاعتزالها وتركها العصيان ﴿ بِعَذَابِ بَيْسِ ﴾ أي شديد، وقرىء بالهمز وتركه، وقرىء على وزن فعيل وعلى ورُنْ فيعلَ

تَأَذَّكَ رَبُّكَ لَيَبَّعَثَنَّ عَلَيْهِمْ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ مَن يَسُومُهُمْ سُوَّءَ ٱلْعَذَابِ ۚ إِنَّ رَبَّكَ لَسَرِيعُ ٱلْمِقَابِ وَإِنَّهُ لِغَفُورٌ رَّحِيثُ ﴿ وَقَطَّعْنَاهُمْ فِ ٱلْأَرْضِ أَمْمًا مِّنَّهُمُ ٱلصَّلِحُونَ وَمِنْهُمْ دُونَ ذَلِكَ عَبَلَوْنَكُمُم بِٱلْحَسَنَتِ وَٱلسَّيِّعَاتِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ اللَّهِ فَخَلَفَ مِنْ بَعَدِهِمْ خَلْفُ وَرِثُواْ ٱلْكِننَبَ يَأْخُذُونَ عَرَضَ هَلَاَ ٱلْأَدَّنَىٰ وَيَقُولُونَ سَيُغَفَرُ لَنَا وَإِن يَأْتِهِمْ عَرَضٌ مِتْلُمُ يَأْخُذُوهُ ۚ أَلَمْ يُؤْخَذُ عَلَيْهِم مِيثَقُ ٱلْكِتَنِ أَن لَا يَقُولُواْ عَلَى ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْحَقَّ وَدَرَسُواْ مَا فِيةً وَٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَنَّقُونُّ أَفَلَا تَعْقِلُونَ آلَ وَالَّذِينَ يُمَسِّكُوكَ بِٱلْكِئْبِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوْةَ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ الْمُصْلِحِينَ ﴿ ، وَإِذْ نَنَقْنَا ٱلْجَبَلَ فَوْقَهُمْ كَأَنَّهُ ظُلَّةٌ وَظَنُّواْ أَنَّهُ وَاقِعٌ بِهِمْ خُذُواْ مَآءَاتَيْنَكُم بِقُوَّةِ وَآذْكُرُواْ مَا فِيهِ وكلها من معنى البؤس ﴿فَلَمَّا عَتَوا عَن مَّا نُهُوا عَنْهُ﴾ أي لما تكبّروا عن ما نُهُوا عنه ﴿ قُلْنَا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَةً خَاسِئِينٍ فكر في البقرة، والمعنى أنهم عذَّبوا أولاً بعذاب شديد فعتوا بذلك فمسخوا قردة، وقيل لما عتوا تكرار لقوله فلما نسوا، والعذاب البئيس هو المسخ ﴿ تَأَذَّنَ رَبُكَ ﴾ عزم، وهو من الإيذان بمعنى الإعلام ﴿ لَيَبْعَثَنَّ عَلَيْهِمْ ﴾ الآية أي يسلَّط عليهم، ومن ذلك أخذ الجزية، وهو أنهم في جميع البلاد ﴿وَقَطَّعْنَاهُمْ فِي الْأَرْضِ﴾ أي فرِّقناهم في البلاد، ففي كل بلدة فرقة منهم، فليس لهم إقليم يملكونه ﴿مُنْهُمُ الصَّالِحُونَ﴾ هم مَن أسلم كعبد الله بن سلام أو مَن كان صالحًا من المتقدّمين منهم ﴿بِالْحَسنَاتِ وَالسَّيْنَاتِ ﴾ أي بالنُّعَم والنقم.

وَفَخَلَفَ مِن بَعْدِهِمْ خَلْفٌ ﴾ أي حدث بعدهم قوم سوء، والخلف بسكون اللام ذم، وبفتحها مدح، والمراد من حدث من اليهود بعد المذكورين، وقيل المراد النصارى ويَاخُدُونَ عَرَضَ هَذَا الأَذَى ﴾ أي عرض الدنيا ﴿وَيَقُولُونَ سَيُغَفَّرُ لَنَا ﴾ ذلك اغترار منهم وكذب ﴿وَإِن يَأْتِهِمْ عَرَضٌ مَثْلُهُ يَأْخُدُوهُ الواو للحال يرجون المغفرة وهم يعودون إلى مثل فعلهم ﴿مَيْنَاقُ الْكِتَابِ أَن لاَ يَقُولُوا عَلَى اللّهِ إلاَّ الْحَقَّ ﴾ إشارة إلى كذبهم في قولهم سيغفر لنا وإعراب ألا يقولوا عطف بيان على ميثاق الكتاب أو تفسير له أو تكون أن حرف عبارة وتفسير ﴿وَالّذِينَ يُمَسّكُونَ بِالْكِتَابِ ﴾ قرىء بالتشديد والتخفيف؛ وهما بمعنى واحد، وإعراب الذين عطف على الذين يتقون، أو مبتدأ وخبره إنّا لا نضيع أجر المصلحين، وأقام وإعراب الذين عطف على الذين يتقون، أو مبتدأ وخبره إنّا لا نضيع أجر المصلحين، وأقام ذكر المصلحين مقام الضمير، لأن المصلحين هم الذين يمسكون بالكتاب ﴿وَإِذْ نَتَقُنَا الْجَبَلَ وَكُوا التوراة حين أبوا من فَوقَهُمْ أي اقتلعنا الجبل ورفعناه فوق بني إسرائيل وقلنا لهم خذوا التوراة حين أبوا من أخذها، وقد تقدّم في البقرة تفسير الظلّة و﴿خُذُوا مَا آتَيْنَاكُمْ بِقُوّة ﴾ ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُكَ مِن بَنِي أَخذها، وقد تقدّم في البقرة تفسير الظلّة و﴿خُذُوا مَا آتَيْنَاكُمْ بِقُوّة ﴾ وقد تقدّم في البقرة تفسير الظلّة و﴿خُذُوا مَا آتَيْنَاكُمْ بِقُوّة ﴾ ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُكَ مِن بَنِي

لَعَلَكُمْ نَنَقُونَ ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُكَ مِنْ بَنِي عَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِيّنَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَ أَنفُسِهِمْ أَلَسْنَتُ مِرَيَكُمْ فَالْفُولُولُ وَإِذْ أَخَذَ رَبُكَ مِنْ بَنِي عَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِيّنَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْنَتُ مِرَيَكُمْ قَالُوا بِنَا أَشْرَكُمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ

آدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَتُهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُتِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ ۗ الآية الله عَي معناها فُولانَ ﴿ أحدهما أن الله لمَّا خلق آدم أخرج ذرّيته من صلبه وهم مثل اللَّيَّرُ، وأَلَّحُذُ عليهم الْعَهْدُ الْمُنْهُ ربّهم، فأقرّوا بذلك والتزموه، رُويَ هذا المعنى عن النبي صلّى الله تعالى عليه وآله وسلّم من طرق كثيرة وقال به جماعة من الصحابة وغيرهم، والثاني أن ذلك من باب التمثيل، وأن أَحْدُ الذَرْيَة عِبَارة عِن إيجادهم في الدنيا وأما إشهادهم فمعناه أنْ الله نصب لبني آدم الأُدَّلَة على ربوبيته فشهدت بها عقولهم فكأنه أشهدهم على أنفسهم، وقال لهم ألست بربيكم وكأنَّهُم قالوا بلسان الحال بلي أنت ربِّنا، وَأَلأُول هُو الصَّحِيحِ لتَّوْاتُرْ الأَحْبَارْ به، إلاِّ أَن أَلْفَاظُ الآية لا تَطَابُقُه بِظَاهِرِهَا مَ فَلَذَلَكُ عَدَلَ عَنْهُ مَن قَالَ بِالْقُولُ الْآخُر، وإنما تُطابُقُه بِتَأْوَيْلُ وذلك أن أخذ الذريَّة إثما كان من صلب آدم، ولفظ الآية يقتضي أن أخذ الذرِّية من بنيَّ آدم، والجمع بينهما أنه ذكر بني آدم في الآية والمراد آدم كقوله: ﴿ وَلَقَدْ خُلَقْنَاكُمْ ثُمُّ صَوِّرْنَاكُمَ﴾ [الأعراف: ٢١] الآية، وعَلَى تَأْوَيُل لقد خلقنا أباكم آدم من صورته، وقالُ الزمخشري: إن المراد ببني آدم أسلاف اليهود، والمراد بلزّيّتهم مّن كان في عصرا النبي عَيْن ، وفي الصحيح المشهور أن المراد جمع بني آدم حسيما ذكرناه ﴿ قَالُبُوا بَلَى شَهِدْنَا﴾ قولهم بلى إقرار منهم بأن الله ربهم، فإن تقديره أنت ربّنا، فإن بلى بعد التقوير تقتضي الإثبات، بخلاف يُعم فإنها إذا وردت بعد الاستفهام تقتضي اللايجاب وإذا فعلميه بعد التقرير تقتضي النفي، ولذلك قال ابن عباس في هذه الآية لو قالوا نعم لكفور العواهما قولهم شههينا: فيمعناه شهدنا بربوبيتك فهو تحقيق لربوبية الله وأداء لشهادتهم بذلك خناسالله، وقيل إن شهدنا من قول الله والملائكة أي شهدنا على بني آدم باعترافهم ﴿ أَن تَقُولُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾ في موضع مفعول من أجله: أي فعلنا ذلك كراهية أن تِقولُوله فهو من قول الشفلا من قولهم، وقرىء بالتاء على الخطاب لبني آدم، وبالياء على الإخبار عنهم ﴿وَالْمُلُ عَلَيْهِمْ نَبَأُ الَّذِي آتَيْنَاهُ فَانْسَلَخَ مِنْهَا ﴾ قال ابن مسعود: هو رجل من بني إسوائيل بعثه موسى اعليه السلام إلى ملك مدين داعيًا إلى الله فرشاه الملك وأعطاه الملك على أن يتوك ولي موالي ويتابع الملك عليل دينه ففجل، وأضلّ الناس بذلك وقال ابن عباس هو وجلءُمن الكنعانيين

قَكَانَ مِنَ ٱلْعَاوِينَ ﴿ وَلَوْ شِنْنَا لَرَفَعَنَهُ بِهَا وَلَكِنَهُ وَ أَخَلَدَ إِلَى ٱلْأَرْضِ وَأَتَبَعَ هَوَلَهُ فَشَلْهُ وَكَانَ مِنَ ٱلْفَارِينَ الْفَوْرِ ٱلَّذِينَ كَذَبُوا كَمَثَلِ ٱلْكَانَ الْقَوْرِ ٱلَّذِينَ كَذَبُوا بِعَايَدِينَا فَاقَصُصِ الْقَصْصَ لَعَلَيْهِ يَلْهَنْ أَوْتَ مُرَكُ الْقَوْمُ ٱلَّذِينَ كَذَبُوا بِعَايَدِينَا وَأَنفُسَهُمْ عِنَايَدِينَا فَاقُولُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّ

اسمه بلعم بن باعوراء كان عنده اسم الله الأعظم، فلما أراد موسى قتال الكنعانيين وهم الجبّارون: سألوا من بلعم أن يدعو باسم الله الأعظم على موسى وعسكره فأبي فألحّوا عليه حتى دعاً عليه ألا يدخل المدينة ودعا عليه موسى فالآيات التي أعطيها على هذا القول: هي اسم الله الأعظم وعلى قول ابن مسعود هي ما علمه موسى من الشريعة، وقيل كان عنده من صحف إبراهيم، وقال عبد الله بن عمرو بن العاص: هو أميّة بن أبي الصلت، وكان قد أُوتي علمًا وحكمةً وأراد أن يسلم قبل غزوة بدر، ثم رجع عن ذلك ومات كافرًا، وفيه قال النبى ﷺ كاد أمية بن أبي الصلت أن يسلم، فالآية على هذا ما كان عنده من العلم والانسلاخ عبارة عن البعد والانفصال منها كالانسلاخ من الثياب والجلد ﴿وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعْنَاهُ بها﴾ أي لرفعنا منزلته بالآيات التي كانت عنده ﴿وَلَكِنَّهُ أَخْلَدَ إِلَى الْأَرْضِ﴾ عبارة عن فعله لما سقطت به منزلته عند الله ﴿فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ الْكَلْبِ﴾ أي صفته كصفة الكلب، وذلك غاية في الخسة والرداءة ﴿إِن تَحْمِلْ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَو تَعْرُكُهُ يَلْهَتْ هو تنفّس بسرعة وتحريك أعضاء الفم وخروج اللسان، وأكثر ما يعترى ذلك الحيوانات مع الحرّ والتعب، وهي حالة دائمة للكلب، ومعنى إن تحمل عليه إن تفعل معه ما يشقّ عليه من طرد أو غيره أو تتركه دون أن تحمل عليه، فهو يلهث على كل حال، ووجه تشبيه ذلك الرجل به أنه إن وعظته فهو ضالَّ وإن لم تعظه فهو ضالَّ، فضلالته على كل حال كما أن لهث الكلب على كل حال وقيل إنّ ذلك الرجل خرج لسانه على صدره فصار مثل الكلب في صورته ولهثه حقيقة ﴿ ذَٰلِكَ مَثَلُ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا﴾ أي صفة المكذبين كصفة الكلب في لهثه وصفة الرجل المشبّه به لأنهم إن أنذروا لم يهتدوا، وإن تركوا لم يهتدوا، وشبّههم بالرجل في أنهم رأوا الآيات والمعجزات فلم تنفعهم، كما أن الرجل لم ينفعه ما كان عنده من الآيات ﴿ سَاءَ مَثَلاً الْقَوْمُ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا وَأَنْفُسَهُمْ ﴾ الآية: قدّم هذا المفعول للاختصاص والحصر ﴿كَثِيرًا مِّنَ الجِنِّ والإِنْسِ﴾ هم الذين علم الله أنهم يدخلون النار بكفرهم، فأخبر أنه خلقهم لذلك كما جاء في قوله هؤلاء للجنة ولا أبالي، وهؤلاء للنار ولا أبالي ﴿لاَّ مَا قَانُ لَا يَسْبَعُونَ بِهَا أَوْلَتِهِكَ كَالْأَنْعَادِ بَلَ هُمْ أَضَلُّ أَوْلَتِهَكَ هُمُ الْعَنونُونَ ﴿ وَيِنَهِ الْأَسْمَاءُ الْمُتَنَاقُ فَاتُونُونَ مِنَا الْعَنونُونَ ﴿ وَيِنَهِ الْأَسْمَاءُ الْمُتَنَاقُ فَاتَعُوهُ مِهَا وَذَرُوا اللَّذِينَ يُلْجَدُونَ فِي آسَمَنَ إِنَّ سَيْجَزَوْنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ وَمِتَن طَلَقْنَا أَمْنَةً لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَمَا يَنُولُ اللَّهِ مَن عَلَمُ وَاللَّهِ مَن اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

يُبْصِرُونَ بِهَا﴾ ليس المعنى نفي السمع والبصر جملة، وإنما المعنى نفيها عمّا ينفع في الدين ﴿وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى﴾ قال رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم: ﴿إِنَّ لله تَسَعَةُ وتُسْعَونَ اسمًا من أحصاها دخل الجنة». وسبب نؤول الآية: أن أبا جهل لعنه الله سمع بعض الصحابة يقرأ فيذكر الله مرة، والرحمن أخرى، فقال يزعم محمد أنّ الإله واحد وها هو يعبد آلهة كثيرة، فنزلت الآية مبينة أنّ تلك الأسماء الكثيرة هي لمسمى واحد، والحسنى مصدر وصف به أو تأنيث أحسن وحسن أسماء الله هي أنها صفة مذَّح وتعظيم وتحميد ﴿ فَادْعُوهُ بِهَا ﴾ أي سمّوه بأسمائه، وهذا إباحة الإطلاق الأسماء على الله تعالى، فأما ما ورد منها في القرآن أو الحديث، فيجوز إطلاقه على الله إجماعًا وأما ما لم يرد فيه مدح لا تتعلق به شبهة، فأجاز أبو بكر بن الطيب إطلاقه على الله ومنع ذلك أبو الحسن الأشعري وغيره، ورأوا أن أسماء الله موقوفة على ما ورد في القرآن والحديث، وقد ورد في كثاب الترمذي عدَّتها أعنى تعيين التسعة والتسعين، واختلف المحدِّثون هل تلك الأسماء المعدودة فيه مرفوعة إلى النبي صَلَّى الله تعالى عليه وعلى آله وسلَّم أو موقوفة على أبي هريرة، وإنما الذي ورد في الصحيح كوتها تسعة وتسعين من غير تعيين ﴿وَذُرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ ﴾ قيل معنى ذورا اتركوهم لا تحاجُّوهم ولا تتعرَّضوا لهم، فالآية على هذا منسوخة بالقتال، وقيل معنى ذروا الوعيد والتهديد كقوله: وذرني والمكذبين، وهُو الأظهرُ لَمُنَا بَعْدُهُ والحادهم في أسماء الله: هو ما قال أبو جهل فنزلت الآية بسببه، وقيل تسميته بما لا يُليِّق، وقيل تسمية الأصنام باسمة كاشتقاقهم اللات من الله، والعزّى من العُزيز ﴿وَمِمَّنْ الْحَلَّقْنَا أُمَّةً﴾ الآية رُوِيَ أَنْ النبي صلَّى الله عليه وآله وسلَّم قال: «هذه الآيَّة الكِثْم، وقد تقلُّمُ مُثَلَقًّة لقوم موسى، ﴿سَتَشَعَّدُ رِجُهُم﴾ الاستدراج استفعال من الدرجة أي نسوقهم إلى الهلاك شيقًا بعد شيء وهم لا يشعرون، والإملاء هو الإمهال مع إزادة العقوبة ﴿إِنَّ كَيْدِي مَتِينٌ ﴾ منتلى فعله بهم كيدًا لأنه شبيه بالكيد في أن ظاهره إحسان وباطنه عندلان ﴿ أَوَ لَهُمْ يَتَقَكَّرُوا مَنَّا بِصَاحِبِهِم مِّن جِنَّةٍ ﴾ يعني بصاحبهم التبي صلَّى الله عليه وآله وسُلَّم النفى عله مَّا نسب له المُشْرِكُونَ مَنَ الجِنُونَ، وَيَحْتَمَلُ أَنْ يَكُونَ قُولُهُ مَا بُصَاحِبُهُمْ مِنْ جِنَّةٌ مَعْمُولًا لَقُولُهُ ﴿ ﴿ أَقُ لَهُمْ أُولَمْ يَنْظُرُواْ فِي مَلَكُوتِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا خَلَقَ اللَّهُ مِن شَيْءٍ وَأَنْ عَسَىٰ أَن يَكُونَ قَدِ اقَلَرَبُ أَجُلُهُمْ فَيَأْكِي حَدِيثٍ بَعْدَهُ يُؤْمِنُونَ فَيَ مَن يُضَلِلِ اللَّهُ فَكَلَا هَادِى لَهُ وَيَذَرُهُمْ فِي طُغَيْنِهِمْ يَعْمَهُونَ فَي الْجُلُهُمْ فِي السَّعَنَوِتِ يَسْعَلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيَانَ مُرْسَعَةً قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ رَقِّي لَا يُجَيِّيهَا لِوَقِيْهَا إِلَّا هُوْ ثَقُلَتُ فِي السَّعَنوَتِ يَسْعَلُونَكَ عَنْ إِنَّا عَلْمُهَا عِندَ رَقِي لَا يُجَيِّيها لِوَقِيها إِلَّا هُو ثَقَلَتُ فِي السَّعَنوَتِ وَالْأَرْضِ لَا تَأْتِيكُمُ إِلَّا بَغَنْةً يَسْعَلُونَكَ كَأَنَكَ حَفِي عَنْها قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ اللَّهِ وَلَئِكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا وَالْأَرْضِ لَا تَأْتِيكُمْ إِلَّا بَغَنْةً يَسْتَلُونَكَ كَأَنَكَ حَفِي عَنْها قُلْ إِنَّا عِلْمُهُا عِندَ اللَّهِ وَلَئِكِنَّ أَكْثَلَ اللَّهُ وَلَا عَلَيْهِ وَلَئِكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُ وَلَا عَلَيْهِ وَلَئِكِنَ أَكْتُونَ النَّالِي لَا مَا شَآءَ اللَّهُ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ الْغَيْبِ وَمَا مَسَنِي السُّوَةً إِنْ أَنَا إِلَا مَا شَآءَ اللَّهُ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ الْغَيْبِ لَا شَعْرَتُ مِنَ الْخَيْرِ وَمَا مَسَنِي السُّوَةً إِنْ أَنَا إِلَا نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِ قَوْمِ يُؤْمِنُونَ فَى الْمُعَلِّ عَمْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْعَنْ الْفَالِقُولُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُلْقِيمُ إِنْ أَنَا إِلَا نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ فَى اللَّهُ هُو اللَّذِي اللَّهُ الْمَالِقُولُ اللَّهُ الْمَالِقُولُ الْهُ الْمَالِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُولُ الْمِلْكُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمُ وَلَا مَا الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِلُولُ اللْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ اللْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِلُولُ اللْمُؤْمِلُولُ اللْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُولُ اللْمُولُ اللْمُؤْمِلُولُ اللْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُولُ اللْمُؤْمِلُولُ اللْمُؤْمِلُولُ اللْمُؤْمِلُولُ الللْمُؤْمُ الْمُؤْمِلُ الللْمُولُ اللْمُؤْمِلُولُ اللْمُؤْمِلُ اللَّهُ اللْمُؤْمِنُ الللْمُؤْمِ

يَتَفَكُّرُوا﴾ فيوصل به، والمعنى: أو لم يتفكروا فيلعمون أن ما بصاحبهم من جِنَّة، ويحتمل أن يكون الكلام قد تم في قوله: ﴿ أَوَ لَمْ يَتَفَكَّرُوا ﴾ ثم ابتدأ إخبارًا استئنافًا لقوله ما بصاحبهم من جِنَّة، والأوَّل أحسن ﴿أَوَ لَمْ يَنظُرُوا﴾ يعني نظر استدلال ﴿مَا خَلَقَ﴾ عطف على الملكوت ويعني بقوله من شيء: جميع المخلوقات إذ جميعها دليل على وحدانية خالقها ﴿ وَأَن عَسَى أَن يَكُونَ قَدِ الْتَرَبَ أَجَلُهُمْ ﴾ أن الأولى مخفّفة من الثقيلة، وهي عطف على الملكوت، وأن الثانية مصدرية في موضع رفع بعسى، وأجلهم يعني موتهم، والمعنى لعلُّهم يموتون عن قريب، فينبغي لهم أن يسارعوا إلى النظر فيما يخلصهم عند الله قبل حلول الأجل ﴿فَبِأَيِّ حَدِيثٍ بَعْدَهُ ﴾ الضمير للقرآن ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ ﴾ السائلون اليهود أو قريش، وسُمّيت القيامة ساعة لسرعة حسابها كقوله: وما أمر الساعة إلاّ كلمح البصر أو هو أقرب ﴿ أَيَّانَ مُرْسَاهَا ﴾ معنى أيّان: متى، ومرساها: وقوعها وحدوثها، وهي من الإرساء بمعنى الثبوت ﴿قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِّي﴾ أي استأثر الله بعلم وقوعها ولم يطّلع عليه أحد ﴿ لاَ يُجَلِّيهَا لِوَقْتِهَا إِلاَّ هُوَ ﴾ معنى يجليها يظهرها، فهو من الجلاء ضدّ الخفاء، واللام في لوقتها ظرفية: أي عند وقتها، والمعنى لا يظهر الساعة عند مجيء وقتها إلاَّ الله ﴿ثَقُلُتْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ في معناه ثلاثة أقوال: الأوّل ثقلت على أهل السماوات والأرض لهيبتها عندهم وخوفهم منها، والثاني ثقلت على أهل السموات والأرض أنفسها لتفطر السماء فيها وتبديل الأرض، والثالث معنى ثقلت: أي ثقل علمها أي خفي ﴿يَسْأَلُونَكَ كَأَنُّكَ حَفِيٌّ عَنْهَا﴾ الحفيّ بالشيء هو المهتبل به المعتني به، والمعنى: يسألونك عنها كأنك حفيّ بعلمها وقيل المعنى يسألونك عنها كأنك حفيّ بهم لقرابتك منهم، فعنها على هذين القولين يتعلق بيسالونك، وقيل المعنى يسالونك كأنك حفيّ بالسؤال عنها ﴿وَلَوْ كُنْتُ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لاَسْتَكْثَرْتَ مِنَ الْخَيْرِ﴾ براءة من علم الغيب، واستدلال على عدم علمه ﴿وَمَا مَسَّنِيَ خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِيَسَكُنَ إِلَيْهَا فَلَمَّا تَعَشَّلُهَا خَمَلَتُ حَمَلًا خَفِيقًا فَمَرَّتْ بِهِمْ فَلَمَّا أَثْقَلَت ذَعُوا اللهَ رَبَّهُمَا لَبِنْ ءَاتَيْنَا صَلِحًا لَّنَكُونَنَّ مِنَ ٱلشَّكِرِيْنَ فَيَ فَلَمَّا ءَاتَنْهُمَا صَلِحًا جَعَلَا لَهُ شُرَكًا مَ فِيمَا ءَاتَلَهُمَا فَتَعَلَى ٱللهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ فَيَ أَيْشُرِكُونَ مَا لا يَعْلَقُ شَيْعًا فَهُمَ

السُّوءُ عطف على لاستكثرت من الخير أي لو علمت الغيب لاستكثرت من الخير، واحترست من السوء والكن لا أعلمه فيصبني ما قدر لي من الخير والشر، وقيلُ إن قولهُ ومَّا مسَّني السوء: استئناف إخبار، والسوء على هذا هو الجنون واتصاله بهما قبله أحسن ﴿لُقُومَ يُؤمِنُونَ﴾ يجوز أن يتعلق ببشير ونذير ملجا أي أبشر المؤمنين وأنذرهم، وخصّ بهم البشارةً والنذارة، لأنهم هم الذين ينتفعون بها، ويجوز أن يتعلق بالبشارة وحدها، ويكون المتعلق بنذير محذوف أي نذير للكافرين، والأول أحسن ﴿مُن نَّفْس وَاحِدَةٍ ﴾ يعني آدم ﴿زَوْجَهَا ﴾ يعني حوّاء ﴿لِيَسْكُنَ إِلَيْهَا﴾ يميل إليها ويستأنس بها ﴿تَغَشَّاهَا﴾ كناية عن الجماع ﴿حَمَلَتْ حَمْلاً خَفِيفًا ﴾ أي خف عليها ولم تَلْقَ مُهما يلقى بعد الحوامل من حمِلهن من الأذي والكرب، وقيل الحمل الخفيف المني في فرجها ﴿فَمَرَّتْ بِهِ \* قيل مَعِناه استمرّت به إلى حين ميلاده، وقيل معناه قامت وقعدت ﴿فَلَمَّا أَثْقَلَتْ﴾ أي ثقل حملها وصارت به ثقيلة ﴿ لَئِنْ آتَيْتَنَا صَالِحًا ﴾ أي ولدًا صالحًا سالمًا في بدنه ﴿ فَلَمَّا آتَاهُمَا صَالِحًا جَعَلاً لَهُ شُرَكَاءَ فِيمًا آتَاهُمًا ﴾ أي لمّا آتاهما ولدًا صالحًا كم طلبا ؛ جعل أولادهما له شركاء فالكلام على حذف المضاف وإقامة المضاف إليه مقامه وكذلك فيما آتاهما: أي فيما آتى أولادهما وذريتهما، وقيل إن حوّاء لمّا حملت جاءها إبليس وقال لها: إن أطَّعْتيني وسمّيت ما في بطنك عبد الحارث، فسأخلصه لك، وكان المم إبليس الحارث، وإن عصيتيني في ذلك قتلته، فأخبرت بذلك آدم، فقال لها إنه عدونا/الذي أخرجنا من الجُّعة، فلما ولمنت ماك الولد ثم حملت مرة أخرى فقال لها إبليس مثل/ذلك، فعصته فمات الولد ثم حملت مرة ثالثة فسمّياه عبد الحارث طمعًا في حياته، فقوله جعلا له شركاء فيما آتاهما: أي في التسمية لا غير، لا في عبادة غير الله، والقول الأول أصح لثلاثة أوجه: أحدها أنه يقتضي براءة آدم وزوجه من قليل الشرك وكثيره، وذلك هو حال الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، والثاني أنه يدلُّ على أن الذين أشركوا هم أولاد آدم وذرّيته لقوله تعالى: ﴿ فَهُمَّعَالَى اللَّهُ عَلَمُ يُشْرِكُونَ ﴾ بضمير الجمع، والثالث أن ما ذكروا من قصة آدم وتسمية الولد عبد الحادث يفتقر إلى نقل بسند صحيح، وهو غير موجود في تلك القصة، وقيل من نفس واحدة هو قصيّ بن كلاب وزوجته وجعلا له شركاء أي سمّوا أولادهما هبد العزّى وعبد الذار وعبد

يُخْلَقُونَ ﴿ وَلا يَسْتَطِيعُونَ هَمْ نَصْرًا وَلاَ أَنفُسَهُمْ يَنصُرُونَ ﴿ وَإِن تَدْعُوهُمْ إِلَى الْهُدَىٰ لا يَتَبِعُوكُمْ اللهَ عَلَىٰ كُونَ وَاللهِ عِبَادُ أَمْثَالُكُمْ اللهَ عَلَيْ اللهُ عَبَادُ أَمْثَالُكُمْ اللهَ عَلَيْكُو اللهِ عِبَادُ أَمْثَالُكُمْ اللهَ عَلَيْكُو اللهِ عِبَادُ أَمْثَالُكُمْ اللهِ عَلَيْكُو اللهِ عِبَادُ أَمْثَالُكُمْ اللهِ عَلَيْمُ اللهِ عَبَادُ أَمْثَالُكُمْ اللهِ عَلَيْمُ اللهُ اللهِ عَبَادُ أَمْثَالُكُمْ اللهُ اللهِ عَلَيْمُ اللهُ اللهِ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ عَلَيْمُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ عَلَيْمُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

مناف، وهذا القول بعيد لوجهين أحدهما أن الخطاب على هذا خاص بذريّة قصيّ من قريش والظاهر أن الخطاب عام لبني آدم، والآخر أن قوله وجعل منها زوجها، فإن هذا يصحّ في حوّاء لأنها خلقت من ضلع آدم، ولا يصحّ في زوجة قصيّ ﴿أَيُشْرِكُونَ مَا لاَ يَخْلُقُ شَيْتًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ﴾ هذه الآية ردّ على المشركين من بني آدم، والمراد بقوله ما لا يخلق شيئًا الأصنام وغيرها مما عبد من دون الله، والمعنى أنها مخلوقة غير خالقة، والله تعالى خالق غير مخلوق فهو الإله وحده ﴿وَلا يَسْتَطِيعُونَ لَهُمْ نَصْرًا وَلا أَنفُسَهُمْ يَنصُرُون﴾ يعني أن الأصنام لا ينصرون من عبدهم، ولا ينصرون أنفسهم فهم في غاية العجز والذلة، فكيف يكونون آلهة.

وإن تَدْعُوهُمْ إلى الهُدَى لا يتبعوكم » يعني أن الأصنام لا تجيب إذا دعيت إلى أن تهدي أو إلى أن تهدى، لأنها جمادات ﴿ سَوَاءٌ عَلَيْكُمْ أَدْعَوْتُمُوهُمْ أَمْ أَنْتُمْ صَامِتُونَ ﴾ تأكيد وبيان لما قبلها، فإن قيل: لِمَ قال أم أنتم صامتون فوضع الجملة الاسمية موضع الجملة الفعلية وهلا قال أو صمتم و فالجواب إن صمتم عن دعاء الأصنام كانت حالة مستمرة، فعبر هنا بجملة اسمية لتقتضي الاستمرار على ذلك ﴿ إِنَّ اللَّذِين تَدْعُونَ مِن دُونِ اللّهِ عِبَادٌ أَمْثَالُكُمْ ﴾ هنا بجملة اسمية لتقتضي الاستمرار على ذلك ﴿ إِنَّ اللّذِين تَدْعُونَ مِن دُونِ اللّهِ عِبَادٌ أَمْثَالُكُمْ ﴾ وما بعده: معناه أن الأصنام جمادات عادمة على جهة التعجيز ﴿ أَمْ لَهُمْ أَرْجُلُ يَمْشُونَ بِهَا ﴾ وما بعده: معناه أن الأصنام جمادات عادمة للحس والجوارح والحياة والقدرة، ومَن كان كذلك: لا يكون إلها، فإن مَن وصف الإله الإدراك والحياة والقدرة؛ وإنما جاء هذا البرهان بلفظ الاستفهام، لأن المشركين مُقرّون أن الأمنامهم لا تمشي ولا تبطش، ولا تبصر، ولا تسمع، فلزمته الحجة، والهمزة في قوله: أَسَامهم لا تمشي ولا تبطش، ولا تبصر، ولا تسمع، فلزمته الحجة، والهمزة في قوله: وليست عاطفة ﴿ قُلُ ادْعُوا شُرَكَاءُكُم ثُمّ كِيدُونِ فَلا تُنظِرُون ﴾ المعنى استنجدوا أصنامكم وليست عاطفة ﴿ قُلُ ادْعُوا شُرَكَاءً كُم ثُمّ كِيدُونِ فَلا تُنظِرُون ﴾ المعنى استنجدوا أصنامكم لا تقدرون على مضرتي، ومقصد لمضرتي والكيد عليّ، ولا تؤخروني، فإنكم وأصنامكم لا تقدرون على مضرتي، ومقصد

لَا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَكُمْ وَلَا أَنفُسَهُمْ يَصُرُونَ اللهِ وَإِن تَدْعُوهُمْ إِلَى ٱلْمُدَىٰ لَا يَسْمَعُوا وَتَوَرَاهُمْ يَظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُمْ لَا يُبْصِرُونَ اللهِ عَلَى الْعَنْوَ وَأَمْنُ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْجَهِلِينَ اللهِ وَتَوَرَاهُمْ يَظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُمْ لَا يُبْصِرُونَ اللهِ عَنْدَ ٱلْعَنْوَ وَأَمْنُ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْجَهِلِينَ اللهِ

الآية الردّ عليهم ببيان عجز أصنامهم وعدم قدرتها على المضرّة ، وفيها إشارة إلى التوكّل على الله والاعتصام به وحده وأن غيره لا يقدر على شيء ثم أفصح بذلك في قوله: ﴿إِنَّ وَلِيْنَ اللَّهُ ﴾ الآية: أي هو حافظي وناصري منكم فلا تضرّونني ولو حرصتم أنتم وآلهتكم على مضرّتي، ثم وصف الله بأنه الذي أنزل الكتاب، وبأنه يتولّى الصالحين، وفي هذين الوصفين استدلال على صدق النبي ﷺ بإنزال الكتاب عليه، وبأن الله تولَّى حفظه، ومَن تولَّى حفظه فهو من الصالحين والصالح لا بدُّ أن يكون صادقًا في قوله ولا سيما فيما يقوله عن الله ﴿ وَالَّذِينِ تَدْعُونَ مِن دُونِهِ لا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَكُمْ ﴾ الآية: ردِّ عِلى المشركين، وقد تقدّم معناه ﴿ وَإِن تَدْعُوهُمْ إِلَى الهُدَى لا يَسْمَعُوا ﴾ يحتمل أن يريد الأصنام فيكون تحقيرًا لهم، وردًّا على مَن عبدها، فإنها جمادات لا تسمع شيئًا، فيكون المعنى كالذي تقدُّم، أو يريد الكفّار، ووصفهم بأنهم لا يسمعون يعني سماعًا ينتفعون به، لإفراط نفورهم، أو لأن الله طبع على قلوبهم ﴿وَتَرَاهُمْ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُمْ لاَ يُبْصِرُونَ ﴾ إن كان هذا من وصف الأصنام، فقوله ينظرون مجاز، وقوله لا يبصرون حقيقة، لأن لهم صورة الأعين وهم لا يرون بها شيئًا، وإن كان من وصف الكفّار فينظرون حقيقة ولا يبصرون مجازًا على وجه المبالغة كما وصفهم بأنهم لا يسمعون ﴿خُذِ الْعَفْقِ﴾ فيه قولان أحدهما أن المعنى خذ من الناس في أخلاقهم وأقوالهم ومعاشرتهم ما تيسر لا ما يشقّ عليهم، لئلا ينفروا فالعفو على. هذا بمعنى السهل والصفح عنهم، وهو ضدّ الجهل والتكليف كقول الشاعر: ﴿ وَهُ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

## خذي العفو مني تستديمي موذتي

والآخر أن المعنى خذ من الصدقات ما سهل على الناس في أموالهم أو ما فضل لهم، وذلك قبل فرض الزكاة، فالعفو على هذا بمعنى السهل أو بمعنى الكثرة ﴿وَأَمُونَ لِهُمْ وَذَلك قبل فرض الزكاة، فالعفو على هذا بمعنى السهل أو بمعنى الكثرة واحتج بالموائد على الحكم بالعوائد ﴿وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَاهِلِينَ ﴾ أي لا تكافىء السفهاء يمثل قولهم أو فعلهم واحلم عنهم، ولما نزلت هذه الآية سأل رسول الله صلى الله تعالى عليه وآله وسلم عنها، فقال: «لا أدري حتى أسأل»، ثم رجع فقال يا محمد إن ربّك يأمرك أن تصل مَن قطعك، وتعطي مَن حرمك، وتعفو عمن ظلمك، وعن جعفر الصادق: أمر الله نبيّه على هذا ثابتة الحكم وهو الصحيح، وقبل كانت

وَإِمَّا يَنزَغَنَكَ مِنَ ٱلشَّيْطِنِ نَزْعُ فَأَسْتَعِذْ بِاللَّهِ إِنَّهُ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوَا إِذَا مَسَهُمْ طَلَيْفُ مِن ٱلشَّيْطِنِ تَذَكَّرُواْ فَإِذَا هُم مُّبَصِرُونَ ﴿ وَإِخْوَنُهُمْ يَمُدُّونَهُمْ فِي ٱلْغَيِّ ثُمَّ لَا مُسَهُمْ طَلَيْفُ مِن الشَّيْعُ مَا يُوحَى إِلَى مِن رَبِّي مُعَدَا يُقْصِرُونَ ﴿ وَإِذَا لَمْ تَأْتِهِم فِا يَهُ وَهُدَى وَرَحْمُ لَلَهُ وَأَنْصِتُوا اللهُ وَإِذَا قُرِعَ الْقُرْمِ نَوْمِنُونَ ﴿ وَإِذَا قُرِعَ الْقُرْمِ اللهُ وَأَنْصِتُوا اللهُ وَإِذَا قُرِعَ الْقُرْمِ اللهُ وَأَنْصِتُوا اللهُ وَإِذَا قُرِعَ الْقُرْمِ اللهُ وَأَنْصِتُوا اللهُ وَأَنْصِتُوا اللهُ وَإِذَا قُرِعَ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَأَنْصِتُوا اللهُ وَالْمُ وَأَنْصِتُوا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُ وَالْمُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّ

مداراة للكفّار، ثم نسخت بالقتال ﴿وإمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ الشَّيطَانِ نَزغُ ﴾ نزغ الشيطان وسوسته بالتشكيك في الحق والأمر بالمعاصى أو تحريك الغضب، فأمر الله بالاستغاذة منه عند مالك كما ورد في الحديث أن رجلاً اشتدّ غضبه فقال رسول الله صلّى الله عليه وآله وسلّم: «إني لأعلم كلمة لو قالها لذهب عنه ما به: نعوذ بالله من الشيطان الرجيم» ﴿ طَائِفٌ مِّنَ الشَّيْطَانِ﴾ معناه لمَّة منه، كما جاء إنَّ الشيطان لمَّة وللملك لمَّة، ومَن قرأ طائف بالألف، فهو اسم فاعل ومَن قرأ طيف بياء ساكنة، فهو مصدر أو تخفيف من طيف المشدّد، كميت وميت ﴿تَذَكُّرُوا﴾ حذف مفعوله ليعم كل ما يذكر من خوف عقايب الله، أو رجاء ثوابه أو مراقبته والحياء منه، أو عداوة الشيطان والاستعاذة منه والنظر والاعتبار وغير ذلك ﴿فَإِذَا هُمْ مُبْصِرُونَ ﴾ هو من بصيرة القلب ﴿وَإِخْوَانُهُمْ يَمُدُّونَهُمْ فِي الْغَيِّ ﴾ الضمير في إخوانهم للشياطين، وأريد بقوله طائف من الشيطان: الجنس، ولذلك أعيد عليه ضمير الجماعة وإخوانهم هم الكفّار، ومعنى يمدّونهم: يكونون مددًا لهم: يعضدونهم، وضمير المفعول في يمدُّونهم للكفّار، وضمير الفاعل للشيطان، ويحتمل أن يريد بالإخوان: الشياطين، ويكون الضمير في إخوانهم للكفّار، والمعنى على الوجهين: أنّ الكفّار يمدّهم الشيطان وقرىء يمدّونهم بضم الياء وفتحها، والمعنى واحد، وفي الغيّ يتعلق بيمدّونهم، وقيل يتعلق بإخوانهم كما تقول إخوة في الله، أو في الشيطان ﴿ ثُمَّ لاَ يُقْصِرُون ﴾ أي لا يقصر الشياطين عن إمداد إخوانهم الكفّار أو لا يقصر الكفّار عن غيّهم، وفي الآية من إدراك البيان لزوم ما لا يلزم بالالتزام الصاد قبل الراء في مبصرون ولا يقصرون ﴿وَإِذَا لَمْ تَأْتِهِمْ بِآيَةٍ قَالُوا لَوْلاً اجْتَبَيْتَهَا﴾ الضمير في لم تأتهم للكفّار، ولولا هنا عوض، وفي معنى اجتبيتها قولان: أحدهما اخترعتها من قبل نفسك، فالآية على هذا من القرآن، وكان النبي صلَّى الله تعالى عليه وعلى آله وسلّم يتأخر عنه الوحي أحيانًا، فيقول الكفّار هلاّ جنت بقرآن من قولك، والآخر معناه طلبتها من الله، وتخيّرتها عليه، فالآية على هذا معجزة، أي يقولون اطلب المعجزة من الله ﴿قُلْ إِنَّمَا أَتَّبِعُ مَا يُوحَى إِلَيَّ مِن رَّبِّي﴾ معناه لا أخترع القرآن على القول الأول ولا أطلب آية من الله على القول الثاني ﴿هَذَا بَصَائِرُ﴾ أي علامات هدى والإشارة إلى

erse man er er etter er er Egypter er er er er er er er er

All the specific

A Maria Baran Bara

The application of the Committee of the

e kanagsang di kanada di Jawa Kabupatèn di Kabupatèn di

لَعَلَّكُمْ تُرْخَوُنَ ﴿ وَاذْكُر رَّنَكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخِيفَةٌ وَدُونَ النَّجَهْرِ مِنَ ٱلْقَوْلِ بِٱلْمُكُوَّ وَٱلْاَصَالِ وَلَا تَكُنْ مِّنَ ٱلْغَفِلِينَ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَ رَئِلِكَ لَا يَنْتَكَبِرُونَ مَنْ طِبَادَتِهِ وَيُسَيِّمُونَهُ وَلَهُ

يَسَجُدُونَ اللهِ

القرآن ﴿ وَإِذَا قُرِى القُرآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنْصِتُوا ﴾ فيه ثلاثة أقوال ؛ أحدها أن الإنصات المأمور به هو لقراءة الإمام في الصلاة ، والثاني أنه الإنصات للخطبة ، والثالث أنه الإنصات لقراءة القرآن على الإطلاق وهو الراجع لوجهين: أحدهما أن اللفظ عام ولا دليل على تخصيصه ، والثاني أن الآية مكية ، والخطبة إنما شرعت بالمدينة ﴿ لَمُعَلِّكُمْ تُوْحَمُونَ ﴾ قال بعضهم الرحمة أقرب شيء إلى مستمع القرآن لهذه الآية ﴿ وَاذْكُر رَبِّكَ فِي نَفْسِكَ ﴾ يحتمل أن يريد الذكر بالقلب دون اللسان أو الذكر باللسان سرًا ، فعلى الأول يكون قوله ؛ ودون الجهر من القول ؛ عطف متغاير أي حالة أخرى ، وعلى الثاني يكون بيانًا وتفسيرًا للأول ﴿ وَلَا صَالَ جَمّ أَصِلُ اللَّولُ المراد صلاة الصبح والعصر ، وقيل فرض الخمس والأظهر الإطلاق ﴿ إِنَّ الَّذِينَ عِندَ رَبُكَ ﴾ هم الملائكة عليهم السلام ، وفي ذكرهم تحريض للمؤمنين وتعريض للكفّار ﴿ وَلَهُ مَن المحرور لمعنى الحصر أي لا يسجدون إلا لله والله أعلم المحرور لمعنى الحصر أي لا يسجدون إلا لله والله أعلم المحرور لمعنى الحصر أي لا يسجدون إلا لله والله أعلم المحرور لمعنى الحصر أي لا يسجدون إلا لله والله أعلم المحرور لمعنى الحصر أي لا يسجدون إلا لله والله أعلم المحرور لمعنى الحصر أي لا يسجدون إلا لله والله أعلم المحرور لمعنى الحصر أي لا يسجدون إلا لله والله أعلم المحرور لمعنى الحصر أي لا يسجدون إلا لله والله أعلم المحرور لمعنى الحصر أي لا يسجدون إلا لله والله أعلم المحرور لمعنى الحصر أي لا يسجدون إلا لله والله أعلم المحرور لمعنى الحصر أي لا يسجدون إلا لله والله أعلم المحرور لمعنى الحصر أي لا يسجدون إلا لله والله أعلم المحرور لمعنى الحصر أي لا يسجدون إلا لله والله أعلم المحرور لمعنى الحصر أي لا يسجدون إلا لله والله أي المحرور لمعنى الحصر أي لا يسجدون إلا الله والله أوله أي المحرور لمعنى الحصر أي لا يسجدون إلا الله والله أي المحرور المعنى الحصر أي المحرور المعنى الحرور المعنى الحرور المعنى المحرور المحرور المعنى الحرور المعنى الحرور المحرور المحر

Carlon All Control of the State of

The William Control of the straight for the property

The state of the s



مدنيّة إلاّ من آية ٣٠ إلى غاية آية ٣٦ فمكيّة وآياتها ٧٥ نزلت بعد البقرة

بِسْدِ اللهِ النَّهُ النَّهُ الرَّحَةِ الرَّحِةِ الرَّحِةِ الرَّحِةِ الرَّحِةِ الرَّحِةِ الرَّحِةِ الرَّحِةِ الرَّحِةِ الرَّحِةِ الرَّحَةِ الرَّحِةِ الرَّحِةِ الرَّحِةِ الرَّحِةِ الرَّحِةِ الرَّحِةِ الرَّحِةِ الرَّحِةِ الرَّحَةِ الرَّحِةِ الرَّحِيلِ الرَّحِةِ الرَّحِيلِ الرَّحِةِ الرَّحِيلِ الرَّحِيلِ الرَّحِيلِ الرَّحِيلِ الرَّحِيلِ الرَّحِةِ الرَّحِةِ الرَّحِةِ الرَّحِةِ الرَّحِةِ الرَّحِةِ الرَّحِةِ الرَّحِيلِ الْحَالِيلِيلِ الرَّحِيلِ الْحِلْمِ الرَّحِيلِ الرَّحِيلِ الرَّحِيلِ الرَّحِيلِ الرَّحِيلِ الْحِيلِ الْحِلْمِ الرَّحِيلِ الْحِلْمِ الْحِلْمِ الْحِلْمِ الْحِي

يَسْنَكُونَكَ عَنِ ٱلْأَنْفَالِ قُلِ ٱلْأَنْفَالُ لِلَّهِ وَالرَّسُولِ فَاتَقُواْ ٱللَّهَ وَأَصْلِحُواْ ذَاتَ بَيْنِكُمُ ۖ وَأَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ وَإِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتَ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيتَ وَرَسُولُهُ ۚ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتَ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيتَ

## بِسْم اللَّهِ الرَّحمٰن الرّحيم

نزلت هذه السورة في غزوة بدر وغنائمها ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْأَنْفَالِ﴾ الخطاب للنبي على والسائلون هم الصحابة، والأنفال هي الغنائم، وذلك أنهم كانوا يوم بدر ثلاث فِرَق: فرقة مع النبي على في العريش تحرسه، وفرقة اتبعوا المشركين فقتلوهم وأسروهم، وفرقة أحاطوا بأسلاب العدو وعسكرهم لما انهزموا، فلما انجلت الحرب واجتمع الناس رأت كل فرقة أنها أحق بالغنيمة من غيرها، واختلفوا فيما بينهم، فنزلت الآية ومعناها يسألونك عن حكم الغنيمة ومَن يستحقها، وقيل الأنفال هنا ما ينفله الإمام لبعض الجيش من الغنيمة زيادة على حظه، وقد اختلف الفقهاء هل يكون ذلك التنفيل من الخمس وهو قول مالك، او من الأربعة الأخماس، أو من رأس النغمة، قبل إخراج الخمس ﴿قُلِ الْأَنْفَالُ لِلَّهِ وَالرَّسُولِ﴾ أي الأربعة الأخماس، أو من رأس النغمة، قبل إخراج الخمس ﴿قُلِ الْأَنْفَالُ لِلَّهِ وَالرَّسُولِ﴾ أي الحكم فيهما لله والرسول لا لكم ﴿وَأَصْلِحُوا ذَاتَ بَيْنِكُمْ﴾ أي اتفقوا وائتلفوا، ولا تنازعوا، الحكم فيهما لله والرسول لا لكم ﴿وَأَصْلِحُوا ذَاتَ بَيْنِكُمْ﴾ أي اتفقوا وائتلفوا، ولا تنازعوا، وذات هنا بمعنى الأحوال، قاله الزمخشري، وقال ابن عطية يراد بها في هذا الموضع نفس

عَلَيْهِمْ ءَايَنتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴿ اللَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَوٰةَ وَمِمَّا رَزَقْنَهُمْ عَلَيْهِمْ ءَايَنتُهُ وَادَتْهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴿ اللَّهِيمُ اللَّهُ وَرَجَاتُ عِندَ رَبِهِمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرَزْقُ كَرِيمٌ ﴾ يُنفقُونَ ﴿ اللَّهُ وَرَدُقُ كَرِيمٌ ﴾ كَمَا آخْرَجُكَ رَبُّكَ مِن يَبْتِكَ بِالْحَقِ وَإِنّ فَرِبِقًا مِن الْمُؤْمِنِينَ لَكُوهُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ إِحْدَى الطَّآبِفَنَيْنِ أَنْهَا بَعْدَمَا لَبَيْنَ كَأَنَّمُ اللّهُ إِحْدَى الطَّآبِفَنَيْنِ أَنَّهَا بَعْدَمَا لَبَيْنَ كَأَنَّمَا يُسَاقُونَ إِلَى الْمَوْتِ وَهُمْ يَنظُرُونَ ﴿ وَإِذْ يَعِدُكُمُ اللّهُ إِحْدَى الطَّآبِفَنَيْنِ أَنَّهَا

الشيء وحقيقته وقال الزبيري إن إطلاق الذات على نفس الشيء وحقيقته ليس من كلام العرب ﴿وأَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ ﴾ يريد في الحكم في الغنائم، قال عبادة بن الصامت نزلت فينا أصحاب بدر حين اختلفنا وساءت أخلاقنا، فنزع الله الأنفال من أيدينا، وجعلها لرسول الله ﷺ فقسمها على السواء، فكان في ذلك تقوى الله وطاعة رسوله وإصلاح ذات البين ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ﴾ الآية: أي الكاملون الإيمان فإنما هنا للتأكيد والمبالغة والحصر ﴿وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ ﴾ أي خافت وقرأ أبي بن كعب فزعت ﴿زَادَتُهُمْ إِيمَانًا ﴾ أي قوي تصديقهم ويقينهم خلافًا لِمَن قالَ إنْ الإيمان لا يزيد ولا ينقص، وإن زيادته إنما هي بالعمل ﴿ لَّهُمْ دَرُّجُاتُ ﴾ يعنى في الجنة ﴿كُمَا أَخْرَجَكَ رَبُّكَ ﴾ فيه ثلاث تأويلات أحدها أن تكون الكاف في موضع رفع على أنه خبر مبتدأ محذوف تقديره هذه الحال كحال إخراجك يعنى أن حالهم في كراهة تنفيل الغنائم كحالهم في حالة خروجك للحرب، والثاني أن يكون في موضع الكاف نصب على أنه صفة لمصدو الفعل المقدّر في قوله الأنفال لله والرسول أي استقرّت الأنفال لله والرسول استقرارًا مثل استقرار خروجك، والثالث أن تتعلق الكاف بقوله يجادلونك ﴿مِن بَيتِكَ ﴾ يعنى مسكنه بالمدينة إذ أخرجه الله لغزوة بدر ﴿وَإِنَّ فَرِيقًا مِّنَ المُؤْمِنِينَ لَكَارِهُونَ ﴾ أي كرهوا قتال العدو، وذلك أن عِير قريش أقبلت من الشام فيها أموال عظيمة، ومعها أربعون راكبًا فأخبر بذلك جبريل النبي على فخرج بالمسلمين فسمع بذلك أهل مكة فاجتمعوا وخرجوا في عدد كثير ليمنعوا عِيرهم فنزل جبريل عليه السلام فقال يا محمد إن الله قد وعدكم إحدى الطائفتين، إما العِير وإما قريش، فاستشار النبي على أصحابه، فقالوا العِيرِ أحبِّ إلينًا من لقاء العدو، فقال إن العِيرِ قد مضت على ساحل البحر، وهذا أبو جهلُ قد أقبل، فقال له سعد بن عبادة: امض لما شئت فإنّا مُتبعوك وقال سعد بن معاذ والدّي بعثك بالحق لو خضت هذا البحر لخضناه معك فسر بنا على بركة الله ﴿ يُجَادِلُونَكَ فِي الْعَحَقُّ بَغْدَ مَا تَبَيِّنَ ﴾ كان أَجْدَالهم في لقاء قريش بإيثارهم لقاء العير إذ كانت أكثر أموالاً وأقلَّ رجالاً؛ وتبيّن الحق: أهو إعلام رسول الله صلّى الله تعالى عليه وآله وسلم بأنهم يتصوون ﴿ كَأَنَّمَا يُسَاقُونَ إِلَى المَوْتِ ﴾ تشبيه لحالهم في إفراط جزعهم من لِقاءً قريش ﴿ وَإِذْ يَعِدُّ كُمُ

لَكُمْ وَتَوَدُّونَ أَنَّ غَيْرَ ذَاتِ ٱلشَّوْكَةِ تَكُونُ لَكُمْ وَيُرِيدُ ٱللَّهُ أَن يُحِقَّ ٱلْحَقَّ بِكَلِمَتِهِ وَيَقْطَعَ دَابِرَ ٱلْكَنْفِرِينَ ۞ لِيُحِقَّ ٱلْحَقَّ وَبُبْطِلَ ٱلْبَنْطِلَ وَلَوْ كَرِهَ ٱلْمُجْرِمُونَ ۞ إِذْ تَسْتَغِينُونَ رَبَّكُمُ فَأَسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِي مُمِدُّكُم بِأَلْفٍ مِنَ ٱلْمَلَتِيكَةِ مُرْدِفِينَ ٥ وَمَا جَعَلَهُ ٱللَّهُ إِلَّا بُشْرَىٰ وَلِتَطْمَعِنَّ بِهِ عُلُوبُكُمْ وَمَا ٱلنَّصْرُ إِلَّا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ عَنِيزٌ حَكِيدٌ ﴿ إِذْ يُغَشِّيكُمُ ٱلنُّعَاسَ أَمَنَةً مِّنْهُ وَيُنَزِّلُ عَلَيْكُم مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآهُ لِيُطْهِّرَكُم بِهِ وَيُذْهِبَ عَنكُمْ رِجْزَ ٱلشَّيْطُانِ اللَّهُ إِحْدَى الطَّائِفَتَيْنِ﴾ يعني قريش أو عِيرهم، والعامل في إذ محذوف تقديره اذكروا ﴿أَنَّهَا لَكُمْ ﴾ بدل من إحدى الطائفتين ﴿وَتَوَدُّونَ أَنَّ خَيْرَ ذَاتِ الشَّوْكَةِ تَكُونُ لَكُمْ ﴾ الشوكة عبارة عن السلاح، سُمّيت بذلك لحدّتها، والمعنى تحبّون أن تلقوا الطائفة التي لا سلاح لها وهي العِير ﴿أَنْ يُبْحِقُّ الْحَقُّ﴾ يعني يظهر الإسلام بقتل الكفَّار وإهلاكهم يوم بدلا ﴿لِيُحِقُّ الْحَقَّ﴾ متعلق بمحذوف تقديره ليحق الحق ويبطل الباطل فعل ذلك وليس تكراراً للأول لأن الأول مفعول يريد، وهذا تعليل لفعل الله تعالى، ويحتمل أن يريد بالحق الأول الوعد بالنصرة، وبالحق الثاني الإسلام فيكون المعنى أن نصرهم، ليظهر الإسلام، ويؤيّد هذا قوله: ويبطل الباطل أي يبطل الكفر ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبِّكُمْ ﴾ إذ بدل من إذ يعدكم: وقيل يتعلق بقوله ليحق الحق أو بفعل مضمر واستغاثتهم دعاؤهم بالغوث والنصر ﴿مُمِدُّكُم﴾ أي مكثركم ﴿مُرْدِفِينَ﴾ من قولك ردفه إذا تبعه، وأردفته إياه إذا أتبعته إياه والمعنى يتبع بعضهم بعضًا، فَمَن قرأه بفتح الدال فهو اسم مفعول، ومَن قرأه بالكسر فهو اسم فاعل، وصحّ معنى القراءتين لأن الملائكة المنزلين يتبع بعضهم بعضًا فمنهم تابعون ومتبوعون ﴿وَمَا جَعَلَهُ اللَّهُ﴾ الضمير عائد على الوعد، أو على الإمداد بالملائكة ﴿إِذْ يُغَشِّيكُمُ النُّعَاسَ ﴾ إذ بدل من إذ يعدكم أو منصوب بالنصر، أو بما عند الله من معنى النصر، أو بإضمار فعل تقديره اذكر، ومَن قرأ يغشاكم بضمّ الياء والتخفيف فهو من أغشى، ومَن قرأ بالضم والتشديد فهو من

والمعنى يغطيكم به فهو استعارة، من الغشاء، ومَن قرأ بفتح الياء والشين فهو من غشي المتعدّي إلى واحد أي ينزل عليكم النعاس ﴿أَمَنَةٌ مُنْهُ﴾ أي أمنًا، والضمير المجرور يعود على الله تعالى، وانتصاب أمنة على أنه مفعول من أجله قال ابن مسعود النعاس عند حضور الفتال علامة أمن من العدو ﴿ويُنَزِّلُ عَلَيْكُم مِّنَ السَّمَاءِ مَاهَ﴾ تعديد لنعمة أخرى، وذلك

غشى المشدد، وكلاهما يتعدى إلى مفعولين فنصب النعاس على أنه المفعول والثاني،

أنهم عدموا الماء في غزوة بدر قبل وصولهم إلى بدر، وقيل بعد وصولهم، فأنزل الله لهم المطر، حتى سالت الأودية ﴿لَيْطَهِّرُكُم بِهِ﴾ كان منهم مَن أصابته جنابة فتطهر بماء المطر،

وَلِيَرْمِطَ عَلَى قُلُومِكُمْ وَيُثَبِّتَ بِهِ ٱلْأَقَدَامَ ﴿ إِذْ يُحْمِى رَبُّكَ إِلَى ٱلْمَلَكِ كَوَ آَنِي مَعَكُمْ فَتَبِتُواْ ٱلْذِينَ مَامَكُمْ فَتَبِتُواْ ٱلْذِينَ مَامَكُمْ فَتَبِتُواْ ٱلْذِينَ مَامَكُمْ فَتَبِتُواْ ٱلْذِينَ مَامَكُمْ فَكُورُ الرَّعْبَ فَاصْرِيُواْ فَوْفَ ٱلْأَعْتِكُونَ وَاصْرِيُوا مِنْهُمْ اللَّهِ اللَّهِ مَسَافِقٍ اللَّهُ وَرَهُولُهُ فَكَالِحَ ٱللَّهُ شَدِيدُ اللَّهُ وَرَهُولُهُ فَكَالِحَ ٱللَّهُ شَدِيدُ اللَّهُ وَرَهُولُهُ فَكَالِحَ اللَّهُ شَدِيدُ اللَّهُ وَرَهُولُهُ فَكَالِحَ اللَّهُ شَدِيدُ اللَّهِ اللَّهُ اللْعُلِمُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ

وتوضأ به سائرهم، وكانوا قبله ليس عندهم ماء للظهر ولا للوضوء ﴿ويُذْهِبَ عَنْكُمْ رِجْزَ الشّيطَانِ ﴾ كان الشيطان قد ألقى في نفوس بعضهم وسوسة بسبب عدم الماء، فقالوا نحن أولياء الله وفينا رسوله فكيف نبقى بلا ماء، فأنزل الله المطر وأزال عنهم وسوسة الشيطان ﴿وليربط على قلوبهم ﴾ أي يثبتها بزوال ما وسوس لها الشيطان وبتنشيطها وإزالة الكسل عنها ﴿ويُثِبُت بِهِ الأَقْدَامُ ﴾ الضمير في به عائد على الماء، وذلك أنهم كانوا في رملة دهمة لا يثبت فيها قدم، فلما نزل المطر تلبدت وتدقت الطريق، وسهل المشي عليها والوقوف، ورُويَ أن ذلك المطر بعينه صعب الطريق على المشركين فتبين أن ذلك من لطف الله .

وإذ يُوحَى يحتمل أن يكون ذلك بدلاً أمن إذ المتقدمة كما أنها بدل من التي فبلها، أو يكون العامل فيه ينبت وفقينه اللها الملائكة مع المؤمنين أو باقوال مؤسسة مقوية للقلب قالوها إذا تصوروا بصور بني آدم أو بالقاء الأمن في نفوس المؤمنين وسألقي في قلوب المنين كقروا الرغب يحتمل أن يكون من خطاب الله للملائكة في شأن غروة بدر تكميلاً لتثبيت المؤمنين، أو استئناف إخبار عما يفعله الله في المستقبل وفاضرينوا فوق الاعناق يحتمل أيضا أن يكون خطاباً للملائكة أو للمؤمنين، ومعنى فوق الاعناق أي على الاعناق، حيث المفصل بين الرأس والعتق لأنه مدّبح، والضرب فيها يطير الرأس، وقيل المراد الرؤوس، لانها فوق الاعناق، وقيل المراد الرؤوس، لانها فوق الاعناق، وقيل المراد الاعناق وفوق زائدة وكل بنان في المفاصل، وقيل الأصابع وهو الأشهر في اللغة، وقائدة ومو الاشهر في اللغة، وقائدة ومو الاستورة والمؤلفة ورسولة المؤلفة ورسولة المؤلفة ورسولة المؤلفة ورسولة المؤلفة والمغامة وذلكم المراد الكفار، وذلكم مرفوع تقديره ذلكم المقاب أو العذاب، ويحتمل أن يكون منصوبا بقوله: فذوقوه، كقولك زيدًا فأصريه ووائل المقابل الصفوف على ذلكم على تقدير رفعه، أو نصبه، أو مفعول معة، والواو بمعنى مع ورحقال من الذين كفروا، أو من الفاعل في لقيتم، ومعناه متقابلي الصفوف

ٱلذَينَ كَفَرُواْ زَحْفَا فَلَا تُولُوهُمُ ٱلأَدْبَارَ ﴿ وَمَن يُولِهِمْ يَوْمَهِ فِهِ دُبُرَهُۥ إِلَّا مُتَحَرِّفًا لِقِنَالٍ أَوْ مُتَحَيِّزًا إِلَى فِشَةِ فَقَدْ بَآءَ بِغَضَبِ مِنَ ٱللّهِ وَمَأْوَنَهُ جَهَنَّمٌ وَبِثْسَ ٱلْمَصِيرُ ﴿ فَلَمْ مُتَحَيِّزًا إِلَى فِشَةِ فَقَدْ بَآءَ بِغَضَبِ مِنَ ٱللّهِ وَمَأْوِنَهُ جَهَنَّمٌ وَبِثْسَ ٱلْمَصِيرُ ﴿ فَلَمْ مَنْ اللّهِ وَمَأْوِنَهُ جَهَنَّمٌ وَلِيكِنَ اللّهَ قَنْكَهُمْ وَلَكِكَ اللّهَ وَكُوبُ اللّهَ وَمُؤْمِنِينَ مِنْهُ اللّهُ مُوهِنُ كَيْدِ ٱلْكَنفِرِينَ ﴿ إِن اللّهُ مَوْهِنُ كَيْدِ ٱلْكَنفِرِينَ ﴿ إِن اللّهُ مَنْ اللّهُ مُوهِنُ كَيْدِ ٱلْكَنفِرِينَ ﴿ إِن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا مُنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَوْهِنُ كَيْدِ ٱلْكَنفِرِينَ إِنْ إِن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا مَنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ مُولِينَ اللّهُ وَمَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مُولِمُنْ كُنْ اللّهُ مَنْ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مُولِمُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُولِمُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ا

والأشخاص، وأصل الزحف الاندفاع ﴿فَلا تُولُّوهُمُ الأَدْبَارَ﴾ نهى عن الفرار مقيدًا بأن يكون الكفّار أكثر من مثلي المسلمين حسبما يذكره في موضعه ﴿وَمَن يُوَلُّهُمْ يَوْمَثِذِ﴾ أي يوم اللقاء في أيّ عصر كان ﴿إِلاّ مُتَحَرِّفًا لُقْتَالِ﴾ هو الكرّ بعد الفرّ ليرى عدوه أنه منهزم، ثم يعطف عليه، وذلك من الخداع في الحرب ﴿ أَو مُتَحَيِّرًا إلى فِقَةٍ ﴾ أي منحازًا إلى جماعة من المسلمين، فإن كانت الجماعة حاضرة في الحرب، فالتحيّز إليها جائز باتفاق، واختلف في التحيّز إلى المدينة، والإمام والجماعة إذا لم يكن شيئًا من ذلك حاضرًا، ويروى عن عمر بن الخطاب، أنه قال: أنا فئة لكل مسلم، وهذا إباحة لذلك، والفرار من الذنوب الكبائر، وانتصب قوله متحرِّفًا على الاستثناء من قوله ومَن يولُّهم، وقال الزمخشري انتصب على الحال وإلاّ لغو، ووزن متحيّز متفيعلاً، ولو كان على متفعّل لقال متحوّز، لأنه من حاز يحوز ﴿ فَلَمْ تَقْتُلُوهُمْ ﴾ أي لم يكن قتلهم في قدرتكم لأنهم أكثر منكم وأقوى ولكن الله قتلهم بتأييدكم عليهم وبالملائكة ﴿وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ ﴾ كان رسول الله عَلَيْ قد أخذ يوم بدر قبضة من تراب وحصى ورمى بها وجوه الكفّار فانهزموا، فمعنى الآية أن ذلك من الله في الحقيقة ﴿بَلاَءَ حَسَنًا﴾ يغني الأجر والنصر والغنيمة ﴿مُوهِنُ﴾ من الوهن وهو الضعف، وقرىء بالتشديد والتخفيف وهو بمعنى واحد ﴿إِن تَسْتَفْتِحُوا﴾ الآية: خطاب لكفّار قريش، وذلك أنهم كانوا قد دعوا الله أن ينصر أحبّ الطائفتين له، ورُوِيَ أن الذي دعا بذلك أبو جهل فنصر الله المؤمنين، وفتح لهم، ومعنى إن تستفتحوا تطلبوا الفتح، ويحتمل أن يكون الفتح الذي طلبوه بمعنى النصر أو بمعنى الحكم، وقيل إن الخطاب للمؤمنين ﴿فَقَدْ جَاءَكُمُ الْفَتْحُ ﴾ إن كان الخطاب للكفّار فالفتح هنا بمعنى الحكم: أي قد جاءكم الحكم الذي حكم الله عليكم بالهزيمة والقتل والأسر، وإن كان الخطاب للمؤمنين، فالفتح هنا يحتمل أن يكون بمعنى الحكم، لأن الله حكم لهم، أو بمعنى النصر ﴿وإِن تَنتَهُوا ﴾ أي ترجعوا عن الكفر وهذا يدلُّ على أن الخطاب للكفّار ﴿وَإِن تَعُودُوا نعد﴾ أي إن تعودوا إلى الاستفتاح أو

فِعَتُكُمْ شَيْعًا وَلَوْ كَثُرَتْ وَأَنَّ اللهَ مَعَ المُؤْمِنِينَ ﴿ يَعَالَيُهَا الّذِينَ المَاكُمُ اللّهِ وَوَاللّهُ وَوَلَا اللّهَ وَوَاللّهُ وَلَا اللّهَ وَوَاللّهُ وَلَا اللّهَ وَوَاللّهُ وَاللّهُ اللّهَ عَنْوَلَ اللّهَ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهَ عَنْدًا اللّهَ عَنْدًا اللّهَ اللّهُ عَنْدًا اللّهَ اللّهُ عَلَيْ اللّهَ اللّهُ عَلَيْهِ وَالرّسُولِ إِذَا دَعَاكُمُ اللّهِ يَعْوَلُونَ ﴿ وَاللّهُ وَالرّسُولِ إِذَا دَعَاكُمُ اللّهِ يَعْدَلُونَ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهِ وَالرّسُولِ إِذَا دَعَاكُمُ اللّهُ عَنْدَهُ اللّهُ وَالرّسُولِ إِذَا دَعَاكُمُ اللّهُ وَالسّمُعَهُمُ اللّهُ وَالرّسُولِ إِذَا دَعَاكُمُ اللّهُ وَالسّمُعَهُمُ وَاعْلَمُوا أَن اللّهُ يَعُولُ بَيْنَ الْمَرْهِ وَقَلْدِهِ وَأَنْهُ وَالنّهُ وَالرّسُولِ إِذَا دَعَاكُمُ اللّهُ وَالسّمُولِ اللّهُ وَالرّسُولِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالرّسُولُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالرّسُولُ وَاللّهُ وَالرّسُولُ وَاللّهُ وَالرّسُولُ وَاللّهُ وَالرّسُولُ وَتَعُونُوا أَن اللّهُ وَالرّسُولُ وَاللّهُ وَالرّسُولُ وَاللّهُ وَالرّسُولُ وَاللّهُ وَالرّسُولُ وَتَعُونُوا اللّهُ وَالرّسُولُ وَتَعُونُوا اللّهُ وَالرّسُولُ وَاللّهُ وَالرّسُولُ وَاللّهُ وَالرّسُولُ وَتَعُونُوا اللّهُ وَالرّسُولُ وَاللّهُ وَالرّسُولُ وَتَعُونُوا اللّهُ عَاللّهُ وَالرّسُولُ وَاللّهُ وَالرّسُولُ وَتَعُونُوا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالرّسُولُ وَتَعُونُوا اللّهُ وَالرّسُولُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالرّسُولُ وَاللّهُ وَالرّسُولُ وَاللّهُ وَالرّسُولُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالرّسُولُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا ال

القتال نعد لقتالكم والنصر عليكم ﴿وَلا تَولَّوْا عَنْهُ الصّمير لرسول الله صلّى الله عليه وآله وسلّم أو للأمر بالطاعة ﴿وَأَنْتُمْ تَسْمَعُونَ ﴾ أي تسمعون القرآن والمواعظ ﴿كَالَّذِينَ قَالُوا سَمِعنا وَهُمْ لا يَسْمَعُونَ ﴾ هم الكفّار سمعوا بآذانهم دون قلوبهم فسماعهم كلا سماع ﴿إنَّ شَرُّ الدَّوَابُ ﴾ أي كلّ مَن يدب، والمقصود أن الكفّار شرّ الخلق، قال ابن قتية: نزلت هذه الآية في بني عبد الدار، فإنهم جدّوا في القتال مع المشركين ﴿لِمَا يُخيِيكُمْ ﴾ أي للطاعة، وقيل للجهاد لأنه يحيا بالنصر ﴿يَحُولُ بَيْنَ المَرْءِ وَقَلْبِهِ قيل يميته، وقيل يصرف قلبه كيف يشاء فينقلب من الإيمان إلى الكفر، ومن الكفر إلى الإيمان وشبه ذلك ﴿فِئنَةٌ لا تُصِيبُنُ المَنكر ولم ينه عن الظلم، وإن كان لم يظلم، وحكى الطبري أنها نزلت في علي بن أبي المنكر ولم ينه عن الظلم، والله ي ﴿إنَّ أَنْتُمْ قَلِيلٌ ﴾ الآية: أي حين كانوا بمكه وآواكم النون في تصيبن لأنه بمعنى النهي ﴿إذْ أَنْتُمْ قَلِيلٌ ﴾ الآية: أي حين كانوا بمكه وآواكم النون في تصيبن لا تحونوا بغلول النائم ولفظها عام ﴿وَتَحُونُوا أَمَاتَاتِكُمْ عطف على لا تخونوا أو منصوب ﴿يَجْعَلُ لَكُمُ النَاتُولُ أَلُونَا عَلَى الله على التقوى تنور القلب، وتشرب الحق والباطل وذلك دليل على أن التقوى تنور القلب، وتشرب وتشرب وتشرب وتشرب في قالما الله على النائم ولفظها عام ﴿وَتَحُونُوا أَمَاتَاتِكُمْ عطف على لا تخونوا أو منصوب ﴿يَجْعَلُ لَكُمْ فَوْلَا أَلَانَا عَلَى المَن التقوى تنورة القلب، وتشرب في قائله أي تفرقة بين الحق والباطل وذلك دليل على أن التقوى تنورة القلب، وتشرب في قائله وتشرب المن المحق والباطل وذلك دليل على أن التقوى تنورة القلف، وتشرب في قائله وتشرب المحتى والباطل وذلك دليل على أن التقوى تنورة القلب، وتشرب في في المنائم ولقنول المنائم ولفي المنائم ولمنائم ولمنائل المنائم ولمنائل المنائم ولمنائل المنائل على أن التقوى تنورة القلب، وتشرب المنسوب المن ولك دليل على أن التقوى تنورة القلم، وتشرب المنائل وذلك دليل على أن التقوى تنورة القلب المنائم والمنائل ولك دليل على أن التقوى تنورة القلب المنائم ولمنائل على المنائل المنائل

وَيَغَفِرْ لَكُمُّ وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ ﴿ وَإِذْ يَمَكُّرُ بِكَ الَّذِينَ كَفَرُواْ لِيُشِتُوكَ أَوْ يَقَتُلُوكَ أَوْ يَعَمُّرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَحْدِينَ ﴿ وَإِذَا انْتَلَى عَلَيْهِمْ ءَايَتُنَا قَالُواْ فَدَ سَيَعْنَا لَوْ نَشَاءُ لَقُلْنَا مِثْلَ هَذَا إِلَّ أَلْمَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَإِذْ قَالُواْ اللَّهُمَ إِن سَيَعْنَا لَوْ نَشَاءُ لَقُلْنَا مِثْلَ هَذَا إِلَّ أَسَطِيرُ الْأَوْلِينَ ﴿ وَإِذْ قَالُواْ اللَّهُمَ إِن سَيَعْنَا لَوْ مَنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ وَمَا كَانَ اللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴿ وَمَا لَكُولَا أَوْلِيا اللَّهُ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴿ وَمَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ مُولَا اللَّهُ اللَّهُ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ مُولِاللَّهُ اللَّهُ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴿ وَمَا كَانَ صَلَالُهُمْ عِنْدَ الْبَيْتِ إِلَا مُكَالَةُ اللَّهُ وَلُوا الْفَالَالِ إِلَى الْمُعَلِيلُ الْمُعَلِّلَ الْمُعَلِّلُولَ الْمُؤْلِلُهُمْ وَلَا الْمُنَالُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَوْ الْفَالَالِ إِلَا مُعَلِيلًا الْمُعَلِيلًا الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَوْ الْفَالَالِ إِلَيْنَ الْمُعْلِقُولُ اللْفَالِيلَا الْمُعَلِيلُولُ اللْمُعْلِقُولُ اللْفَالِ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْفَالِ الْمُنْ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُلْمُ اللْمُ

الصدر، وتزيد في العلم والمعرفة ﴿وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ عطف على إذ أنتم قليل، أو استئناف، وهي إشارة إلى اجتماع قريش بدار الندوة بمحضر إبليس في صورة شيخ نجدي الحديث بطوله ﴿لِيُثْبِتُوكَ﴾ أي ليسجنونك ﴿قَالُوا قَدْ سَمِعْنَا﴾ قيل نزلت في النضر بن الحارث كان قد تعلم من أخبار فارس والروم فإذا سمع القرآن وفيه أخبار الأنبياء قال لو شئت لقلت مثل هذا، وقيل هي في سائر قريش ﴿أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ﴾ أي أخبارهم المسطورة ﴿ وَإِذْ قَالُوا اللَّهِمَّ ﴾ الآية: قالها النضر بن الحارث أو سائر قريش لما كذبوا النبي على الله على الما عليه على أنفسهم إن كان أمره هو الحق، والصحيح أن الذي دعا بذلك أبو جهل رواه البخاري ومسلم في كتابيهما وانتصب الحق لأنه خبر كان وقال الزمخشري معنى كلامهم جحود أي إن كان هذا هو الحق فعاقبنا على إنكاره، ولكنه ليس بحق فلا نستوجب عقابًا، وليس مرادهم الدعاء على أنفسهم، إنما مرادهم نفي العقوبة عن أنفسهم ﴿وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنتَ فِيهِمْ ﴾ إكرامًا للنبي ﷺ ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ أي لو آمنوا واستغفروا فإن الاستغفار أمان من العذاب، قال بعض السلف: كان لنا أمانان من العذاب وهما وجود النبي ﷺ والاستغفار، فلما مات النبي ﷺ ذهب الأمان الواحد، وبقى الآخر، وقيل الضمير في يعذبهم للكفار، وفي وهم يستغفرون للمؤمنين الذين كانوا بين أظهرهم ﴿ وَمَا لَهُمْ أَلاَّ يُعَذِّبَهُمُ اللَّهُ ﴾ المعنى أيّ شيء يمنع من عذابهم وهم يصدّون أي يمنعون المؤمنين من المسجد الحرام والجملة في موضع الحال وذلك من الموجب لعذابهم ﴿وَمَا كَانُوا أُولِيَاءَهُ ﴾ الضمير للمسجد الحرام أو لله تعالى ﴿وَمَا كَانَ صَلاَّتُهُمْ عِنْدَ الْبَيْتِ إلا مُكَاء وَتُصْدِيَةً ﴾ المكاء التصفير بالفم، والتصدية التصفيق باليد. وكانوا يفعلونهما إذا صلّى لِيَصُدُّوا عَن سَبِيلِ اللَّهِ فَسَيُنفِقُونَهَا ثُمَّ تَكُونُ عَلَيْهِ مَحَسَرَةَ شُمَّ يُعْلَبُونَ وَ وَالَّذِينَ مَعَنَا وَالْمَالُونِ وَالْمَالُولِ وَالْمَالُونِ وَالْمِالُونِ وَالْمَالُونِ وَالْمَالُونِ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونِ وَالْمَالُونِ وَالْمَالُونِ وَالْمَالُونِ وَالْمَالُونِ وَالْمَالُونُ وَالْمَالِونِ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونِ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالِمُولُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالِمُولُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالِي وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمُلْمِالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَ

المسلمون ليخلطوا عليهم صلاتهم ﴿ يُنفِقُونَ أَمْوُ الَّهُمَّ ﴾ الآية نزلت في إنْفُاقُ قُريش في غَزْوَة أُحُد وقيل إنها نِزلت في أبي سفيان بن حرب فإنه استأجر العِير من الأحياش فقاتل بهيم النبي عَلَيْ يوم أُحُد ﴿ تَكُونُ عَلَنِهِمْ حَسْرَةً ﴾ أي يتأسفون على إنفاقها من غير فائدة أو يتأسفون في الآخرة ﴿ ثُمَّ يُغْلَبُونَ ﴾ إخبار بالغيب ﴿لِيَمِيزَ اللَّهَ الْجَبِيثَ مِنَ الطَّيْبِ ﴾ معنى يميز يفرق بين الخبيث والطيب والخبيث هنا الكفار والطيب المؤمنون وقيل الخبيث ما أنفقه الكفّار، والطيب ما أنفقه المؤمنون، واللام في ليميز على هذا تتعلق بيغليون، وعلى الأوّل. بيجشرون ﴿فَيَرْكُمَهُ﴾ أي يضمّه ويجعل بعضه فيوق بعض ﴿إن يَنتَهُوا﴾ بعني عن الكِفِر إلى الإسلام لأن الإسلام يجب ما قبله، ولا تصحّ المغفرة إلا به ﴿وَإِن يَعُودُوا﴾ يعني إلى القتال ﴿ فَقَدْ مَضَتْ سُنَّتُ الْأَوْلِينَ ﴾ تهديد وبما جرى لهم يوم بدر بما جرى للأمم السالفة ﴿ حَتَّى لاَ تَكُونَ فِتْنَةً﴾ الفتنة هنا الكفر، فالمعنى قاتلوهم حتى لا يبقى كافر، وهو كقوله ﷺ: «أُمِرْتُ أَن أُقِاتِل النَّاسِ حتى يقولوا لا إله إلا الله ( واعْلَمُوا أَنَّما غَنِمْتُم مِّن شَيْءٍ ﴾ لفظه عامَّ يراد به الخصوص لأن الأموال التي تؤخذ من الكفّار منها ما يخمس: وهو ما أخذ على وجه الغلبة بعد القتال، ومنها ما لا يخمس بل يكون جميعه لمَّن أخذه، وهو ما أُخذه مَن كان ببلاد الحرب من غير إيجاف، وما طرحه العدو خوف الغرق، ومنها ما يكون جميعه للإمام يأخذ منه حاجته، ويصرف سائره في مصالح المسلمين وهي الفيء الذي لم يوجف عَلَيْهُ بَخِيلُ وَلاَ رَكَابُ ﴿فَأَنَّ لِلَّهِ خُمُسَهُ﴾ الآية: اختلف في قسم الخمس على هذه الأصناف فقال قوم يصرف على ستة أسهم سهم لله في عمارة الكعبة، وسهم للنبي على في مصالح المسلمين، وقيل للوالي بعده؛ وسهم لذوي القربي الذين لا تحلُّ لهم الصدقة، وسهم لليتامي، وسهم للمساكين، وسهم لابن السبيل وقال الشافعي على خمسة أسهم، ولا يجعل

كَثْتُمْ ءَامَنتُم بِٱللَّهِ وَمَآ أَنزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ ٱلْفُرْقَانِ يَوْمَ ٱلْنَقَى ٱلْجَمْعَانِّ وَٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ١ إِذَ أَنتُم بِٱلْعُدَوةِ ٱلدُّنيَا وَهُم بِٱلْعُدَوةِ ٱلْقُصُّوى وَٱلرَّحْبُ أَسْفَلَ مِنكُمٌّ وَلَوْ تَوَاعَكُدَّتُمْ لَاخْتَلَفْتُمْ فِي ٱلْمِيعَكْ وَلَكِين لِيَقْضِي ٱللَّهُ أَمْرًا كَانَ مَفْعُولًا لِيَهْلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنَ بَيِّنَةٍ وَيَحْيَىٰ مَنْ حَيَ عَنَ بَيِّنَةً وَإِنْ ٱللَّهَ لَسَمِيعٌ عَلِيدٌ ﴿ إِنَّ يُرِيكُهُمُ ٱللَّهُ فِي مَنَامِكَ قَلِيكًا وَلَوْ أَرَسَكُهُمْ كَثِيرًا لَّفَشِلْتُمْ وَلَلْنَزَعْتُمْ فِ ٱلْأَمْرِ وَلَكِنَّ ٱللَّهَ سَلَّمَ إِنَّهُ عَلِيمًا بِذَاتِ ٱلصَّدُورِ ١ وَإِذْ يُرِيكُمُوهُمْ إِذِ ٱلْتَقَيْتُمْ فِي أَعَيُنِكُمْ قَلِيلًا وَيُقَلِّلُكُمْ فِي أَعْيُنِهِمْ لِيَقْضِيَ ٱللَّهُ أَمْرًا كَانَ مَفْعُولًا وَإِلَى ٱللَّهِ تُرْجَعُ ٱلْأُمُورُ ١٠ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا لَقِيتُمْ فِئَةً فَأَثَبُتُواْ وَأَذْكُرُواْ ٱللَّهَ كَثِيرًا لَّعَلَّكُمْ نُقْلِحُونَ ﴿ وَأَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَنَازَعُواْ فَنَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ ۖ وَٱصْبِرُوٓا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّدِيرِينَ ۞ وَلَا تَكُونُواْ كَٱلَّذِينَ خَرَجُواْ الله سهمًا مختصًا، وإنما بدأ عنده بالله، لأن الكل ملكه، وقال أبو حنيفة على ثلاثة أسهم: لليتامي، والمساكين، وابن السبيل، وقال مالك الخمس إلى إجتهاد الإمام يأخذ منه كفايته ويصرف الباقي في المصالح ﴿إِنْ كُنْتُمْ آمَنْتُم بِاللَّهِ ﴾ راجع إلى ما تقدّم والمعنى إن كنتم مؤمنين فاعلموا ما ذكر الله لكم من قسمة الخمس، واعملوا بحسب ذلك ولا تخالفوه ﴿وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَى عَبْدِنا﴾ يعنى النبي ﷺ والذي أنزل عليه القرآن والنصر ﴿يَوْمَ الْفُرْقَانِ﴾ أي التفرقة بين الحق والباطل وهو يوم بدر ﴿الْتَقَى الْجَمْعَانِ﴾ يعنى المسلمين والكفّار ﴿إِذْ أَنْتُم بِالْعُدُوّةِ الدُّنيا﴾ العامل في إذا التقى والعدوة شفير الوادي، وقرىء بالضم والكسر وهما لغتان، والدنيا القريبة من المدينة والقصوى البعيدة ﴿والرَّكُبُ أَسْفَلَ مِنكُمْ﴾ يعني العير التي كان فيها أبو سفيان، وكان قد نكب عن الطريق خوفًا من النبي ﷺ، وكان جمع قريش المشركين قد حال بين المسلمين وبين العِير ﴿ وَلَوْ تَوَاعَدتُمْ لاَخْتَلَفْتُمْ فِي المِيعَادِ ﴾ أي لو تواعدتم مع قريش ثم علمتم كثرتهم وقلتكم لاختلفتم ولم تجتمعوا معهم أو لو تواعدتم لم يتفق اجتماعكم مثل ما اتفق بتيسير الله ولطفه ﴿لُيَهْلِكَ مَنْ هَلَكَ عَن بَيِّنَةٍ ﴾ أي يموت مَن مات ببدر عن إعذار وإقامة الحجة عليه ويعيش مَن عاش بعد البيان له، وقيل ليهلك مَن يكفر ويحيى مَن يؤمن، وقرىء من حيى بالإظهار والإدغام هما لغتان ﴿إِذْ يُرِيكُهُمُ اللَّهُ﴾ الآية: كان رسول الله ﷺ قد رأى الكفّار في نومه قليلاً فأخبر بذلك أصحابه فقويت أنفسهم ﴿ لَّفَشِلْتُمْ ﴾ أي جبنتم عن اللقاء ﴿ وَإِذْ يُرِيكُمُوهُمْ ﴾ الآية معناها أن الله أظهر كل طائفة قليلة في عين الأخرى ليقع التجاسر على القتال ﴿ رِيحُكُمْ ﴾ أي قوتكم ونشاطكم، وذلك استعارة

مِن دِيرِهِم بَطَرًا وَرِعَآءَ النَّاسِ وَيَصُدُّونَ عَن سَيِيلِ اللّهِ وَاللّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطٌ ﴿ وَيَنَ لَهُمُ الشَّيْطِلُنُ أَعْمَدُ لَهُمْ وَقَالَ لَا عَالِبَ لَكُمْ الْيَوْم مِنَ النَّاسِ وَإِنِّ جَارُ لَكُمُ الْمَقَانِ نَكُصَ عَلَى عَقِبَيْهِ وَقَالَ إِنِي بَرِقَ قَيْمَ مِن النَّاسِ وَإِنِي جَارُ لَكُمُ اللّهَ تَوَقَى إِنِي آخَافُ اللّهَ وَلَا لَهُ مَن يَوَكُمْ إِنْ الْمَعْمَ وَقَالَ إِنِي بَرِقَ أَلَيْنِ فَي قُلُوبِهِم مَّرَضَّ عَنَ مَعْوَلُا إِنْ بَرِقَ أَلَيْنِ فَي قُلُوبِهِم مَّرَضَّ عَنَ مَعَوَلًا إِنِي بَرِقَ وَاللّهِ مَن يَوَكُمُ اللّهِ فَإِن اللّهَ فَإِن اللّهُ عَن مَن وَاللّهُ مَن وَاللّهُ مَن وَاللّهُ مَن عَلَى اللّهِ فَإِن اللّهَ عَن مِن وَعَلِيمُ وَلَو تَرَى إِن اللّهِ فَلْ عَن وَمُوهُمُ وَأَدُبُوهُمْ وَهُو وَوَا عَذَابَ الْحَرِيقِ فَى اللّهِ مِن قَبْلِهِمْ مَكُولًا اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ لَقُولُهُمْ وَأُولُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ فَى اللّهِ مِن قَبْلِهِمْ مَكُولًا اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ لِللّهُ عَلَى اللّهُ لِللّهِ عَلَى اللّهُ عَن اللّهُ مِن اللّهُ عَن اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَن اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلْ مَن اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّ

وَلاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ خَرَجُوا مِن دِيَارِهِم الله يعني كفار قريش حين خرجوا لبدر وَبَطَرُا الله عتوا و تكبّرا وَوَإِذْ زَيْنَ لَهُمُ الشَيْطَانُ أَعْمَالُهُم الآية الما خرجت قريش إلى بدر تصور تهم البيس في صورة سراقة بن مالك فقال لهم إني جاز لكم من قومي وكانوا قد خافوا من قومه وعدهم بالنصر وَنَكَص أي رجع إلى وراء وإني أزى ما لا قَرَوْنَ وراى الحلافكة تقاتل ويقوف المُنافِقُونَ النفين كانوا بالمدينة وقيل إن الذين كانوا مع الكفار وهم نفر من قريش منهم قيس بن الوليد بن المغيرة والحارث بن ربيعة بن الأسود وعلي بن أمية بن خلف والعاصي بن أمية بن الحجاج وكانوا قد أسلموا وله الأسود وعلي بن أمية بن خلف والعاصي بن أمية بن الحجاج وكانوا قد أسلموا ولهم المسلمون بدينهم فادخلوا أنفسهم فيما لا طاقة لهم به ﴿وَلَوْ تَرَى إِذْ يَتَوَفّى اللَّذِينَ كَفَرُوا المسلمون بدينهم فادخلوا أنفسهم فيما لا طاقة لهم به ﴿وَلَوْ تَرَى إِذْ يَتَوَفّى اللَّذِينَ كَفَرُوا الْمَلْوَدِينَ مَن قول الملائكة أو يكون مسوله معموله معطوف الممارون، ويحتمل أن يكون ما بعده من قول الملائكة أو يكون مستانفًا وقَلِكَ بِأَنْ على يغيروا هم بالكفر والمعاصي ﴿كَذَابِ فَي وَل الملائكة أو يكون مستانفًا وقَلِكَ بِأَنْ عَلَى عَيْدُوا هم بالكفر والمعاصي ﴿كَذَابِ فَكُولُ فِي آل عمران ﴿اللَّهِ لا يغيّر نعمة على عَيْدُوا حتى يغيّروا هم بالكفر والمعاصي ﴿كَذَابِ فَذِكُ فِي آل عمران ﴿اللَّهُ لا يغيّر نعمة على عَيْدُوا حتى يغيّروا هم بالكفر والمعاصي ﴿كَذَابِ فَيْرَوا هم بالكفر والمعاصي ﴿كَذَابِ فَيْدُوا هِي آل عمران ﴿اللَّهِ لا يغيّر نعمة على عَيْدُوا حتى يغيّروا هم بالكفر والمعاصي ﴿كَذَابِ فَيْرَوا هي مَوْلُ اللَّهِ لا يغيّر نعمة على عَيْدُوا حتى يغيّروا هم بالكفر والمعاصي ﴿كَذَابُ فَيْ وَلَا الْمُوا عَلْ عَمْ اللَّهُ عَلَا عَيْدُولُ عَلَا عَيْدُوا عَلْ الْمُوا عَلْ عَمْ اللَّهِ وَلَا عَمْ اللَّهُ عَلَا عَيْدُولُ عَلَا عَيْدُوا عَلْ اللَّهُ عَلَا عَيْدُوا عَلْ عَلَا عَيْدُولُ عَلَا عَيْدُولُ عَلَا عَيْدُولُ عَلَا عَيْلُولُ عَلَا عَيْدُولُ عَلَا عَيْدُولُ عَيْدُوا عَلَا عَيْدُولُ عَلْ عَلْ عَلْ عَيْدُولُ عَلْ عَلْ عَلَا عَيْدُولُ عَلَى عَيْدُولُ عَلْ عَلْ عَلْ عَلْكُولُ عَلَا عَيْدُولُ عَلْكُ عَيْدُولُ عَلْ عَلْ عَلْكُولُ عَلْكُولُ عَلْكُولُ عَلْ عَلْكُولُ عَلْكُولُ عَلْكُول

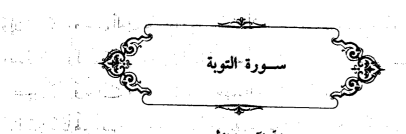
يَنقُضُونَ عَهْدَهُمْ فِي كُلِّ مَرَّةِ وَهُمْ لَا يَنَّقُونَ ٥ فَإِمَّا لَثَقَفَنَّهُمْ فِ ٱلْحَرْبِ فَشَرِّد بِهِم مَّنَّ خَلْفَهُمْ لَعَلَّهُمْ يَذَّكَّرُونَ ﴿ وَإِمَّا تَخَافَنَ مِن قَوْمٍ خِيَانَةً فَٱنْبِذْ إِلَيْهِمْ عَلَىٰ سَوَآءٍ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُ ٱلْخَاَيِنِينَ ۞ وَلَا يَعْسَبَنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ سَبَقُوٓا أَ إِنَّهُمْ لَا يُعْجِزُونَ ۞ وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا ٱسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ ٱلْخَيْلِ ثُرَّهِ بُونَ بِهِ، عَدُوَّ ٱللَّهِ وَعَدُوَّ كُمْ وَءَاخَرِينَ مِن دُونِهِمْ لَا نَعْلَمُونَهُمُّ ٱللَّهُ يَعْلَمُهُمَّ وَمَا تُنفِقُواْ مِن شَيْءٍ فِ سَبِيلِ ٱللَّهِ يُوفَ إِلَيْكُمُ وَأَنتُدُ لَا نُظْلَمُونَ ٥ ﴿ وَإِن جَنَحُواْ لِلسَّلْمِ فَأَجْنَحَ لَمَا وَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ ۚ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ۞ وَإِن يُرِيدُوٓاْ أَن يَخْدَعُوكَ فَإِنَ حَسْبَكَ ٱللَّهُ هُوَ ٱلَّذِى أَيْدَكَ بِنَصْرِهِ وَبِٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ وَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ لَوَ أَنفَقْتَ مَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مَّا أَلَقْتَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَلَكِكِنَّ ٱللَّهَ أَلَّفَ بَيْنَهُمَّ إِنَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمُ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنِّيُّ حَسَّبُكَ ٱللَّهُ وَمَنِ ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ حَرَّضِ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَى ٱلْقِتَالِ ۚ إِن يريد بني قريظة ﴿فَشَرِّدْ بِهِم مَّنْ خَلْفَهُمْ﴾ أي افعل بهم من النقمة ما يزجر غيرهم ﴿وَإِمَّا تَخَافَنَّ مِن قَوْم خِيَانَةً ﴾ أي نقضًا للْعهد ﴿فَانبِذْ إِلَيْهِمْ ﴾ أي رد العهد الذي بينك وبينهم والمفعول محذَّوف تقديره فانبذ إليهم عَهدهم ﴿ عَلَى سَوَاءِ ﴾ أي على معادلة، وقيل معناه إن تستوي معهم في العلم بنقض العهد ﴿وَلاَ يَحْسَبَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَبَقُوا﴾ أي لا تظن أنهم فاتوا ونجوا بأنفسهم ﴿إِنَّهُمْ لاَ يُعْجِزُونَ﴾ أي لا يفوتون في الدنيا ولا في الآخرة ﴿وَأَعِدُوا لَهُمْ ﴾ الضمير للذين ينبذ لهم العهد أو للذين لا يعجزون، وحكمه عام في جميع الكفّار ﴿مُن قُوَّةِ ﴾ قال رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم: «أَلا إن القوة الرمي» ﴿وَمِن رِّبَاطِ الخَيل الله وقال الزمخشري الرباط اسم للخيل التي تربط في سبيل الله وقال ابن عطية رباط الخيل جمع ربط أو مصدر ﴿ عَدُو اللَّهِ وَعَدُو كُمْ ﴾ يعني الكفّار ﴿ وَآخِرِينَ ﴾ يعني المنافقين. وقيل بني قريظة، وقيل الجنّ لأنها تنفر من صهيل الخيل، وقيل فارس، والأول أرجح لقوله مردوا على النفاقِ ﴿لاَ تَعْلَمُونَهُمُ اللَّهُ يَعْلَمُهُمْ ﴾ قال السهيلي: لا ينبغي أن يقال فيهم شيء، لأن الله تعالى قال لا تعلمونهم، فكيف يعلمهم أحد، وهذا لا يلزم، لأن معنى قوله لا تعلمونهم: لا تعرفونهم: أي لا تعرفون آحادهم وأعيانهم وقد يعرف صنفهم من الناس، ألا ترى أنه قال مثل ذلك في المنافقين ﴿ وَإِن جَنَحُوا لِلسَّلْمِ فَاجْنَحْ لَهَا ﴾ السلم هنا المهادنة، والآية منسوخة بآية القتال في براءة، لأن مهادثة كفّار العرَب لا تجوز ﴿وَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِهِم﴾ قيل المراد بين قلوب الأوس والخزرج إذ كانت بينهما عداوة فذهبت بالإسلام، واللفظ عامّ.

يكُنْ مِنكُمْ عِنْمُونَ صَدَيْرُونَ يَعْلِبُوا مِائْنَيْ وَإِن يَكُنْ مِنكُمْ وَعَلِمَ أَنَ فِيكُمْ حَمْعَفَا فَإِن يَكُنْ مِنكُمْ وَعَلِمَ أَنَ فِيكُمْ حَمْعَفَا فَإِن يَكُنْ مِنكُمْ اللّهُ عَنكُمْ وَعِلِمَ أَنَ فِيكُمْ حَمْعَفَا فَإِن يَكُنْ مِنكُمْ أَلْفٌ يَعْلِمُوا الْفَيْنِ وَإِذْ اللّهُ وَإِن يَكُنْ مِنكُمْ أَلْفٌ يَعْلِمُوا الْفَيْنِ وَإِذْ اللّهُ مَعَ الطَّن بِنِي اللّهَ مَا كُلَت لِنِي أَن يَكُونَ لَهُ أَسْرَى حَقَى يُشْخِن فِي الأَرْضُ مُويدُون عَرَفْ اللّهُ يَهِ اللّهُ يَعْلَمُ وَاللّهُ يُويدُ الْلَافْرَيْنَ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الل

وَمَنِ اتّبَعَكَ مِنَ المُؤْمِنِينَ وطف على اسم الله ، وقال الزمخشوي مفعوله معه والواو بمعنى مع أي حسبك وحسب من التبعك الله وإن يَكُن مُنكُم عشرون صابِرون وحود ثبوت المواحد للعشوة ثم نسخ بنبوت الواجل الآثين ذلك وباتّهم قوم لا يشترن أي يقاتلون على غير دين ولا بصيرة فلا يثبتون وما للاثنين ذلك وباتّهم قوم لا يفتون أي يقاتلون على غير دين ولا بصيرة فلا يثبتون وما للاثنين أن يكون له أسرى الما أخذ الأسرى يوم بدر أشار أبو بكر بحياتهم والشال عمل المقتال عمل المتبقاتهم وغير المناق أي يبايع في المتبقال وثيريتون غي الأرض أي يبايع في المتبقال الكتاب ما قضاه الله في الأزل من العفو عنهم، وقيل ما قضاه الله من تتحليل الغنائم الله وينما أخذتم يوبد به الأسرى وقلاؤهم، ولما نزلت الآية قال رسول الله ضلى الله للما ولفداء الأساري وال يعلم المناق عنهم ولما نزلت الآية قال رسول الله ضلى الله للغنائم ولفداء الأساري وال يعلم المناق في نزلت وكان قد اعلم في قلوبكم إيمائا جبر علي ما أخذ منكم من القديم الله في قلوبكم خيرا أي إن علم في قلوبكم إيمائا جبر مسول الله عن المال ما لا يقدر أن يحمله، فقال قد أعطائ الله عيرا مما اخذ منكم من القديم المهاجرين والأنصار والذين آمنوا ولم يهاجروا والذين هاجرو والذين مقور والذين المنوا ولم يهاجروا والذين المنوا ولم يهاجروا والذين المنوا ولم يهاجروا والذين المنوا ولم يهاجروا والذين المنوا والأيمار والذين المنوا والذين المنال المناؤ ال

وَإِنِ ٱستَنصَرُوكُمْ فِي ٱلدِّينِ فَعَلَيْكُمُ ٱلنَّصَرُ إِلَا عَلَىٰ فَوْمِ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِيثَنَّ وَٱللَّهُ بِمَا نَعْمَلُونَ بَصِيرٌ شَي وَٱلَذِينَ كَفَرُوا بَعْضُهُمْ أَوْلِينَاءُ بَعْضٍ إِلَّا تَفْعَلُوهُ تَكُن فِتْنَةً فِ ٱلْأَرْضِ وَفَسَادُ بَصِيرٌ شَي وَٱلَذِينَ ءَاوَواْ وَنَصَرُواْ أُولَيَهِكَ هُمُ كَبِيرٌ شَي وَالَّذِينَ ءَاوَواْ وَنَصَرُواْ أُولَيَهِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًا لَهُم مَعْفِرَةٌ وَرِزَقٌ كَرِيمٌ شَي وَالَذِينَ ءَامَنُواْ مِلْ بَعْدُ وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ مَعَكُمْ فَالْوَلَيِكَ اللَّهُ مِنْ وَأُولُواْ اللَّرَاعِ مِعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضِ فِي كِنْكِ اللَّهُ إِنَّ اللّهَ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمٌ شَي عَلِيمٌ شَي مِلْكُونُ وَاللَّهُ مِنْ وَالْمَالُونُ اللَّذَا وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّوْنَ اللَّهُ عَلَيمٌ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللْفُولُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَ

بعد الحديبية، فبدأ أولاً بالمهاجرين، ثم ذكر الأنصار وهم الذين آووا ونصروا، وأثبت الولاية بينهم، وهي ولاية التعاون ثم نسخت بقوله وأولوا الأرحام بعضهم أولى ببعض فوإن استنصروكم لما نفي الولاية بين المؤمنين والتناصر، وقيل هي ولاية الميراث الذين هاجروا: أمر بنصرهم إن استنصروا بالمؤمنين: إلا إذا استنصروا على قوم بينهم وبين المؤمنين عهد فلا ينصرونهم عليهم ﴿إلاَ تَفْعَلُوهُ تَكُن فِئنَةً فِي التنصروا على قوم بينهم وبين المؤمنين عهد فلا ينصرونهم عليهم ﴿إلاَ تَفْعَلُوهُ تَكُن فِئنَةً فِي الأَرْضِ الله هنا مركبة من إن الشرطية ولا النافية والضمير في تفعلوه لولاية المؤمنين ومعاونتهم أو لحفظ الميثاق الذي في قوله: إلاّ على قوم بينكم وبينهم ميثاق، أو النصر الذي في قوله فعليكم النصر، والمعنى إن لم تفعلوا ذلك تكن فتنة ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا مِن بَعْدُ على المهاجرين والأنصار، ووعد لهم، والرزق الكريم في الجنة ﴿والَّذِينَ آمَنُوا مِن بَعْدُ عني الذين هاجروا بعد الحديبية وبيعة الرضوان ﴿وَأُولُوا الأَرْحَامِ فِي الميراث، وقال أبو حنيفة هي في الميراث وأوجب بها ميراث الخال والعمّة وغيرهما من في الأرحام ﴿فِي كِتَابِ اللّه ﴾ أي القرآن وقيل اللوح المحفوظ.



مدنية إلا الآيتين الأخيرتين فمكيتان وآياتها ١٢٩: نزلت بعد المائدة

and the second s

the second of th

Law Committee and the second of the second of the

William Later to

mill and

بَرَآءَةُ مِنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ إِلَى الّذِينَ عَنهَدتُم مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴿ فَسِيحُواْ فِي ٱلْأَرْضِ أَرْبَعَهُ أَشْهُرٍ وَأَعْلَمُواْ اللّهِ وَرَسُولِهِ إِلَى اللّهِ مَتْزِى ٱلْكَنفِرِينَ ﴿ وَأَذَانُ مِن اللّهِ وَرَسُولِهِ إِلَى ٱلنّاسِ يَوْمَ ٱلْحَيْجِ

and the control of the second of the control of the

god of the the second of the second

وتسمى سورة التوبة، وتسمى أيضًا الفاضحة: لأنها كشفت أسرار المنافقين، وأتفقت المصاحف والقرّاء على إسقاط البسملة من أولها، واختلف في سبب ذلك، فقال عثمان بن عفان اشتبهت معانيها بمعاني الأنفال وكانت تدعى القرينتين في زمان رسول الله على فلذلك قرنت بينهما فوضعتهما في السبع الطوال وكان الصحابة قد اختلفوا هل هما سورتان أو سورة واحدة فتركت البسملة بينهما لذلك وقال علي بن أبي طالب البسملة أمان، وبراءة نزلت بالسيف، فلذلك لم تبدأ بالأمان ﴿بَرَاءَةٌ مِّنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ المراد بالبراءة التبرّؤ من المشركين وارتفاع براءة على أنه خبر ابتداء أو مبتدأ ﴿إلّى الّذِين عَاهَدتُم مِّنَ المُشْرِكِينَ ﴾ تقدير الكلام براءة واصلة من الله ورسوله إلى الذين عاهدتم من المشركين، فمن وإلى يتعلقان بمحذوف لا ببراءة، وإنما أسند العهد إلى المسلمين في قوله عاهدتم، لأن فعل النبي على لازم للمسلمين، فكأنهم هم الذين عاهدوا المشركين، وكان النبي على قد عاهد

الْأَكْبَرِ أَنَّ اللَّهَ بَرِىٓ مُ مِنَ الْمُشْرِكِينِ وَرَسُولُهُ فَإِن تُبَّتُمْ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمُ وَإِن تَوَلَيْتُمْ فَأَعْلَمُوا الْمُصْرِكِينَ أَنَّ اللَّهُ وَبَشِرِ الَّذِينَ كَفَرُوا بِعَذَابٍ الِيمِ آلِيمٍ اللَّا الَّذِينَ عَهَدَتُم مِّنَ الْمُشْرِكِينَ ثُمَّ لَمْ يَنقُصُوكُمْ شَيْئًا وَلَمْ يُظْنِهِرُوا عَلَيْكُمْ أَكَدًا فَأَيْمُوا إِلَيْهِمْ عَهْدَهُمْ إِلَى مُدَّتِهِمْ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ الْمُثْرِكِينَ ثُمَّ الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَتُمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَتُمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ

المشركين إلى آجالٍ محدودة، فمنهم مَن وفي فأمر الله أن يتم عهده إلى مدَّته، ومنهم مَن نقض، أو قارب النقض فجعل له أجل أربعة أشهر، وبعدها لا يكون له عهد ﴿فَسِيحُوا فِي الأَرْضِ﴾ أي سيروا آمنين أربعة أشهر وهي الأجل الذي جعل لهم، واختلف في وقتها فقيل هي شوّال وذو القعدة وذو الحجة والمحرّم، لأن السورة نزلت حينئذ وذلك عام تسعة، وقيل هي من عيد الأضحى إلى العشر الأول من ربيع الآخر، لأنهم إنما علموا بذلك حينئذ وذلك أن رسول الله ع الله بعث تلك السنة أبا بكر الصدّيق يحجّ بالناس ثم بعث بعده على بن أبى طالب فقرأ على الناس سورة براءة يوم عرفة وقيل يوم النحر ﴿غَيْرُ مُعْجِزى اللَّهِ ﴾ أي لا تفوتونه ﴿وَأَذَانُ ﴾ أي إعلام بتبرّىء الله تعالى ورسوله من المشركين ﴿إلَى النَّاس﴾ جعل البراءة مختصة بالمعاهدين من المشركين، وجعل الإعلام بالبراءة عامًّا لجميع الناس: مَن عاهد، ومَن لم يعاهد، والمشركين وغيرهم ﴿الحَجِّ الْأَكْبَرِ﴾ هو يوم عرفة أو يوم النحرَ، وقيل أيام الموسم كلها، وعبّر عنها بيوم كقولك يوم صفّين والجمل، وكانت أيامًا كثيرة ﴿أَنَّ اللَّهَ بَرِيءٌ مُنَ الْمُشْرِكِينَ﴾ تقديره أذان بأن الله بريء، وحذفت الباء تخفيفًا، وقرىء إن الله بالكسر، لأن الأذان في معنى القول ﴿وَرَسُولُهُ﴾ ارتفع بالعطف على الضمير في بريء، أو بالعطف على موضع اسم إن، أو بالابتداء وخبره محذوف وقرىء بالنصب على اسم إن، وأما الخفض فلا يجوز فيه العطف على المشركين لأنه معنى فاسد ويجوز على الجوار أو القسم، وهو مع ذلك بعيد والقراءة به شاذّة ﴿فَإِن تُبْتُمُ ۗ يعني التوبة من الكفر ﴿إِلاَّ الَّذِينَ عَاهَدْتُم ﴾ يريد الذين لم ينقضوا العهد ﴿فَإِذَا انسَلَخَ الأشهر الحُرُمُ ﴾ يعنى الأشهر الأربعة التي جعلت لهم، فمَن قال إنها شوّال وذر القعدة وذو الحجة والمحرّم فهي الحرم المعروفة زاد فيها شوّال ونفص رجب، وسُمّيت حُرُمًا تغليبًا للأكثر ومَن قال إنها إلى ربيع الثاني: فسُمّيت حرمًا لحُرمتها ومنع القتال فيها حيننذ ﴿فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدتُمُوهُمْ ﴾ ناسخة لكل موادعة في القرآن وقيل إنها نسخت أيضًا فإمّا مَنَّا بعد وإمّا فِداء، وقيل بل نسختها هي فيجوز المن والفداء ﴿وَخُذُوهُمْ﴾ معناه الأسر، والأخيذ هو الأسير ﴿كُلُّ مَرْصَدِ﴾ كِل طريق ونصبه على الظرفية ﴿فَإِن تَابُوا﴾ يريد من الكفر، ثم قرن بالإيمان

أَتَخْسُونَهُمْ فَاللّهُ أَحَقُ أَن تَخْسُوهُ إِن كُنتُم مُّ وَمِينِ ﴿ وَيَلَوْهُمْ يُعَذِبْهُمُ اللّهُ بِأَيْدِيكُمْ وَيُخْوِهِمْ وَيَصُرُكُمْ عَلَيْهِمْ وَيَشَوْهُ إِن كُنتُم مُّ وَمِينِكَ ﴿ وَيُخْوِهِمْ وَيَصُرُكُمْ عَلَيْهِمْ وَيَشَوْهُ وَلَمْ يَعْمَ مَكِيمُ ﴿ وَهُ مُوْمِنِينَ وَلِيجَةً وَاللّهُ حَيِمُ اللّهُ اللّذِينَ جَهَدُوا مِن يَشَاهُ وَاللّهُ عَلِيمٌ حَكِيمُ ﴿ اللّهُ عَلَيْهُ وَلا رَسُولِهِ وَلا الْمُؤْمِنِينَ وَلِيجَةً وَاللّهُ حَيِمُ اللّهُ اللّهِ عَلَيْهُ وَلا رَسُولِهِ وَلا اللّهُ عِينَ عَلَى اللّهُ عَلِيمٌ عَلَيْهُ وَاللّهُ حَيِمُ اللّهُ وَاللّهُ حَيِمُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

قبل يعني إخراجه من المدينة حين قاتلوه بالخندق وأُحد، وقبل يعني إخراجه من مكة إذا تشاوروا فيه بدار الندوة ثم خرج هو بنفسه ﴿وَهُم بَدَهُوكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ يعني إذايتهم للنبي صلى الله عليه وآله وسلم والمسلمين بمكة ﴿يَعَلَّبُهُمُ اللَّهُ بِأَيْدِيكُمْ ﴾ يريد بالقتل والأسر وفي ذلك وعد للمسلمين بالظفر ﴿قَوْمٍ مُؤْمِنِينَ ﴾ قبل إنهم خزاعة والإطلاق أحسن ﴿وَيَتُوبُ اللّه اللّه ﴾ استئناف إخبار فإن الله يتوب على بعض هؤلاء الكفار فيسلم ﴿أَمْ حَسِبْتُمْ ﴾ الآية: معناها أن الله لا يتركهم دون تمحيص يظهر فيه الطيب من الخبيث، وأم هنا بمعنى بل والهمزة، ﴿يَعَلَمُ اللّهُ أي يعلم ذلك موجبًا لتقوم به الحجة ﴿وَلِيجَةَ ﴾ أي بطانة ﴿مَا كَانَ عَمْروها تغليبًا وظلمًا، ومَن قرأ مساجد بالجمع أراد جميع المساجد، ومَن قرأ بالتوحيد أراد عمروها تغليبًا وظلمًا، ومَن قرأ مساجد بالجمع أراد جميع المساجد، ومَن قرأ بالتوحيد أراد عمروها تغليبًا وظلمًا، ومَن قرأ مساجد بالجمع أراد جميع المساجد، ومَن قرأ بالتوحيد أراد بالكفر، وقبل الإشارة إلى قولهم في التلبية لا شريك لك إلا شريك هولك ﴿أَجَعَلْتُمْ سِقَايَة الحامِ ، الكفر، وقبل الإشارة إلى قولهم في التلبية لا شريك لك إلا شريك هولك ﴿أَجَعَلْتُمْ سِقَايَة الحَاجِ » الآية: سببها أن قومًا من قريش افتخروا بسقاية الحاج، وبعمارة المسجد الحرام ، فين الله أن الجهاد أفضل من ذلك، ونزلت الآية في علي بن أبي طالب والعباس بن فبين الله أن الجهاد أفضل من ذلك، ونزلت الآية في علي بن أبي طالب والعباس بن فبين الله أن الحهاد وطلحة بن منبّه افتخروا فقال أنا صاحب البيت وعندي مفاتحه، وقال

الّذِينَ ، امنُوا لا تَقَخِذُوا ءَابَاءَكُمْ وَإِخُونَكُمْ أَوْلِياءَ إِنِ اسْتَحَبُوا الْحَيُفَ عَلَى الإيمنية ومَن يَوَلَهُمْ مِن مَعْ فَأُولَتِكَ هُمُ الظّلِلُمُونَ شَقْ قُلْ إِن كَانَ ءَابَا وَكُمْ وَأَعْيَا وَحَيْمَ وَإِخُونَكُمْ وَالْمَوْنَ هُمُ الظّلِلُمُونَ شَقْوَن كَسَادَهَا وَمَسَدَكُمْ وَتَعَبُونَهَا أَحَتَ وَاللّهُ لا يَهْدِي وَالْمَوْلُ اقْتَرَفْتَمُوهَا وَيَحْدَرُهُ تَخْشُون كَسَادَهَا وَمَسَدَكُمْ وَاللّهُ لا يَهْدِي وَاللّهُ وَرَسُولِهِ وَجِهَا وِفِي سَبِيلِمِ فَلَرَبَصُوا حَتَى يَأْتِ اللّهُ وَرَسُولِهِ وَجِهَا وِفِي سَبِيلِمِ فَلَرَبُصُوا حَتَى يَأْتِ اللّهُ وَاللّهُ لا يَهْدِي اللّهُ وَرَسُولِهِ وَجِهَا وِفِي سَبِيلِمِ فَلَرَبُصُوا حَتَى يَأْتِ اللّهُ وَاللّهُ لا يَهْدِي اللّهُ وَرَسُولِهِ وَجِهَا وِفِي سَبِيلِمِ فَلَرَبُصُوا حَتَى يَأْتِ اللّهُ وَاللّهُ لا يَهْدِي اللّهُ مِن اللّهُ فِي مَواطِنَ كَيْرَةٍ وَيَوْمَ حُنَامِنْ إِذَا أَعْجَمَةً وَاللّهُ لا يَهْدِي اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن الللّهُ مَن اللّهُ مَن الللّهُ مِن الللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مَا الللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مَا الللللّهُ مِن اللللّهُ مَن اللّهُ مَاللّهُ مَا اللّهُ مُن اللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ مَا اللّهُ مُن اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مُلْ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا الللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ الللّهُ

العباس: أنا صاحب السقاية، وقال علي لقله السلمت قبل الناس وخلاهدت مع رسول الله عَلَيْ ﴿ لا مَتَخِدُوا آياءَكُمْ ﴾ الآية قيل نزلت فيمن ثبط عن الهجرة ولفظها عام وكذلك حكمها ﴿فَتَرَبُّصُوا﴾ وعيد لمَن آثر أهله أو ماله أو مسكنه على الهجرة والجهاد ﴿بِأَمْرِهِ﴾ قيل يعني فتح مكة ، وقيل هو إشارة إلى عذاب أو عقاب ﴿وَيَوْمَ حُنَيْنِ ﴾ عطف على مواطن أو منصوب بفعل مضمرء وهذا أحسن لوجهين أحدهما أن قوله إذ أعجبتكم كثرتكم مختص بحُنَين، ولا يصح في غيره من المواطن فيضعف عطف يوم حنين على المواطن للاختلاف الَّذِي بينهما في ذلك، والآخر أن المواطن ظرف مكان، ويوم جُنَيْن ظرف زمان فيضعف عطف أحدهما علم الآخر، إلا أن يريد بالمواطن الأوقات، وحُنَيْن اسم عَلَم ليموضيع عُرِيثُكَ؛ برجل إسمه حُنَين وانصرف لأنه مذكر ﴿إِذْ أَعْجَبَتْكُمْ كَثْرَتُكُمْ ﴾ كانوا يومنذ اثنا عشر ألفًا ي فقال بعضهم: لن نغلب اليوم من قلَّة فأراد الله إظهار عجزهم فقر الناس من رسول الله علا حتى بقي على بغلته في نفر قليل، ثم استنصر بالله وأخذ قبضة من تراب فرهي بها ويهواه الكقّار وقال شاهت الوجوه، ونادي بأصحابه فرجعوا إليه وهزم الله الكفّار وقصة حُمَّنيْن مذكورة في السير ﴿بِمَا رَحُبَتُ ﴾ أي ضاقت على كثرة اتساعها وما هنا مصدرية ﴿وَأَنْزَلَ جُنُودًا لَّمْ تَرَوْهَا ﴾ يعني الملائكة ﴿ثُمَّ يَتُوبُ اللَّهُ ﴾ إشارة إلى إسلام هوازن الذين قاتلوا المسلمين يحُنَين ﴿إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ ﴾ قيل إن نجاستهم بكفرهم وقيل بالجنابة ﴿فَلاَ يَقْرَبُوا المَسْجِدَ الحَرامَ، نص على منع المشركين وهم عَبَدَة الأوثان من المسجد الحرام؛ فأجمع العلماء على ذلك، وقاسَ مالك على المشركين جميع الكفّار من أهل الكتاب

اَلْمَسْجِدَ الْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَكَذَا وَإِنْ خِفْتُمْ عَيْلَةُ فَسَوْفَ يُغْنِيكُمُ اللَّهُ مِن فَضَلِهِ إِن شَاّةً إِنَّ اللَّهَ عَلِيمُ حَكِيمُ ﴿ قَائِلُوا اللَّذِينَ لَا يُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِاللَّهِ مِ الْآخِرِ وَلَا يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْسَكِتَبَ حَتَى يُعْطُوا الْجِزْيَةَ عَن يَدِ وَهُمْ صَلِغِرُونَ ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ عُنَزِيرٌ أَبَنُ اللَّهِ وَقَالَتِ النَّصَدَى

وغيرهم، وقاس على المسجد الحرام سائر المسجد، فمنع جميع الكفّار من جميع المساجد وجعلها الشافعي عامّة في الكفّار خاصّة بالمسجد الحرام فمنع جميع الكفّار دخول المسجد الحرام خاصّة وأباح لهم دخول غيره. وقصرها أبو حنيفة على موضع النص فمنع المشركين خاصة من دخول المسجد الحرام خاصة وأباح لهم دخول سائر المسجد وأباح دخول أهل الكتاب في المسجد الحرام وغيره ﴿بَعْدَ عَامِهِمْ هَذَا﴾ يريد عام تسعة من الهجرة حين حجّ أبو بكر بالناس، وقرأ عليهم على سورة براءة ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ عَيْلَةً ﴾ أي فقرًا، كان المشركون يجلبون الأطعمة إلى مكة فخاف الناس قلَّة القوت بها إذ منع المشركون منها، فوعدهم الله بأن يُغنيهم من فضله، فأسلمت العرب كلها وتمادى جلب الأطعمة إلى مكة ثم فتح الله سائر الأمصار ﴿قَاتِلُوا الَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلاَ بِالْيَوْمِ الآخِرِ﴾ أمر بقتال أهل الكتاب ونفى عنهم الإيمان بالله لقول اليهود عزير ابن الله، وقول النصاري المسيح ابن الله، ونفي عنهم الإيمان باليوم الآخر لأن اعتقادهم فيه فاسد، فإنهم لا يقولون بالمعاد والحساب ﴿وَلاَ يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ ﴾ لأنهم يستحلُّون الميتة والدم ولحم الخنزير وغير ذلك ﴿وَلاَ يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ﴾ أي لا يدخلون في الإسلام ﴿مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ﴾ بيان للذين أمر بقتالهم وحين نزلت هذه الآية خرج رسول الله صلَّى الله تعالى عليه وعلى آله وسلَّم إلى غزوة تبوك لقتال النصارى ﴿حَتَّى يُعْطُوا الْجِزْيَةَ﴾ اتفق العلماء على قبول الجزية من اليهود والنصاري، ويلحق بهم المجوس، لقوله ﷺ: «سنّوا بهم سُنّة أهل الكتاب»، واختلفوا في قبولها من عبدة الأوثان والصابئين ولا تؤخذ من النساء والصبيان والمجانين، وقدرها عند مالك أربعة دنانير على أهل الذهب، وأربعون درهمًا على أهل الورق، ويؤخذ ذلك من كل رأس ﴿عَن يَدِ﴾ فيه تأويلان: أحدهما دفع الذميّ لها بيده لا يبعثها مع أحد ولا يمطل بها كقولك يدًا بيد، الثاني عن استسلام وانقياد كقولك ألقى فلان بيده ﴿وهُمْ صَاغِرُونَ﴾ أذلاء ﴿وَقَالَتِ الْيَهُودُ عُزَيْرٌ ابْنُ اللَّهِ ﴾ قال ابن عباس إن هذه المقالة قالها أربعة من اليهود، وهم سلام بن مشكم، ونعمان بن أوفى، وشاس بن قيس، ومالك بن الصيف، وقيل لم يقلها إلا فنحاص، ونسب ذلك إلى جميعهم لأنهم متبعون لمَن قالها، والظاهر أن جماعتهم الْمَسِيحُ ابْنُ اللّهُ ذَالِكَ قَوْلُهُم بِأَفْوَهِ فِي يُضَاهِوُنَ قَوْلَ اللّهِ اللّهُ أَنْ اللّهُ أَنْ اللّهُ وَاللّهُم وَرُقْبَ اللّهُ أَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَهُم وَمَا أَمِرُواْ إِلّا لِيَعْبُدُواْ إِلَا اللّهَا وَحِدًا اللّهُ اللّهِ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَهُم وَمَا أَمِرُواْ إِلّا لِيَعْبُدُوا إِلَا اللّهَا وَحِدًا اللّهُ اللّهِ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَهُم وَمَا أَمِرُواْ إِلّا لِيَعْبُدُوا إِلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهِ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ ولَا اللّهُ وَاللّهُ ولَا اللّهُ وَاللّهُ ا

قالوها إذ لم ينكروها حين نسبت إليهم، وكان سبب قولهم ذلك أنهم فقدوا التوراة فحفظها عزيرًا وحده فعلمها لهم فقالوا ما علم الله عزير التوراة إلا أنه ابنه، وعزير مبتدأ، وابن الله خبره، ومنع عزير التنوين لأنه أعجمي لا ينصرف وقيل بل هو منصرف وحذف التنوين لالتقاء الساكنين وهذا ضعيف، وأما مَن نوّنه فجعله عربيًا ﴿وَقَالَتِ النّصَارَى المَسِيحُ ابْنُ اللّهِ قال أبو المعالي: أطبقت النصارى على أن المسيح إله وابن إله وذلك كفر شنيع ﴿بِأَفْوَاهِهِم ﴾ يتضمن معنيين أحدهما إلزامهم هذه المقالة والتأكيد في ذلك، والثاني أنهم لا حجة لهم في ذلك، وإنما هو مجرد دعوى كقولك لمَن تكذبه هذا قول بلسانك ﴿يضَاهِونَ أَوْلَ النّبِينَ كَفَرُوا مِن قَبْل ﴾ معنى يضاهؤن يشابهون، فإن كان الضمير لليهود والنصادى، فالإشارة بقوله الذين كفروا من قبل للمشركين من العرب إذ قالوا الملائكة بنات الله، وهم أول كافر. أو للصابئين أو لأمم متقدمة وإن كان الضمير للمعاصرين للنبي على من اليهود والنصارى، فالذين كفروا من قبل هم أسلافهم المتقدمون ﴿قَاتَلَهُمُ اللّه ﴾ دعاء عليهم، وقبل معناه لعنهم الله ﴿أَنّى يُؤفّكُونَ ﴾ تعجب كيف يصرفون عن الحق والصواب.

﴿اتَّخَذُوا أَخْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا﴾ أي أطاعوهم كما يطاع الرب وإن كانوا لم يعبدوهم ﴿وَالْمَسِيحَ ﴾ معطوف على الأحبار والرهبان ﴿وَمَا أُمِرُوا إِلاَّ لِيَعْبُدُوا إِلهَا وَاحِدًا ﴾ أي أمرهم بذلك عيسى ومحمد صلى الله عليه وآله وسلم ﴿يُرِيدُونَ أَن يُطْفِئُوا نُورَ اللّهِ ﴾ أي يريدون أن يطفئوا نبوة محمد صلى الله تعالى عليه وعلى آله وسلم وما جاء به من عبادة الله وتوحيده ﴿إِأَفُواهِهِم ﴾ إشارة إلى أقوالهم كقولهم ساحر وشاعر، وفيه أيضنا إشارة إلى ضعف حيلتهم فيما أرادوا ﴿لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدّينِ ﴾ الضمير للرسول صلى الله عليه وآله وسلم، أو للدين، وإظهاره جعله أعلى الأديان وأقواها حتى يعم المشارق والمغارب، وقيل ذلك عند

اَمنُواْ إِنَّ كَثِيراً مِنَ الْأَخْبَارِ وَالرُّهْبَانِ لَيَأْ كُلُونَ أَمُولَ النَّاسِ وَالْبَطِلِ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ يَكْنِرُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَةَ وَلا يُنفِقُونَهَا فِ سَبِيلِ اللَّهِ فَبَشِرَهُم عَن سَبِيلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ يَكْنِرُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَةَ وَلاَ يُنفِقُونَهَا فِ سَبِيلِ اللَّهِ فَبَشِرَهُم وَعَنَامٍ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

نزول عيسى ابن مريم حتى لا يبقى إلاّ دين الإسلام ﴿لِيَأْكُلُونَ أَمْوَالَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ﴾ هو الرشا على الأحكام وغير ذلك ﴿وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ النَّهَبَ وَالْفِضَّةَ ﴾ ورد في الحديث أن كل مَن أدّيت زكاته فليس بكنز، وما لم تؤدّ زكاته فهو كنز، وقال أبو ذرّ وجماعة من الزهّاد كلما فضل عن حاجة الإنسان فهو كنز ﴿ وَلا يُنفِقُونَهَا ﴾ الضمير للأموال والكنوز التي يتضمنها المعنى، وقيل هي الفضة، واكتفى في ذلك عن الذهب إذ الحكم فيهما واحد ﴿يَوْمَ يُحْمَى﴾ العامل في الظرف أليم أو محذوف ﴿عَلَيْهَا﴾ الضمير يعود على ما يعود عليه ضمير ينفقونها ﴿ اثْنَا عَشَرَ شَهْرًا ﴾ هي الأشهر المعروفة أولها المحرم وآخِرها ذو الحجة، وكان الذي جعل المحرّم أول شهر من العام عمر بن الخطاب رضى الله عنه ﴿فِي كِتَابِ اللَّهِ ﴾ أي في اللوح المحفوظ، وقيل في القرآن والأوّل أرجح لقوله يوم خلق السموات والأرض ﴿مِنْهَا أَرْبَعَةٌ حُرُمٌ ﴾ هي رجب وذو القعدة وذو الحجة والمحرم ﴿ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيْمُ ﴾ يعنى أن تحريم الأشهر الحرم هو الدين المستقيم، دين إبراهيم وإسماعيل، وكانت العرب قد تمسكت به حتى غيره بعضهم ﴿فَلاَ تَظْلِمُوا فِيهِنَّ أَنفُسَكُمْ ﴾ الضمير في قوله فيهنّ للأشهر الحرم تعظيمًا لأمرها وتغليظًا للذنوب فيها، وإن كان الظلم ممنوعًا في غيرها، وقيل الضمير لِلاثني عشر شهرًا، أو الزمان كله، والأوّل أظهر ﴿وَقَاتِلُوا الْمُشْرِكِينَ كَافَّةٌ﴾ أي قاتلوهم في الأشهر الحرم، فهذا نسخ لتحريم القتال فيها، وكافّة حال من الفاعل أو المفعول ﴿إِنَّمَا النَّسِيءُ﴾ وهو تأخير حرمة الشهر إلى الشهر الآخر، وذلك أن العرب كانوا أصحاب حروب وإغارات، وكانت محرّمة عليهم في الأشهر الحرم فيشق عليهم تركها فيجعلونها في شهر حرام ويحرّمون شهرًا آخر بدلاً منه، وربما أحلّوا المحرم وحرموا صفر حتى تكمل في العام أربعة أشهر محرّمة ﴿ يُحِلُّونَهُ عامًا ويُحَرِّمُونَهُ عَامًا ﴾ أي تارة يحلّون

بِهِ الَّذِيرَ كَفُرُوا يُحِلُّونَهُ عَامًا وَيُحَرِّمُونَهُ عَامًا لِيُوَاطِعُوا عِدَّةَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ فَيُلْجِلُواْ مَا حَبَرَّمَ اللَّهُ فَي رُبِّ لَهُمْ شُوَّهُ أَعْمَى لِهِمَّ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمُ ٱلْكَفِينَ ﴿ يَمَا أَيُّهُمَا ٱلَّذِينَ وَامْنُوا مَا لَكُمْ إِذَا قِيلَ لَكُوْ القِدُوا فِي سَنِيلِ اللَّهِ اتَّاقَلْتُمْ إِلَى الْأَرْضِ أَرَضِيلُ مَ فَالْكُنِّ اللَّهُ فَيَا مِنَ ٱلْآخِرَةُ فَمَا مَتَكُمُ ٱلْحَكِيرَةِ ٱلدُّنْيَا فِي ٱلْآخِلَةِ إِلَّا قَلِيدً لَّ ﴿ إِلَّا لَتَضِيرُوا يُعَلِّم الْمُحْكِمُ عَـذَابًا أَلِهِ مَا وَيَسْتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ وَلَا تَضُرُّوهُ شَيْئًا وَٱللَّهُ عَلَى كَلْ شَيْلِ شَيْ إِلَّا نَنْصُرُوهُ فَقَدْ نَصَكُرُهُ ٱللَّهُ إِذَا خَرَجَهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ثَانِكَ ٱشْتَيْنِ إِذَ هُمُنَّا فِي ٱلْعَكَالِ إِذْ يَكُولُ لِصَنْحِيهِ عَلَى خَنْ إِنَ اللَّهَ مَعَثَمَّ فَأَنْ زَلَ ٱللَّهُ سَكِيفُنَا وَعَلَيْهِ وَأَيْسَادُهُ بِجُنُودٍ لَّمْ تَهَرُوهَا وَجَعَكَ كَلِمَةَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱلسُّفَالَ ۗ وَكَلِمَةُ ٱللَّهِ هِي ٱلْعُلَيْكُ ۚ وَٱللَّهُ عَزِيدُ حَكِيدُ ۚ ۞ ٱنفِرُوا خِفَافًا وَثِقَ لَا وَجَنِهِدُواْ بِأَمُولِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ فِي وتارة يحرّمون، ولم يرد العام حقيقة ﴿لِيوَاطِعُوا عِدَّةَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ ﴾ أي ليوافقوا عدد الإشهر الحرم وهي أربعة ﴿فَيُحِلُّوا مَا حَرَّمَ اللَّهُ ﴾ يعني إحلالهم القتال في الأشهر الحرم ﴿مَا لَكُمْ إِذًا قِيلَ لَكُمُ انْفِرُوا﴾ عتاب لمن تخلف عن غزوة تبوك ﴿اثَّاقَلْتُم إِلَى الْأَرْضِ ﴾ عبارة عن تخلَّفهم، وأصل اتَّاقَلتم تثاقلتم ﴿إلاَّ قَنْقِرُوا يُعَذِّبُكُمْ ﴾ شرط وجزاء وهو العذاف في الدينيا والآخرة ﴿إِلاَّ تَنْصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللَّهُ﴾ شوط وجواب، والضمير لرسول الله ﷺ، فإن قيل: كيف ارتبط هذا الشرط مع جوابه، فالجواب أن المعنى: إن لم تنصوره أنتم فسننصره الله الذي نصره حين كان ثاني اثنين، فدل بقوله نصره الله على نصره في المستقبل ﴿ إِذْ أَخُوْ كُمُّهُ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ يعني خروجه من مكة مهاجرًا إلى المدينة، وأسند إخراجه إلى الكفَّار ولأنَّهم فعلوا معه من الأذئ ما اقتضى خروجه ﴿ ثَانِيَ الْمُنَيْنِ ﴾ هو أبو بكر الصدّيق ﴿ إِذْ يَقُولُه لِعَمْلِجِيَّةٍ لاَ تَحْزَنْ ﴾ يعني أبا بكر ﴿إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا ﴾ يعني "بالنصر واللطف ﴿فَأَثْرَكَ اللَّهُ سَكِينَتُهُ عَلَيهِ ﴾ الضمير للرسول صلَّى الله تعالى عليه وسنَّلُم، وقيل لأبي بكر، لأن النَّبي عليه وسنَّلُم، وقيل لأبي بكر، لأن النَّبي عليه وسنَّلُم، السكينة، ويضعف ذلك بأن الضمائر بعدها للرسول عليه السلام ﴿وَأَيِّلُهُ بِجُنُودِ لَّمْ تَرَوْهَا﴾ يعني الملائكة يوم بدر وغيرة ﴿ وَجَعَلَ كَلِمَةَ الَّذِينَ كَفَرُوا السُّفْلَى ﴾ يريد إذلالها ودحظها ﴿ وَكَلِمَهُ اللَّهِ هِيَ الْعُلْيَا ﴾ قيل هي لا إله إلا الله، وقيل الدين كله ﴿ الْفِرُوا خِفَافًا وَلِقَالاً ﴾ أمل بالتنفير إلى الغزو، والخفّة اشتعارة لمَن يَسْكُنّه السَّفَر بسَّهُولَة، والثقل مَن يمكنه بصغوبة، وقال بعض العلماء الخفيف الغني والثقيل الفقير، وقيل الخفيف الشاب، والثقيل الشيخ، وقيل الخفيف النشيط، والثقيل الكسلان، وهذه الأقوال أمثلة في الثقل والخفّة ، وقيل إن

سَبِيلِ ٱللَّهِ ذَلِكُمُ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ لَوَ كَانَ عَرَضَا قَرِبُا وَسَفَرًا قَاصِدًا

لَاَتَبَعُوكَ وَلَكِنَ بَعُدَتُ عَلَيْمُ الشُّقَةُ وَسَيَحْلِفُونَ بِاللّهِ لَوِ اسْتَطَعْنَا لَخَرَجْنَا مَعَكُمْ يُهْلِكُونَ

أَنفُسَهُمْ وَاللّهُ يَعْلَمُ إِنّهُمْ لَكَذِبُونَ ﴿ عَفَا اللّهُ عَنك لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ حَتَى يَتَبَيَّنَ لَكَ الّذِينَ الْفَي اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ عَلَمُ اللّهِ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَنك لِلهُ اللّهِ عَنك لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ حَتَى يَتَبَيّنَ لَكَ اللّهِ وَاللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَيمُ اللّهُ عَنك اللّهِ اللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلِيمٌ وَاللّهُ عَلَيمٌ وَاللّهُ عَلَيمٌ وَاللّهُ عَلَيمٌ وَاللّهُ عَلَيمٌ وَاللّهُ عَلِيمٌ وَاللّهُ عَلَيمٌ وَاللّهُ عَلَيمٌ وَاللّهُ عَلَيمُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيمُ وَاللّهُ عَلَيمُ وَاللّهُ عَلَيمُ وَاللّهُ عَلَيمُ وَاللّهُ عَلَيمٌ وَاللّهُ عَلَيمٌ وَاللّهُ عَلَيمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ فَى رَبِيهِمْ وَقِيلَ الْقَعُدُوا مَعَ الْقَاعِدِينَ وَاللّهُ عَدَّهُ وَلَكِنَ كَن كُو اللّهُ عَلَيْهُ مَ وَقِيلَ الْقَعُمُ وَقِيلَ اللّهُ عُدُوا مَعَ الْقَاعِدِينَ وَاللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ عُلّهُ وَقِيلَ اللّهُ عُلَاكُوا اللّهُ عُلّا اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَا وَقِيلَ اللّهُ عُلَّا اللّهُ عُلَاكًا وَلْمَا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

هذه الآية منسوخة بقوله ليس على الضعفاء ولا على المرضى الآية ﴿ لَوْ كَانَ عَرَضًا قَريبًا ﴾ الآية: نزلت هي وكثير مما بعدها في هذه السورة في المنافقين الذين تخلِّفوا عن غزوة تبوك، وذلك أنها كانت إلى أرض بعيدة وكانت في شدّة الحرّ وطيب الثمار والظلال، فثقلت عليهم فأخبر الله في هذه الآية أن السفر لو كان لعرض من الدنيا، أو إلى مسافة قريبة لفعلوه ﴿بَعُدَتْ عَلَيهِمُ الشُّقَّةُ ﴾ أي الطريق والمسافة ﴿وَسَيَحْلِفُونَ بِاللَّهِ ﴾ إخبار بغيب وهو أنهم يعتذرون بأعذار كاذبة ويحلفون ﴿يُهْلِكُونَ أَنْفُسَهُمْ ﴾ أي يوقعونها في الهلاا الله بحلفهم الكاذبة، أو تخلُّفهم عن الغزو ﴿عَفَا اللَّهُ عَنْكَ لِمَ أَذِنتْ لَهُمْ﴾ الآية: كان بعض المنافقين قد استأذن النبي ﷺ في التخلُّف عن غزوة تبوك فأذِنَ لهم، فعاتبه الله تعالى على إذنه له، وقدَّم العفو على العتاب إكرامًا له ﷺ وقيل إن قوله عفا الله عنك ليس لذنب ولا عتاب ولكنه استفتاح كلام كما يقول أصلحكِ الله ﴿حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَتَعْلَمَ الْكَاذِبِينَ﴾ كانوا قد قالوا استأذنوه في القعود، فإن أذِنَ لنا قعدنا، وإن لم يأذن لنا قعدنا، وإنما كان يظهر الصدق من الكذب لو لم يأذن لهم، فحينئذ كان يقعد العاصي والمنافق ويسافر المطيع ﴿لاَّ يَسْتَأْذِنُكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾ الآية: لا يستأذنك في التخلُّف عن الغزو لغير عذر مَن يؤمن بالله واليوم الآخر ﴿وَارْتَابَتْ قُلُوبُهُمْ ﴾ أي شكت، ونزلت الآية في عبد الله بن أبيّ ابن سلُّول والجِدّ بن قيس ﴿ وَلَوْ أَرَادُوا الخُرُوجَ ﴾ الآية. أي لو كانت لهم نيّة في الغزو والاستعداد له قبل أوانه ﴿انْبِعَاتُهُمْ﴾ أي خروجهم ﴿فَنَبَّطَهُمْ﴾ أي كسر عزمهم وجعل في قلوبهم الكسل ﴿وَقِيلَ اقْعُدُوا﴾ يحتمل أن يكون القائل لهم اقعدوا هو الله تعالى، وذلك عبارة عن قضائه عليهم بالقعود، ويحتمل أن يكون ذلك من قول بعضهم لبعض ﴿مُعَ الْقَاعِدِينَ﴾ أي مع النساء والصبيان وأهل الأعذار، وفي ذلك ذمّ لهم لاختلاطهم في القعود

مع هؤلاء ﴿ لَوْ خَرَجُوا فِيكُم مَّا زَادُوكُمْ إِلاَّ خَبَالاً ﴾ أي شرًّا وفسادًا ﴿ وَلاَ فَضَعُوا ﴾ أي أسرعوا السير، والإيضاع سرعة السير، والمعنى أنهم يسرعون للفساد والنميمة ﴿عِلالْكُمْ أي بينكم ﴿يَبْغُونَكُمُ الْفِتْنَةَ﴾ أي يحاولون أن يفتنوكم ﴿سَمَّاعُونَ لَهُمْ ﴾ وقيل يسمعون أخبارهم وينقلونها إليهم ﴿ لَقَدِ ابْتَغُوا الْفِتْنَةَ مِن قَبْلُ ﴾ أي طلبوا الفساد، ورُوِيَ أنها نزلت في عبد الله بن أبي ابن سلول وأصحابه من المنافقين ﴿وَقَلَّبُوا لَكَ الْأُمُورُ ﴾ أي دبروها من كلَّ وجه، فأبطل الله سعيهم ﴿وَمِنْهُم مَّن يَقُولُ انْذَن لِّي وَلاَ تَفْتِنِّي﴾ لما دعا النبي صلَّى الله تعالى عليه وآله وسلّم إلى غزوة تبوك قال الجدّ بن قيس وكان من المنافقين: ائذن ليّ في القعود ولا تفتنّي برؤية بني الأصفر فإني لا أصبر عن النساء ﴿أَلاَ فِي الْفِتْنَةِ سَقَطُوا﴾ أي وقعوا في الفتنة التي فروا منها ﴿إِن تُصِبْكَ حَسَنَةٌ تَسُوْهُمْ ﴾ الحسنة هنا النصر والغنيمة وشبه ذلك ﴿ يَقُولُوا قَدْ أَخَذْنَا أَمْرَنَا مِن قَبْلُ ﴾ أي قد حذرنا وتأهبنا من قبل ﴿ قُلْ لَّنْ يُصِيبَنَا إلاَّ مَا كُتُبُّ اللَّهُ لَنَا﴾ أي ما قدر وقضى، وهذا ردّ على المنافقين ﴿ قُلْ هَلْ تُرَّبُّصُونَ بِنَا إِلاَّ إِحْدَى الْحُسْنَيَيْنِ﴾ أي هل تنتظرون بنا إلا إحدى أمرين: إما الظفر والنصر، وإما الموت في سُبيل آلله وكل واحد من الخصلتين حسن ﴿يُعَلَّابُ مُنْ عِنْدُو﴾ المُصائبُ وما ينزل من السَّمَاءُ أَنَّ عذاب الآخرة ﴿أَوْ بِأَيْدِينَا﴾ يعني القتل ﴿فَتَرَبَّصُوا﴾ تهديد: ﴿قُلُ أَنْفِقُوا طَوْمَا أَوْ كَرْهَا لَنْ يُتَقَبِّلَ مِنْكُم﴾ تضمن الأمر هنا معنى الشرط، فاحتاج إلى جواب: والمعنى لن يتقبل منكم سواء أنفقتم طوعًا أو كرهًا، والطوع والكره عموم في الإنفاق أي لن يَتْقَبِّل علَى كُلُّ حَالًا

وَمَا مَنَعَهُمْ أَن تُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَاتُهُمْ إِلَّا أَنَّهُمْ كَوْهُونَ فَاللّهِ وَبِرَسُولِهِ، وَلَا يَأْتُونَ الصَّكُوةَ إِلَّا وَهُمْ كَرِهُونَ فَى فَلا تُعْجِبُكَ أَمُولُهُمْ وَلاَ أَوْلَادُهُمْ إِنَّمَا يَرْيدُ اللّهُ لِيَعَذِبُهُم بِهَا فِى الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا وَتَزَهَى أَنفُسُهُمْ وَهُمْ كَفِرُونَ فَى وَيَعِلْفُونَ بِاللّهِ إِنَّهُم لِيدُ اللّهُ لِيعَذِبُهُم بِهَا فِى الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا وَتَزَهَى أَنفُسُهُمْ وَهُمْ كَفِرُونَ فَى وَيَعَلَفُونَ بِاللّهِ إِنَّهُمْ لَي يَعِدُونَ مَلْحَنَا أَوْ مَعْدَرَتٍ أَق مَعْدَرَتٍ أَوْ مَعْدَخُلُا لَوْلَوْ إِلَيْهِ وَهُمْ مَن يَلْمِزُكَ فِى الصَّدَقَاتِ فَإِنْ أَعْطُوا مِنْهَا رَضُوا وَإِن لَم مُعَلِي اللّهُ وَرَسُولُهُ وَقَالُواْ حَسَبُنَا وَمُعْمَ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَقَالُواْ حَسَبُنَا وَلَا أَنْهُ مَن يَلْمِزُكَ فِى الصَّدَقَاتِ فَإِنْ أَعْطُوا مِنْهَا رَضُواْ وَإِن لَمْ مُعَلَوْ اللّهُ وَمُعْمَ يَعْمَكُونَ فَى وَمِنْهُم مَن يَلْمِزُكَ فِى الصَّدَقَاتِ فَإِنْ أَعْطُوا مِنْهَا رَضُواْ وَإِن لَمْ مُعَلَوا مِنْهُمْ وَلَى اللّهُ وَرَعُونَ اللّهُ وَمُعْمَ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَقَالُواْ حَسَبُنَا وَلَا لَمُ اللّهُ وَمَا اللّهُ مَن يَسْخُطُونَ فَى وَمُنْهُمْ وَفِي السَّدَقِينِ فَاللّهُ وَرَسُولُهُ وَقَالُواْ حَسَبُنَا اللّهُ مِن فَضَيلِهِ وَرَسُولُهُ وَإِنّا إِلَى اللّهِ وَيَعْبُونَ فَي الْمَكَونَ فَى اللّهُ مَن يَعْولُونَ فَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُولِلُونَ عَلَيْهُ وَالْمُولِلُونَ عَلَيْهُ وَلُومُهُمْ وَفِي الرِقَابِ وَالْفَكِرِمِينَ وَفِي سَلِيلِ الللّهِ وَأَيْنِ الللّهُ وَالْمُولِلُونَ عَلَيْهُ وَالْمُولِلُونَ اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُولِلُونَ عَلَيْهُ وَلَا لَمُ اللّهُ وَلَيْ وَلَالْمُولُونَ عَلَى اللّهُ وَالْمُؤْلُولُ اللّهُ وَالْمُؤْلُولُ اللّهُ وَالْمُؤْلُولُ اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ وَالْمُؤْلُولُومُ الللّهُ وَاللّهُ الللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ الللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ الللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللللّهُ وَالللللللّهُ وَاللّهُ اللللّهُ وَاللّهُ اللللّهُ وَاللّهُ اللللّهُ وَاللّهُ الللّ

﴿ وَمَا مَنَعَهُمْ أَن تُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَاتُهُمْ إِلاَّ أَنَّهُمْ كَفَرُوا ﴾ تعليل لعدم قبول نفقاتهم بكفرهم، ويحتمل أن يكون إنهم كفروا فاعل ما منعهم، أو في موضع مفعول من أجله والفاعل الله ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُعَذِّبَهُم بِهَا﴾ قيل العذاب في الدنيا بالمصائب، وقيل ما ألزموا من أداء الزكاة ﴿وَتَزْهَقَ أَنْفُسُهُمْ وَهُمْ كَافِرُونَ﴾ إخبار بأنهم يموتون على الكفر ﴿وَيَحْلِفُونَ بِاللَّهِ إِنَّهُمْ لَمِنْكُمْ ﴾ أي من المؤمنين ﴿يَفْرَقُونَ ﴾ يخافون ﴿لَوْ يَجِدُونَ مَلْجَأَ ﴾ أي ما يلجأ إليه من المواضع ﴿أَو مَغَارَاتِ﴾ هي الغيران في الجبل ﴿أَوْ مُدَّخَلاً﴾ وزنه مفتعل من الدخول ومعناه نفق أو سرب في الأرض ﴿يَجْمَحُونَ﴾ أي يسارعون ﴿وَمِنْهُم مَّنْ يَلْمِزُكَ فِي الصَّدَّقَاتِ﴾ أي يعيبك على قسمتها والآية في المنافقين كالتي قبلها وبعدها؛ وقيل في ذي الخويصرة الذي قال اعدل يا محمد فإنك لم تعدل فقال رسول الله صلَّى الله تعالى عليه وعلى آله وسلَّم: «ويلك إن لم أعدل فمن يعدل الحديث» ﴿ولَوْ أَنَّهُمْ رَضُوا﴾ الآية: ترغيب لهم فيما هو خير لهم، وجواب لو محذوف تقديره لكان ذلك خيرًا لهم ﴿إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاءِ وَالْمَسَاكِينِ﴾ الآية: إنما هنا تقتضي حصر الصدقات وهي الزكاة في هذه الأصناف الثمانية فلا يجوز أن يعطى منها غيرهم، ومذهب مالك أن تفريقها في هؤلاء الأصناف إلى اجتهاد الإمام، فله أن يجعلها في بعض دون بعض، ومذهب الشافعي أنه يجب أن تقسم على جميع هذه الأصناف بالسواء، واختلف العلماء هل الفقير أشد حاجة من المسكين أو بالعكس؟ فقيل هما سواء، وقيل الفقير الذي يسأل الناس ويعلم حاله، والمسكين ليس كذلك ﴿وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا﴾ أي الذين يقبضونها ويفرقونها ﴿والْمُؤَلَّفَةِ قُلُوبُهُمْ﴾ كفّار يعطون ترغيبًا في الإسلام، وقيل هم مسلمون يعطون ليتمكّن إيمانهم، واختلف هل بقى حكمهم أو سقط للاستغناء السَّبِيلِّ فَرِيضَكُ فَي اللَّهِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴿ وَمِنْهُمُ الَّذِينَ لِلْمُوْمِنِ اللَّهِ فَاللَّهِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴿ وَمِنْهُمُ الَّذِينَ لَكُمُ اللَّهِ وَيَعُولُونَ هُو أَذُنَ كَثِر لَكُمُ عَذَابُ اللَّهِ وَيُونُ إِللَّهِ وَيُومِنُ لِلْمُوْمِنِينَ وَرَحْمُ لِلْمُومِنِينَ وَرَحْمُ اللَّهِ عَذَابُ اللَّهِ هَمَ عَذَابُ اللَّهُ ﴿ وَيَعْمُونُ لِلْمُومِنِينَ وَاللَّهُ لِلْمُومِنِينَ وَاللَّهُ لَكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَكُمْ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَرَسُولُهُ وَلَا اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَالِكُولُونَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلِلْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

عنهم ﴿ وَفِي الرِّقَابِ ﴾ يعني العبيد يشترون ويعتقون ﴿ وَالْغَارِمِينَ ﴾ يعني أَمَن عليه دُوْنَ ع ويشترط أن يكون استدان في غير فساد ولا سرف ﴿وَفِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ يعني الجهاد فيعطى منها المجاهدون ويشتري منها آلات الحرب والختلف هل تصرف في أبناء الأمتوار وإنشالة الأساطيل ﴿وَإِنْ السَّبِيلِ \* هُو الغريب المحتاج ﴿ فَرِيضَةٌ ﴾ أي حقًّا محدودًا: ونصبه على المصدر، فإن قيل: لِمَ ذكر مصرف الركاة في تضاعيف ذكر المنافقين الفالجوال أنه عَطَلُّ مُعْشَرُّفُ الزَّكَاةُ فِي تَلْكَ الأصناف ليقطع طمع المنافقين فيها، فاتصَّلَتُ فَعَدُّهُ الآية في المُعْنَى بقوله ومنهم مَن يلمَزكُ في الصدقات الآية ﴿ وَمِنْهُمُ الَّذِينَ يُؤَذُونَ النَّبِيُّ ﴾ أيعني من المتافقين وإذايتهم للنبي على بالأقوال والأفعال ﴿ وَيَقُولُونَ هُوَ أَذُنَّ ﴾ أي يَأْسَمُعُ كُلُّ ما يَقَالُ لَه ويُصْدَّقَه، وَيَقَال إِنَّ فَاتِلُ هَذِه الشَّقالة هو تبيَّل بن الحارث وكانٌ من مُرَّدُة المنافقين وقيلَ عتاب بن قيس ﴿ قُلْ أَذُنُ خَيْرٍ لَّكُمْ ﴾ أي يسمع الخير والحق ﴿ وَيُوْمِنْ لِلْمُؤْمِنِيِّنَ ﴾ أي يَصَدَقَهُمْ يَقَالَ آمَنَتَ لَكَ إِذَا صَدَقَتَكَ، وَلَذَلَكَ تُعَدَّى هَذَا الْفَعَلَ بِإِلَى وَتَعَدَّى يَؤْمَن بِاللَّهُ بِالبَّاءُ ﴿ وَرَحَّمَّةٌ ﴾ بالرفع عَطف على أُذُنَّ، وبالخفض على خير ﴿ يَحْلِفُونَ ﴾ يغني المنافقين ﴿ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ أَحَقُ أَنْ يُرْضُوهُ ۚ تَقْديرهُ والله أَحَقَ أَنْ يَرْضُوهُ وَرُسُولُهُ كَذَٰلُكُ، "قَهْمَا جَمَّلْنَانَ "حَذَٰك الضمير من الثانية لدلالة الأولى عليها، وقيل إنما وحد الضمير لأن رضا الله ورسوله وأحد ﴿مَنْ يُحَادِدِ ٱللَّهَ﴾ يَعني مَن يعادي ويخالف ﴿قَأَنْ لَهُ﴾ إن هنا مكررة تأكيدًا للأولَىٰ، وقَيْلُ بَدَلَ منها، وقيل التقدير فواجب أن له، فهي في موضع خبر مبتدأ محذوف ﴿يَكُفُونُ الْمُتَافِقُونَ أَنْ تُنَوِّلَ عَلَيْهِم ﴾ يعني في شأنهم سورة على النبي على والضمائر في عليهم وتنبئهم وأقلوبهم تعود على المنافقين، وقال الزمخشري إن الصلمير في عليهم لاتبناهم للمؤمنين، وفي قلوبهم للمنافقين، والأول اظهر ﴿قُلِ اسْتَهْزِءُوا﴾ تهديد ﴿إِنَّ اللَّهَ مُكْرِلِجُ الما تَحُذَرُونَ ﴾ صَنع ذلك بَهُم في هذه السورة، لأنها فضحتهم ﴿إِنَّمَا الْحُتَّا تَلْحُوفُنُ وَلَلْعَبْ

سَاَلَتَهُمْ لَيَقُولُ إِنَّمَا كُنَّ مَعْدُولُ وَلَعْبُ قُلْ أَبِاللّهِ وَالنّهِ وَالنّهِ وَرَسُولِهِ كُنتُمْ تَسَمَّزِهُونَ وَكَالْمَنْفِقَاتُ بَعْضُ عَن طَايَهْ قِ مِنكُمْ نَعُذِبُ طَلَيْهَ فَيْ إِنْ نَعْفُ عَن طَايَهْ فِي مِنكُمْ نَعُذِبُ مَا لَمُنْفِقُونَ وَالْمُنْفِقَاتُ بَعْضُهُم مِن بَعْضُ يَا أَمُرُونَ وَلَمَنْفِقَاتُ بَعْضُهُم مِن بَعْضُ يَا أَمُرُونَ وَلَمْنَفِقَاتُ بَعْضُهُم مِن بَعْضُ يَا أَمُرُونَ وَلَمْنَفِقَاتُ بَعْضُهُم مِن المَعْرُوفِ وَيَقْمِضُونَ اللّهُ الْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقَاتِ وَالْمُكُفَّارَ نَارَجَهَمُ إِلَى اللّهُ الْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُكُفَّارَ نَارَجَهَمُ اللّهُ وَلَهُمْ عَذَابٌ مُقِيمٌ فَي كَالْفِينَ وَالْمُكُمَّارَ فَالْ بَعْفَارَ فَالْمَعْمُونَ وَيَقْفِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُكُمِّ وَيُقِيمُ وَاللّهُ وَلَهُمْ عَذَابٌ مُقِيمٌ فَي كَالَيْنِ فِيها فِي حَسَبُهُمْ وَلَعَلَمُ وَلَعَمُ اللّهُ وَلَهُمْ عَذَابٌ مُقِيمٌ فَاللّهُ وَلَكُمْ كَانُوا اللّهُ الْمُنْفِقِينَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنِ وَلَيْمُ وَلَيْ اللّهُ الْمُنْفِقِينَ عَلَيْهُمْ وَلَيْ اللّهُ الْمُونَ وَقَوْمِ إِبْرُهِمَ وَلَكُونَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ وَلِي الْمُعْرُونَ وَيُولِونَ وَيَنْوَلَ الْمُعْمُ وَلَيْقُومُ وَيُولِونَ الْمُنْكُومُ وَيُقِيمُونَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمُونَ وَالْمُؤْمِنَ الْمُنْكُومُ وَيُقِومُ الْمُؤْمُونَ وَلَوالْمُومُ وَيُولُومُ وَيُعْتُونَ عَنِ الْمُنْكُومُ وَيُقَولُونَ الْمُعَلِّ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنَا الللّهُ وَالْمُؤْمُونَ وَلِولُومُ وَيُعْتُونُ عَنِ الْمُعْمُونَ وَلِولِهُ وَيُولُومُ وَيُعْتُومُ عَنِ الْمُعْمُومُ وَلُومُ الْمُؤْمُومُ وَلِهُ الْمُعْمُومُ وَلُومُ الْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمُومُ وَلُومُ الْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ الللّهُ الْمُعْمُومُ وَلُومُ الْمُؤْمِنُ وَالْم

نزلت في وديعة بن ثابت بلغ النبي ﷺ أنه قال هذا يريد أن يفتح قصور الشام هيهات هيهات، فسأله عن ظَائِفَةٍ مِّنْكُمْ كان ميهات، فسأله عن ذلك فقال إنَّما كُنَّا نخوض ونلعب ﴿إِن نَعْفُ عَن طَائِفَةٍ مِّنْكُمْ كان رجل منهم اسمه مخشن تاب ومات شهيدًا.

﴿بَغْضُهُم مِّن بَغْضِ﴾ نفي لأن يكونوا من المؤمنين ﴿وَيَقْبِضُونَ أَيْدِيَهُمْ﴾ كناية عن البخل ﴿نَسُوا اللّهَ أي غفلوا عن ذكره ﴿فَنَسِيَهُمْ﴾ تركهم من رحمته وفضله ﴿وَعَدَ اللّهُ المُنَافِقِينَ ﴾ الأصل في الشرّ أن يقال أوعد، وإنما يقال فيه وعد إذا صرّح بالشرّ ﴿وَالْكُفّارَ ﴾ يعني المجاهدين بالكفر ﴿كَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾ خطاب للمنافقين والكاف في موضع نصب والتقدير فعلتم مثل فعل الذين من قبلكم ، أو في موضع خبر مبتدأ تقديره أنتم كالذين من قبلكم ﴿وَخُضْتُمْ ﴾ أي خلطتم وهو مستعار من الخوض في الماء، ولا يقال إلا في الباطل من الكلام ﴿كَالَّذِي خَاضُوا ﴾ تقديره كالخوض الذي خاضوا، وقبل كالذين خاضوا، فالذي هنا على هذا بمعنى الجميع ﴿أَلَمْ يَأْتِهِمْ ﴾ الآية: تهديد لهم بما أصاب الأمم المتقدّمة ﴿وَالْمُؤْتَفِكَاتِ ﴾ يعني مدائن قوم لوط ﴿بِالْبَيْنَاتِ ﴾ أي بالمعجزات ﴿بَعضهم أولياء بعض ﴾

وَيُطِيعُونَ اللّهَ وَرَسُولُهُ أَوْلَتِهِكَ سَيَرَ مُهُمُ اللّهُ إِنَّ اللّهَ عَزِيدٌ حَكِيمُ اللّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَيَهَا وَمَسَلَكِنَ طَيِّبَةً فِ جَنَّتِ عَنْ وَالْمُؤْمِنِينَ فِيهَا وَمَسَلَكِنَ طَيِّبَةً فِ جَنَّتِ عَنْ وَالْمُؤْمِنِينَ فِيهَا وَمَسَلَكِنَ طَيِّبَةً فِ جَنَّتِ عَنْ وَالْمُؤْمِنَ الْأَنْهَا الْأَنْهَا الْفَيْدُ الْمُعَلِيمُ اللّهِ مَا وَاللّهُ الْمُحَالِينَ وَيَهَا وَمَسَلَكِنَ طَيْبَةً وَمَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِمُ وَمَا فَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا قَالُوا وَلَقَدَ قَالُوا كُلّمَةً وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِمُ اللّهُ وَمَا فَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِمُ اللّهُ وَمَا فَا اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

في مقابلة قوله المنافقون بعضهم من بعض ولكنه خصّ المؤمنين بالوصف بالولاية ﴿جَنَّاتٍ عَدُنِ ﴾ قيل عدن هي مدينة الجنة وأعظمها، وقال الزمخشري هو اسم علم ﴿وَرَضُوانَ مُنَّ اللَّهِ أَكْبَرُ ﴾ أي رضوان من الله أكبر من كل ما ذكر وذلك معنى ما ذكر في الحديث أنَّ الله تعالى يقول الأهل الجنة أتريدون شيئًا أزيدكم، فيقولون يا ربّنا أي شيء تزيدنا؟ فيقول رضوانى فلا أسخط عليكم أبدًا ﴿جَاهِدِ الكُفَّارَ وَالمُنَافِقِينَ ﴾ جهاد الكفّار بالسيف وجهاد المنافقين باللسان ما لم يظهر ما يدل على كفرهم، فإن ظهر منهم ذلك فحكمهم كحكم الزنديق، وقد اختلف هل يقتل أم لا ﴿واغْلُظْ عَلَيْهِم﴾ الغلظة ضدّ الرحمة والرأفة، وقد تكون بالقول والفعل وغير ذلك ﴿ يَحْلِفُونَ بِاللَّهِ مَا قَالُوا ﴾ نزلت في الجلاس بن سويد، فإنه قال إن كان ما يقول محمد حقًّا فنحن شرّ من الحمير، فبلغ ذلك النبي صِلَّى الله تعالى عليه وآله وسلّم فقرأه عليه فحلف أنه ما قاله ﴿وَلَقَدْ قَالُوا كَلِمَةَ الكُفْرِ﴾ يعني ما تقدّم من قول الجلاس لأن ذلك يقتضي المكذيب ﴿وَكَفَرُوا بَعْدَ إِسْلاَمِهِمْ ﴾ لم يقل بعد إيمانهم الأنهم كانوا يقولون بالسنتهم آمنًا ولم يدخل الإيمان في قلوبهم ﴿وَهَمُوا لِمَا لَمْ يَتَالُوا﴾ هم الجلاس بقتل من بلغ تلك الكلمة عنه، وقيل هم بقتل النبي عليه؛ وقيل الآية نؤلت في عبد الله بن أبي ابن سلّول، وكلمة الكفر التي قالها قوله سمّن كلبك بأكلك، وعمّه بما لم يناله قوله لتن رجعتا إلى المدينة ليخرجن الأعزّ منها الأذلّ ﴿وَمَا نَقَمُوا إِلاَّ أَنْ أَغْنَاهُمُ اللَّهُ ﴾ أي ما عابوا إلا النعني الذي كان حقه أن يُشكروا عليه، وذلك فيَّ الجُّلاسُّ أو فيَّ عبد الله بن أبي ﴿ قَإِنْ يَتُوبُوا ﴾ فتح الله لهم باب التوبة فتاب الجلاس وحُسُنَ حاله ﴿ وَمِنْهُم مَّنْ عَاهَدَ اللَّهَ ﴾ الآية: نزلت في ثعلبة بن حاطب، وذلك أنه قال يا رَسُول الله ادعُ الله أن يكثر مالي فقال له رَسُولُ الله صلَّى الله تعالى عليه وعلى آله وسلَّم قليل تؤدِّي شُكَّره خُيرٌ مُّن وَلَنَكُونَنَ مِنَ الصَّلِحِينَ فِي فَلَقَا ءَاتَنَهُم مِن فَضَلِهِ ، يَخِلُواْ بِهِ ، وَتَوَلَّواْ وَهُم مُعْرِضُونَ فَا فَاعْتَبُمْم نِفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ إِلَى يَوْمِ يَلْقَوْنَهُ بِما آخَلَفُواْ اللّهَ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُواْ وَهُم مُعْرِضُونَ فَا فَاعْتَبُمْم نِفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ إِلَى يَوْمِ يَلْقَوْنَهُمْ مِرَهُمْ وَنَجُونِهُمْ وَأَنَ اللّهَ عَلَىٰمُ اللّهَ يَعْلَمُ اللّهَ يَعْلَمُ اللّهُ مِن الْمُؤْمِنِينَ فِي الصَّدَقَاتِ وَالنّبِينَ لا يَجِدُونَ إِلّا اللّهِ يَرُونَ مِنْهُمْ سَخِرُ اللّهُ مِنْهُمْ وَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ فِي السَّنَغْفِرُ هُمْمُ أَوْ لا تَسْتَغْفِرُ هُمْ إِن الشَّوْمُ اللّهُ مِنْهُمْ مَوْمُ اللّهُ هُمْ عَذَابُ أَلِيمُ فِي السَّنَغْفِرُ هُمْمُ أَوْ لا تَسْتَغْفِرُ هُمْمُ إِن الشَّوْمُ وَلَا اللّهِ وَرَسُولِ اللّهِ وَرَسُولِ اللّهِ وَرَسُولِ إِنَّهُ لا يَهْدِى وَاللّهُ اللّهُ مَنْهُ اللّهُ مَنْهُمْ أَوْ لا نَنفِرُواْ فِي الْحَرِّ قُلْ نَارُجَهَنّمُ أَلَدُ كَانُواْ يَفْقَهُونَ اللّهُ وَانْفُومِ اللّهُ مَنْهُمْ أَلُولُ اللّهُ وَكُولُواْ اللّهُ مَنْ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ مُنَاقًا مُولِلْهِ اللّهِ وَكُولُواْ اللّهُ وَكُولُواْ اللّهُ مُعُولُونَ اللّهُ مَنْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ مَنْهُمْ اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا أَلُولُولُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللللّهُ اللللللّهُ اللللل

كثير لا تطيقه، فأعاد عليه حتى دعا له فكثر ماله فتشاغل به حتى ترك الصلوات ثم امتنع من أداء الزكاة، فنزلت فيه الآية فجاء بزكاته إلى النبي ﷺ فأعرض عنه ولم يأخذها منه، وقال إن الله أمرني أن لا آخذ زكاتك ثم لم يأخذها منه أبو بكر ولا عمر ولا عثمان ﴿بَخِلُوا بِهِ﴾ إشارة إلى منعه الزكاة ﴿فَأَخْفَبَهُمْ نِفَاقًا﴾ عقوبة على العصيان بما هو أشد منه ﴿إلى يَوْمَ يَلْقَوْنَهُ ﴾ حكم بوفاته على النفاق ﴿الَّذِينَ يَلْمِزُونَ الْمُطَّوِّعِين ﴾ نزلت في المنافقين حين تصدّق عبد الرحمن بن عوف بأربعة آلاف فقالوا ما هذا إلا رياء وأصل المطوعين المتطوعين والمراد به هنا مَن تصدّق بكثير ﴿والَّذِينَ لاَ يَجِدُونَ إلاَّ جُهْدَهُمْ ﴾ هم الذين لا يقدرون إلا على القليل فيتصدقون به نزلت في أبي عقيل تصدّق بصاع من تمر، فقال المنافقون إن الله غنيٌ عن صدقة هذا ﴿فَيَسْخَرُون مِنْهُمْ ﴾ أي يستخفّون بهم ﴿سَخِرَ اللَّهُ مِنْهُمْ ﴾ تسمية للعقوبة باسم الذنب ﴿اسْتَغْفِرْ لَهُمْ أَوْ لاَ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ ﴾ يحتمل معنيين. أحدهما أن يكون لفظه أمر، ومعناه الشرط، ومعناه إن استغفرت لهم أو لم تستغفر لهم لن يغفر الله لهم، كما جاء في سورة المنافقين، والآخر أن يكون تخيير كأنه قال إن شئت فاستغفر لهم، وإن شئت فلا تستغفر لهم، ثم أعلمه الله أنه لا يغفر لهم، وهذا أرجح لقول رسول الله على على عبد الله بن أبي وذلك حين قال عمر أتصلّي على عبد الله بن أبيّ وقد نهاك الله عن الصلاة عليه ﴿ سَبْعِينَ مَرَّةً ﴾ ذكرها على وجه التمثيل للعدد الكثير ﴿ فَرحَ الْمُخَلِّفُونَ ﴾ أي الذين خلفهم الله عن بدر وأقعدهم عنه، وفي هذا تحقير وذمّ لهم، ولذلك لم يقل المتخلفون ﴿ بِمَقْعَدِهِمْ ﴾ أي بقعودهم ﴿ خَلاَفَ رَسُولِ اللَّهِ ﴾ أي بعده حين خرج إلى تبوك، فخلاف على هذا ظرف، وقيل هو مصدر من خلف فهو على هذا مفعول من أجله

فَلْيَضْحَكُوْاْ قَلِيلًا وَلِيَبَكُواْ كَثِيرًا جَرَاءً بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ اللهِ فَإِن رَجَعَكَ اللّهُ إِلَى طَآلِفَةً مِتَهُمْ فَاسْتَعَدَنُوكَ لِلْحُرُوجِ فَقُلُ لَن تَخْرُجُوا مَعِى أَبْدًا وَلَن نُقَيْنُواْ مَعَى عَدُوَّا إِنْكُورُ فَضِيتُهُم وَالْقَعُودِ أَوْلَى مَرَةً فَاقَعُدُواْ مَعَ الْخَوْلِ فَاللّهِ مَرَةً فَاقَعُدُواْ مَعَ الْمَنْ وَاللّهُ مَا الْمَنْ وَلَا يَعْدَبُهُم عَلَى أَحْدِيقِتْهُم مَاتَ أَبْدًا وَلا نَقَمُ عَلَى قَبْرِهُ إِنَّهُمْ كَفَرُواْ وَاللّهِ وَمَا وَاللّهُ أَن يُعَذِّبُهُم عَلَى أَحْدِيقِتْهُم مَاتَ أَبْدًا وَلا نَقَمُ عَلَى قَبْرِهُ إِنَّا اللّهُ أَن يُعَذِّبُهُم عَلَى اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللل

﴿ وَقَالُوا لاَ تَنْفِرُوا فِي الْحَرِّ ﴾ قائل هذه المقالة رجل من بني سلمة ممن صعب عليه السفر إِلَى تَبُولُ فِي الْحِرِ ﴿فَلْيَضْحَكُوا قَلِيلاً وَلْيَبْكُوا كَثِيرًا﴾ أمر بمعنى الخِبر فضحكهم القليل في الدنيا مدة بقائهم فيها وبكاؤهم الكثير في الآخرة؛ وقيل هو بمعنى الأمر أي يجب أن يكُونوا يضحكون قليلاً ويبكون كثيرًا في الدنيا لما وقعوا فيه ﴿ إِلَى طَائِفَةٍ مُنْهُمْ ﴾ إنما لم يُقلِّ إليهم، لأن منهم مَن تاب من النفاق وندم على التخلُّف ﴿ لِّنْ تَخْرُجُوا مَعِيَ أَبَدًا ﴾ عقوبة لهم فيها خزي وتوبيخ ﴿ أَوَّلَ مَرَّةِ ﴾ يعني في غزوة تبوك ﴿ فَاقْعُدُوا مَعَ إِلْحَالِفِين ﴾ أي مع القاعدين وهم النساء والصبيان ﴿ وَلا تُصَلِّ عَلَى أَحَدِ مِّنْهُم مَّاتَ أَبَدًا ﴾ نزلت في شأن عبدالله بن أبي ابن سلول، وصلاة رسول الله عليه عليه حين مات، ورُوِيَ أنه صلى عليه فنزلت الآية، ورُوِيَ أنه ﷺ لمّا تقدّم ليصلّي عليه جاءه جبريل فجبد ثوبه، وتلا عليه: ﴿ وَلا تُصَلُّ عَلَى أَحَدِ مُّنْهُم مَّاتَ أَبَدًا ﴾ الآية، فانصرف رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم ولم يُصَلِّ عليه ﴿وَإِذَا أُنْزِلَتْ سُورَةٌ ﴾ قيل يعني يراءة والأرجح أنه على الإطلاق ﴿أَن آمِنُوا ﴾ أن هنا مفسّرة ﴿اسْتَأْذَنَكَ أُولُوا الطَّوْلِ مِنْهُمْ ﴾ أي أُولوا الغنى والمال الكثير ﴿لَكِن الرَّسُولُ ﴾ الآية أي إن تخلّف هؤلاء فقد جاهد الرسول ومن معه ﴿الحَيْرَاتُ عَمِمْم منافع الدارين وتهل هي الحور العين لقوله خيرات حسان ﴿ وَجَاءَ المُعَذِّرُونَ ﴾ هم المعتذرون شم أدغمت التاء في الذال ونقلت حركتها إلى العين واختلف هل كانوا في اعتذارهم صادقين أو كاذبين وقيل هم المقصرون من عذر في الأمر إذا قصر فيه ولم يجد فوزنه على هذا المفعلون.

لِيُوْذَنَ الْمُمْ وَقَعَدَ الَّذِينَ كَذَبُوا اللّهَ وَرَسُولُهُ سَيُصِيبُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابُ اَلِيمُ فِي اَلْمَا اللّهِ عَلَى الْمَرْضَى وَلَا عَلَى الْمَدِيثِ إِذَا مَا أَتُولُكُ وَرَسُولِهُ مَا عَلَى الْمَدِيثِ إِذَا مَا أَيْوِلُكُ عَلَى اللّهِ عِلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّ

ورُوِيَ أنها نزلت في قوم من غفار ﴿وَقَعَدَ الَّذِينَ كَذَبُوا اللّهَ وَرَسُولَهُ هم قوم لم يجاهدوا ولم يعتذروا عن تخلفهم فكذبوا في دعواهم الإيمان ﴿سَيْصِيبُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُم أي من المعذرين ﴿لَيْسَ عَلَى الضَّعَفَاءِ وَلاَ عَلَى المَرْضَى ﴾ هذا رفع للحرج عن أهل الأعذار الصحيحة من ضعف البدن والفقر إذا تركوا الغزو وقيل إن الضعفاء هنا هم النساء والصبيان وهذا بعيد ﴿وَلاَ عَلَى اللّذِينَ لاَ يَجِدُونَ مَا يُنفِقُونَ ﴾ قيل نزلت في بني مقرن وهم ستة إخوة صحبوا النبي صلّى الله عليه وآله وسلّم وقيل في عبد الله بن مغفل المزني ﴿إذا نَصَحُوا لِلّهِ يعني بنيّاتهم وأقوالهم وإن لم يخرجوا للغزو ﴿مَا عَلَى المُحْسِنِينَ مِن سَبِيلٍ ﴾ وصفهم بالمحسنين لأنهم نصحوا لله ورسوله ورفع عنهم العقوبة والتعنيف واللوم ﴿وَلاَ عَلَى اللّذِينَ البّكاؤون ومعنى لتحملهم على الإبل وجواب إذا يحتمل أن يكون قلت ﴿لاَ أَجِدُ مَا أَخِيلُكُم ﴾ أو تولّوا إذا رجعتم يعني من غزوة تبوك ﴿لَن نُوْمِنَ لَكُم ﴾ لن نصدقكم ﴿مِن أَخْمَارُكُم ﴾ نعت لمحذوف وهو المفعول الثاني تقديره قد نبّانا الله جملة من أخباركم ﴿الأَغْرَابُ أَشَدُ كُفْرًا وَنِفَاقًا ﴾ هم أهل البوادي من العرب ﴿وَأَجْدَرُ أَلاَ يَعْلَمُوا حُدُودَ مَا أَنزَلَ لَا الله جملة من أَخْرُورَ مَا أَنزَلَ الله جملة من أخرودَ مَا أَنزَلَ وَالْ عَنْ اللّه عَلَى الْمَالِي عَلَى اللّه عَلَى الْمَالِي عَلَى الْمَالَ عَلَى اللّه عَلَى الْمَالَى الله جملة من أخباركم ﴿الْمُؤَوَا وَنِفَاقًا ﴾ هم أهل البوادي من العرب ﴿وَأَجْدَرُ أَلاَ يَعْلَمُوا حُدُودَ مَا أَنزَلَ لَا الله عَلَى عَلَى الْمَرْورَ مَا المَالِي اللّه عَلَى اللّه عَلَى الْمَورَدِي مَا المَلْ الله عَلَى الْمَالَى عَلَى الْمَالَى الله عَلَى أَنْ اللّه عَلَى أَلُولُ مَا المَورَدِي مَا المَالِي وَلَوْ أَنْ اللّهُ عَلَى الْمَالُورُ وَلَى المَالَى اللّه عَلَى الْمَالَى اللّه عَلَى الْمَالَى المَالَى المَالُورُ وَلَوْلَ أَلْمَالَى الْمَالَى اللّه عَلَى الْمُولُورَ وَلَى الْمَالَى الْمَالَى الْمُلْمُولُ الْمَالَى الْمُعْرَالُورَ وَلَى الْمَالُورُ الْمَالُورُ الْمَالَى الْمَالَى الْمَالُورُ الْمَالَى الْمَالَى الْمِلْهُ الْمَالِورُ وَلَا الْمَالَى الْمَا

مَغْرَمًا وَيَرَرَعُسُ بِكُو الدَّوَابِرَ عَلَيْهِمْ دَآبِرَهُ السَّوْءُ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيهٌ فَي وَصَلُونِ الرَّسُولِ الآخَرَا اللَّهُ مَن يُوْمِنُ بِاللَّهِ وَصَلُونِ الرَّسُولِ الآخِرِ وَيَتَخِذُ مَا يُعَفِى قُرُبَتِ عِندَ اللّهِ وَصَلُونِ الرَّسُولِ الآخِرَ الآخِر فَي مَن يُوْمِنُ بِاللّهِ وَالسَّبِقُونَ الْأَوْلُونَ مِنَ فَرَبُهُ لَهُمْ سَيُدَخِلُهُمُ اللّهُ فِي رَحْمَتِهِ إِنَّ اللّهَ عَفُورٌ رَحِيمٌ فَي وَالسَّبِقُونَ الْأَصَارِ وَالنّينَ النّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَضِ اللّهُ عَنهُمْ وَرَضُوا عَنّهُ وَاعَدَ هُمُ جَنّتِ اللّهُ عَنهُمْ وَرَضُوا عَنّهُ وَاعَدَ هُمُ جَنّتِ اللّهُ عَنهُم بِإِحْسَنِ رَضِ اللّهُ عَنهُمْ وَرَضُوا عَنّهُ وَاعَدَ هُمُ جَنّتِ اللّهُ عَنهُمْ وَرَضُوا عَنّهُ وَاعَدُ هُمُ جَنّتِ اللّهُ عَنْ مَوْلَكُ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنّهُ وَاعَدُ هُمْ مَنْ عَوْلَكُمْ مِن وَمِعْ اللّهُ الْمَوْلُ اللّهُ عَنْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَحُولُ اللّهُ عَنْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ وَاعْلَى اللّهُ عَنْهُمْ مَا اللّهُ اللّهُ عَلَو اللّهُ عَنْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَنْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَنْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَنْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْمُ إِلّهُ اللّهُ عَنْهُ وَلَا اللّهُ عَنْهُ وَلَا اللّهُ عَنْهُ وَا اللّهُ عَنْهُ وَلَا اللّهُ عَنْهُ وَلَا اللّهُ عَنْهُ وَلَا اللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَنْهُ وَلَا اللّهُ عَنْهُمُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُ وَلَا اللّهُ عَلَا الللّهُ عَنْهُ وَلَا اللّهُ عَنْهُ وَلَا اللّهُ عَنْهُ وَلَا الللّهُ عَنْهُ وَلَا الللّهُ عَنْهُ وَلَا اللّهُ عَنْهُ وَلَا اللّهُ عَنْهُ وَلَا الللّهُ عَنْهُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُ وَلَا اللّهُ عَنْهُ الللّهُ عَنْهُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُ وَلَا اللّهُ عَنْهُ الللّهُ الللّهُ عَنْهُ اللّهُ اللّهُ عَلْهُ الللّهُ عَلْمُ اللّهُ الللللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ الللّهُ عَلْمُولُ اللّهُ عَلْمُ الللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ الللّهُ اللّهُ الل

اللَّهُ ﴾ يعني أنهم أحقّ أن لا يعلموا الشرائع لبُعدهم عن الحاضرة ومجالس العلم ﴿وَمِنَ الْأَعْرَابِ مَن يَتَّخِذُ مَا يُنفِقُ مَغْرَمًا ﴾ أي تثقل عليهم الزكاة والنفقة في سبيل الله ثقل المغرم الذي ليس بحق عليه ﴿وَيَتَرَبُّصُ بِكُمُ الدَّوَائِرَ﴾ أي ينتظر بكم مصائب الدُّنيا ﴿عَلَيْهِمْ دَائِرَةُ السَّوْءِ ﴾ خبر أو دعاء ﴿وَصَلَوَاتِ الرَّسُولِ ﴾ أي دعواته لهم وهو عطف على قربات أي يقصدون بنفقاتهم التقرّب إلى الله واغتنام دعاء الرسول لهم وقيل نزلت في بني مقرن ﴿ وَالسَّابِقُونَ الْأَوَّلُونَ ﴾ قيل هم من صلَّى للقِبلتين وقيل من شهد بدرًا وقيل من حضر بيَّعة الرضوان ﴿وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم﴾ سائر الصحابة ويدخل في ذلك التابعون ومَّن بعدهم إلى يومُّ القيامة بشرط الإحسان ﴿مَرَدُوا عَلَى النَّقَاقِ﴾ أي اجترؤوا عليه وقيل أقاموا عليه ﴿سَنُعَذُّبُهُم مُّرَّتَيْنِ ثُمَّ يُرَدُّونَ إِلَى عَذَابٍ عَظِيمٍ العذاب العظيم هو عذاب النار وأما المرتان قبله قالثانية منهما عذاب القبر والأولى عذابهم بإقامة الحدود عليهم وقيل بفضيحتهم بالنفاق ﴿وَٱخَرُونَ اغْتَرَفُوا بِذُنُوبِهِمْ ﴾ الآية: قيل إنها نزلت في أبي لبابة فعمله الصالح الجهاد وعمله السيميء نصيحته لبني قريظة وقيل هو لمَن تخلّف عن تبوك من المؤمنين فعملهم الصالح ما سبق لهم وعملهم السيىء تخلِّفهم عن تبوك ورُوِيَ أنهم ربطوا أنفسهم إلى سواري المسجد وقالوا لا نحلُّ أنفسنا حتى يحلَّنا رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلم وقيل هي عامَّة في الأمة إلى يومُّ القيامة قال بعضهم ما في القرآن آية أرجى لهذه الأمة من هذه الآية ﴿ خُذْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقةَ ﴾ قيل نزلت في المتخلفين الذين ربطوا أنفسهم لما تاب الله عليهم قالوا يا رسول الله إنَّا نريد أن نتصدَّق بأموالنا فنزلت هذه الآية وأخذ ثلث أموالهم وقيل هي الزكاة المفروضة فالضمير على العموم لجميع المسلمين ﴿تُطَهِّرُهُمْ وتُزَكِّيهِم بِهَا﴾ خطاب للنبي صلَّى الله عليه

وآله وسلّم في موضع صفة لصدقة أو حال من الضمير في خذ ﴿وَصَلِّ عَلَيْهِمْ﴾ أي ادعُ لهم ﴿ سَكُنْ لَهُمْ ﴾ أي تسكن به نفوسهم فهو عبارة عن صحة الاعتقاد أو عن طمأنينة نفوسهم إذا علموا أن الله تاب عليهم ﴿ أَلَمْ يَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ هُوَ يَقْبَلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ ﴾ الضمير في يعلموا للتائبين من التخلّف وقيل للذين تخلّفوا ولم يتوبوا وقيل عام وفائدة الضمير المؤكد تخصيص الله تعالى بقبول التوبة دون غيره ﴿ وَيَأْخُذُ الصَّدَقَاتِ ﴾ قيل معناه يأمر بها وقيل يقبلها من عباده ﴿وَآخَرُونَ مَرْجَوْنَ لأَمْرِ اللَّهِ ﴾ قيل هم الثلاثة الذين خلفوا قبل أن يتوب الله عليهم وقيل هم الذين بنوا مسجد الضرار، وقرىء مرجئون بالهمز وتركه وهما لغتان ومعناه التأخير ﴿ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مَسْجِدًا ﴾ قرىء الذين بغير واو صفة لقوله وآخرون مرجون أو على تقديرهم الذين وهذه القراءة جارية على قول مَن قال في المرجون لأمر الله هم أهل مسجد الضرار، وقرىء والذين بالواو عطف على آخرون مرجون وهذه القراءة جارية على قول مَن قال في المرجئين أنهم الثلاثة الذين خلفوا ﴿ضِرَارًا وَكُفْرًا ﴾ كانوا بنو عمرو بن عوف من الأنصار قد بنوا مسجد قباء وكان رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم يأتيه ويصلَّى فيه فحسدهم على ذلك قومهم بنو غنم بن عوف وبنو سالم بن عوف فبنوا مسجدًا آخر مجاورًا له ليقطعوا الناس عن الصلاة في مسجد قباء وذلك هو الضرار الذي قصدوا وسألوا من رسول الله صلَّى الله تعالى عليه وآله وسلَّم أن يأتيه ويصلَّى لهم فيه فنزلت عليه فيه هذه الآية ﴿ وَتَفْرِيقًا بَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ أرادوا أن يتفرّق المؤمنون عن مسجد قباء ﴿ وَإِرْصَادًا لَّمَنْ حَارَبَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ مِن قَبْلُ ﴾ أي انتظارًا لِمَن حارب الله ورسوله وهو أبو عامر الراهب الذي سمَّاه رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم الفاسق وكان من أهل المدينة فلما قَدِمها رسول الله صلّى الله عليه وآله وسلّم جاهد بالكفر والنفاق ثم خرج إلى مكة فحزب الأحزاب من المشركين فلما فتحت مكة خرج إلى الطائف فلما أسلم أهل الطائف خرج إلى الشام ليستنصر بقيصر فهلك هناك وكان أهل مسجد الضرار يقولون إذا قَدِمَ أبو عامر المدينة يصلّي في هذا المسجد والإشارة بقوله من قبل إلى ما فعل معه الأحزاب ﴿وَلَيَحْلِفُنَّ إِنْ أَرَدْنَا إِلاًّ

الْحُسْنَى ﴾ أي الخصلة الحسنى وهي الصلاة وذكر الله فأكذبهم الله في ذلك ﴿ لا تَقُمْ فِيهِ أَبِدَا﴾ نهى عن إتيانه والصلاة فيه فكان رسول الله على لا يمرّ بطريقه ﴿ لَمُشْجِلُهُ أَلْسُنَّ عَلَىٰ التَّقْوَى ﴾ قيل هو مستجد قباء، وقيل مسجد النبي على بالمدينة، وقد رُوّي ذلك عن رفتول الله صلَّى الله تعالى عليه وآله وسلَّم ﴿فِيهِ رِجَالٌ يُحِبُّونَ أَن يَتَطَهَّرُوا﴾ كانُوا يستنجون بالنَّاء وتزلت في الأنصار على قول من قال إن المسجد الذي أسس غنلي التقوى هو مساجد المدينة، ونزلت في بني عمرو بن عوف خاصة على قول مَن قال إلى المُسْجَد الذي الشُّنسَ على التقوى هو مسجد قباء ﴿ أَفَمَنْ أَسَّسَ بَثْيَانَهُ عَلَى تَقْوَى مِنَ اللَّهِ وَرِضُوانِ عَيْرٌ أَمْ مَّنْ أَسْسَ بُنْيَانَهُ عَلَى شَفًا جُرُفِ هَارٍ﴾ الآية: استفهام بمعنى التَّقْرِيرَ، وَاللَّهُيُّ أُسُسَلُ عليَّ التقوى وَالْرَضُوانَ: مُسجد المدينة أو مُسجد قباء، والذيُّ أُسِّس على شَفَّا جُرُفِ هارِ: هُو مُستجد الضرار، وتأسيس البناء على التقوى والرضوان، هو بحُسْن النيَّة فيهُ، وقصد وجه الله، وإظهار شرعه، والتأسيس على شفا جَرْفِ هَارٍّ: هُو بَفْسَادُ النِّيَّةُ، وقَصَّدُ الرِّيَاءُ، وَالتَّقريقُ بَيْن المؤمنين، فذلك على وجه الاستعارة والتشبية البديع، ومعنى شفا جَرف! طرقة، ومعنى هار: ساقط أو واهي، بحيث أشفى على السَّقوط، وأصل هار: هائر، فهو من النَّمَّةُلُوبُ؛ لأن لامه جعلت في موضع العين ﴿فَانْهَارَ بِهِ فِي نَارِ جَهَنَّمُ ۗ أَيْ طَاحٍ في جهنَّمُ ۖ وَهُدًّا ترشيح للمجاز، فإنه لمّا شبّه بالجرف وصف بالانهيار الذي هو من شأن الجرف، "وقيل إن ذَلَكَ حَقَيْقَةً، وَأَنهُ سَقَطَ فَي نَارِ جَهِنَّمُ وَخْرِجُ الدَّخَانَ مِن مُوضَعِه، والصَّحَيَاحِ أَنْ رَسَّوَلَ اللَّهُ صلَّى الله تعالى عليه وعلى آله وسلَّم أمر بهدمه فهدم ﴿لاَ يَزَالُ بُنْيَانُهُمُ الَّذِي بَنُوا وَيَبُّهُ فِي قُلُوبِهِمْ ﴾ أي لا يزال في قلوب أهل مسجد الضُّرار ريبة من بنيانة: أيُّ اشكَ في الإسلام بسبب بنيانه ، لاعتقادهم صواب فعلهم: أو غيظ بسبب هدمة ﴿إلا أَن تَقَطَّعَ قُلُوبَهُم ﴾ أي الا miles of give with all the feet of the men

there be a start of a st

اللهُ اللَّهُ اللَّهُ الشَّعَوَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ ﴾ قيل إنها خواب في بيعة العقبة

وحكمها عام في كل مؤمن مجاهد في سبيل الله إلى يوم القيامة، قال بعضهم ما أكرم الله، فإن أنفسنا هو خلقها، وأموالنا هو رزقها، ثم وهبها لنا، ثم اشتراها منّا بهذا الثمن الغالي، فإنها لصفقة رابحة ﴿ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ جملة في موضع الحال بيان للشراء ﴿ فَاسْتَبْشِرُوا بِبَيْعِكُمُ الَّذِي بَايَعْتُم بِهِ ﴾ قال بعضهم ناهيك عن بيع: البائع فيه ربّ العلا والثمن جنّة المأوى، والواسطة محمد المصطفى على الله الماوى، والواسطة محمد المصطفى الله والتائيون وما بعده: أوصاف للمؤمنين الذين اشترى الله منهم أنفسهم وأموالهم: تقديره هم التائبون ﴿السَّائِحُونَ﴾ قيل معناه الصائمون، ويقال ساح في الأرض: أي ذهب ﴿مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَن يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ﴾ نزلت في شأن أبي طالب فإنه لمّا امتنع أن يقول لا إله إلاّ الله عند موته، قال له رسول الله صلَّى الله تعالى عليه وآله وسلَّم لأستغفرنَّ لك ما لم أنَّهَ عنك، فكان يستغفر له حتى نزلت هذه الآية، وقيل إن النبي ﷺ استأذن ربّه أن يستغفر لأمه فنزلت الآية، وقيل إن المسلمين أرادوا أن يستغفروا لآبائهم المشركين فنزلت الآية ﴿ وَمَا كَانَ اسْتِغْفَارُ إِبْرَاهِيمَ لأَبِيهِ إِلا عَن مُّوعِدَةٍ﴾ المعنى لا حجة لكم أيُّها المؤمنون في استغفار إبراهِيم لأبيه، فإن ذلك لم يكن إلاَّ لوعد تقدّم، وهو قوله سأستغفر لك ربّي ﴿ فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ أَنَّهُ عَدُوٌّ لِلَّهِ تَبَرَّأَ مِنْهُ ﴾ قيل تبيّن له ذلك بموت أبيه على الكفر، وقيل لأنه نهى عن الاستغفار له ﴿لأَوَّاهُ ۗ قيل كثير الدعاء، وقيل موقن، وقيل فقيه، وقيل كثير الذكر لله، وقيل كثير التأوَّه من خوف الله ﴿وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِلُّ قَوْمًا﴾ الآية: نزلت في قوم من المسلمين استغفروا للمشركين من غير إذن، فخافوا على أنفسهم من ذلك فنزلت الآية تأنيسًا لهم أي ما كان الله ليؤاخذكم بذلك قبل أن يبين

لَهُ مُلْكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ يَحِي وَيُمِيثُ وَمَا لَكَ مَ مِن دُونِ اللّهِ مِن وَلِي وَلا نَصِيرِ اللّهَ مَلْ النّبِي وَالْمُهَمَ وِينَ وَالْمُهَمَ وَالْمُهُمَ وَالْمُولِينَ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا مَن اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا مُرْعَلُولًا وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا يَرْعَبُوا وَاللّهُ وَلَا اللّهُ ولَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ ولَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ ول

لكم المنع مِن ذلك ﴿فِي سَاعَةِ العُسْرَةِ﴾ يعني حين محاولة غزوة تبوك، والساعة هنا بمعنى الحين والوقت، وإن كان مدة، والعسرة الشدَّة وضيق الحال ﴿مِن بَعْدِ مَا كَاذَ يَزِيغُ قُلُوبُ فَرِيقِ مُنْهُمْ ﴾ يعني تزيع عن الثبات على الإيمان، أو عن الخروج في تلك الغروة المارأوا من الضيق والمشقّة، وفي كاد ضمير الأمر والشأن، أو ترتفع بها القلوب، ﴿ ثُمَّ قَابَ عَلَيْهِمْ ﴾ يعني على هذا الفريق أي رجع بهم عمّا كادوا يقعون فيه ﴿وَعَلَى الثَّلاقَةِ الَّذِينَ خُلَّقُوا ﴾ ملم كعب بن مالك، وهلال بن أُميّة، ومرارة بن البربيع، تخلّفوا عن غزوة تبوك من غير صدر ومن غير نفاق ولا قضد للمخالفة، فلما رَجْعُ رَسُول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم عُمَّتِ عليهم، وأمر أن لا يكلِّمهم أحد، وأمرهم أن يعتزلوا نساءهم فبقوا على ذلك مدَّة إلى أن أنزل الله توبتهم، وقد روى حديثهم في البخاري ومسلم والسير، ومعنى خُلفوا هنا: أي عن الغزوة، وقال كعب بن مالك معناه خلفوا عن قبول الضرّ، وليس بالصُّخلُّف عن الغزو يقوّي فلك كونه جعل إذا ضاقت غاية للتخلّف ﴿ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ الأَرْضُ عَبَارَة عِمّا أَصَابُهُم أَمَن العُمَّ والخوف من الله ﴿ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُوا﴾ أي رجع بهم ليستقيموا على التوبة ﴿وَاكُونُوا مَعَ الضَّادِقِينَ ﴾ يَاحتمل أن يريد صدق اللسان إذا كانوا هؤلاء الثلاثة قد صدقوا ولم يعتذروا بالكذب فنفعهم الله بذلك، ويحتمل أن يريد أعمّ من صدق اللسان وهو الصدق في الأقوال والأفعال والمُّقاصد والعزائم، والمراد بالصادقين المهاجرون لقول الله في الحشر للفقراء المهاجرين، إلى قوله؛ هم الصادقون وقد احتج بها أبو بكر الصدِّيق على الأنصار يوم السَّقَيْفَة ، فقال نُحن الصادقون، وقد أمركم الله أن تكونوا معنا أي تابعين لنا ﴿مَا كَانَ اللَّمْلِ النَّهُ يِتَةِ ﴾ الآية: عتاب لمَن تَخَلِّف عن غزوة تبوك من أهل يثرب ومَن جاورها مِن تَجَاهِلُ العرب ﴿ وَلاَ يَرْغُبُوا بِأَنفُسِهِمْ عَنْ نَفْسِهِ ﴾ أي لا يمتنعوا من اقتحام المشقّات التي تحقّلها عو

ظُمَأُ وَلَا نَصَبُ وَلَا مُخْمَصَةً فِي سَبِيلِ اللّهِ وَلَا يَطَعُونَ مَوْطِئًا يَفِيظُ الْكُفّارَ وَلَا يَنالُونَ مِنْ عَدُو نَيْلًا إِلّا كُنِبَ لَهُم بِهِ عَمَلُ صَلِحٌ إِنَ اللّهَ لَا يُضِعِعُ أَجَرَ اللّهُ حَسِينَ ﴿ وَلَا يُشَعِينَ وَلَا يَعْمَلُونَ ﴿ وَلَا يَعْمَلُونَ وَلا يَعْمَلُونَ وَلا يَعْمَلُونَ وَلا يَعْمَلُونَ وَلا يَعْمَلُونَ وَلا يَعْمَلُونَ إِينَا إِلّا صَحْتِبَ لَهُمْ لِينَهُمُ اللّهُ أَحْسَنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِينَافِرُوا كَافَةً فَلُولَا يَعْمَلُونَ فِي الدِّينِ وَلِينَاذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُواْ إِلَيْهِمْ لَعَلَهُمْ فَلَولَا يَعْمَلُونَ فَي الدِّينِ وَلِينَاذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُواْ إِلَيْهِمْ لَعَلَهُمْ فَلَولَا يَعْمَلُونَ فَي يَعْمَلُوا الّذِينَ وَلِينَاذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُواْ إِلَيْهِمْ لَعَلَهُمْ فَلَوْكِ الْمُؤْمِنُونَ إِنَا اللّهِ مَا اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ

صلَّى الله تعالى عليه وعلى آله وسلَّم ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ لاَ يُصِيبُهُمْ ﴾ تعليل لما يجب من عدم. التخلُّف ﴿ ظَمَا ﴾ أي عطش ﴿ وَلا نَصَبْ ﴾ أي تعب ﴿ ولا مَخْمَصَةٌ ﴾ أي جوع ﴿ وَلا يَطَوُّونَ ﴾ أي بأرجلهم أو بدواتِهم ﴿وَلاَ يَنَالُونَ مِنْ عَدُو نَيلا ﴾ عموم في كل ما يصيب الكفّار ﴿وَمَا كَانَ الْمُوْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَافَّةً ﴾ قال ابن عباس: هذه الآية في البعوث إلى الغزو والسرايا: أي لا ينبغي خروج جميع المؤمنين في السرايا، وإنما يجب ذلك إذا خرج رسول الله ﷺ بنفسه، ولذلك عاتبهم في الآية المتقدّمة على التخلّف عنه، فالآية الأولى في الخروج معه ﷺ، وهذه في السرايا التي كان يبعثها، وقيل هي ناسخة لكل ما ورد من الأمر بخروج الجميع فهو دليل على أن الجهاد فرض كفاية لا فرض عين، وقيل في طلب العلم ومعناها: أنه لا تجب الرحلة في طلب العلم على الجميع، بل على البعض لأنه فرض كفاية ﴿فَلَوْلاَ نَفَرَ مِن كُلِّ فِزْقَةٍ مِّنْهُمْ طَائِفَةٌ ﴾ تحضيض على نفر بعض المؤمنين للجهاد أو لطلب العلم ﴿لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ﴾ إن قلنا إن الآية في الخروج إلى طلب العلم، فالضمير في يتفقهوا للفرقة التي تنفر أي ترحل، وكذلك الضمير في ينذروا وفي رجعوا: أي ليعلموا قومهم إذا رجعوا إليه من الرحلة، وإن قلنا إن الآية في السرايا، فالضمير في يتفقهوا للفرقة التي تقعد في المدينة ولا تخرج مع السرايا، وأما الضمير في رجعوا فهو للفرقة التي خرجت مع السرايا ﴿لَعَلَّهُمْ يَخْذَرُونَ ﴾ الضمير للقوم ﴿قَاتِلُوا الَّذِينَ يَلُونَكُم مِّنَ الْكُفَّارِ ﴾ أمر بقتال الأقرب فالأقرب على تدريج، وقيل إنها إشارة إلى قتال الروم بالشام، لأنهم كانوا أقرب الكفّار إلى أرض العرب، وكانت أرض العرب قد عمّها الإسلام، وكانت العراق حينئذ بعيدة ﴿ وَإِذَا مَا أُنْزِلَتْ سُورَةٌ فَمِنْهُم مِّن يَقُولُ أَيُّكُمْ زَادَتْهُ هَذِهِ إِيمَانًا ﴾ أي من المنافقين مَن يقول بعضهم لبعض أيَّكم زادته هذه إيمانًا على وجه الاستخفاف بالقرآن كأنهم يقولون أيّ

مَّا الَّذِينَ عَامَعُوا فَرَادَ عَهُمْ إِيمَنَا وَهُمْ يَسْعَبِسْرُونَ ﴿ وَأَمَّا الَّذِيثَ فِي الْمُوبِهِمَ مَرُفَّ فَرَادَ عَهُمْ إِيمَنَا وَهُمْ يَسْعَبِسْرُونَ ﴿ وَمَا الَّذِيثَ فَي الْمُعْمَ يَلَا عَلَوْدَ فَلَا مَرَوَنَ النَّهُ مَ يَقَلَى وَجَسِهِمْ وَمَا الْوَا وَهُمْ صَحَاوُونَ ﴿ وَلَا هُمْ يَذَكُرُونَ النَّهُ مَّ وَلَا اللَّهُ عَلَى وَالْمَا أَنْزِلَتَ شُورًا مَنَا اللَّهُ عَلَى مَا الْمُؤْمِنَ فَي اللَّهُ عَلَى مَرْدَكُمُ مِنْ الْمَوْمِنَ وَلَا هُمْ عَلَيْ مَنْ اللَّهُ عَلَى مَرْدَكُمُ مِنْ الْمُؤْمِنِينَ الْمَوْمِنِينَ مَنْ الْمُؤْمِنِينَ وَمُولِكُ مِنْ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ وَمُولِكُ مَن اللَّهُ اللْعُلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

عجب في هذا وأي دليل في هذا ﴿فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا فَزَادَتْهُمْ إِيمَانًا ﴾ وذلك لما يتجدّه عندهم مَنَ البَوَاهِينَ وَالْأَدِلَّةُ عَنْدُ نَزُولُهُ كُلِّ سُورَةً ﴿وَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مُّوضٌ فَزَاهَتُهُمْ وِجْسَا إِلَىٰ ونجونهم المرض عبارة عن الشك والنفاق والمعنى زادتهم رجمًا إلى وجسهم أو زادتهم كفرًا ونفاقًا إلى كفرهم وتفاقهم ﴿ يُفتُّنُون فِي كُلِّ عَامِ ﴾ قيل يفتنون أي يحتبرون بالأسراهان والجوع، وقيل بالأمر بالجهاد، واختار ابن عطيّة أنْ يُكون المعنى يفضحون بما يكشف من سرائرهم ﴿نَظُرَ بَعْضُهُمُ إِلَى بَعْض ﴾ أي تعامروا وأشار بعضهم إلى بعض على وجه الاستخفاف بالقرآن ثم قال بعضهم لبعض هل يواكم من أحد كأن سبب خوفهم أن ينقل عنهم ذلك وقيل معنى نظر بعضهم إلى بعض على وجه التعجب مما ينزل في القرآن س كُشْفُ أسرارهم ثم قال بعضهم لبعض ﴿ هَلْ يَرَاكُم مِّنْ أَحَدِ ﴾ أي هل رأى أحوالكم فنقلها عنكم أو علمت من غير نقل فهذا أيضًا على وجه التعجب ﴿ ثُمَّ الْصَوَرُ أَوْا ﴾ يحتمل أن يواه الانصراف بالأبدان، أو الانصراف بالقلوب عن الهدى ﴿صَرَفَ اللَّهُ قُلُوبَهُم ﴾ دعاء أوسطبا ﴿ إِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لاَّ يَفْقَهُونَ ﴾ تعليل لصرف قلوبهم ﴿لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ ﴾ يَصِيل النبي ﷺ، والخطاب للعرب أو لقريش خاصة أي من قبيلتكم حيث تعوفون حسبه وصعاقه وأمانته أو لبني آدم كلهم: أي من جنسكم وقرىء من أنفسكم بفتح الفاء أي من أشرفكم ﴿ عَرِيزٌ عَلَيْهِ مَا خَيْتُم ﴾ أي يشن عليه عنتكم، والعنت: هو ما يضرهم في دينهم أو دنياهم وعزيز صفة للرسول، وما عنتم فاعل بعزيز، وما مصلاية أو ما عنتم مصدر، وعزيز خبرا مُقَدَّم والجملة في مُؤضع الصفة ﴿حَرِيضٌ حَلَيْكُم﴾ أي حريص على إيمانكم وسلعادقكم ﴿بَالْمُوْمِتِينَ رَوُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ سمَّاهُ الله هنا باسمين من أسسانه ﴿ فَإِن تَوَلُّوا فَقُلْ حَسْبِي اللَّهُ ﴾ أي إن أعرضوا عن الإيمان، فاستعن بالله وتوكّل عليه وقيل إن هاتين الآيتين نزلتا بمكة المبت



مكيّة إلاّ الآيات ٤٠ و٩٤ و٩٥ و٩٦ فمدنيّة وآياتها ١٠٩ نزلت بعد الإسراء

### بِنْ اللَّهِ النَّمْنِ الرَّحَدِ اللَّهِ الرَّحَدِ اللَّهِ الرَّحَدِ اللَّهِ الرَّحَدِ اللَّهِ الرَّحَدِ اللهِ

الَّرُ تِلْكَ مَايَتُ الْكِنْبِ الْمُكِيمِ ﴿ أَكَانَ لِلنَّاسِ عَجَبًا أَنَّ أَوْحَيْنَا ۚ إِلَى رَجُلِ مِنْهُمَ أَنَّ أَنْذِرِ النَّاسَ وَبَشِّرِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَنَّ لَهُمْ قَدَمَ صِدْقٍ عِندَ رَبِّهِمُّ قَالَ ٱلْكَيْفِرُونَ إِنَّ هَلَا لَسَحِرُ مُبِينُ ﴿ إِنَّا لَلْكَالِمَ الْمَالِمِينُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّالِمِينُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

# بِسْم اللَّهِ الرَّحمٰن الرّحيم

 رَبَّكُو اللهُ الذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَةِ أَيَّامِ ثُمَّ السَّوَىٰ عَلَى الْمَرْشِّ يُدَبِرُ الْأَمْرُ مَا مِن شَفِيعِ

إِلَا مِن بَعْدِ إِذَيْهِ - ذَلِكُمُ اللهُ رَبُكُمُ اللهُ رَبُكُمُ اللهُ رَبُكُمُ اللهُ رَبُكُمُ اللهُ رَبُكُمُ اللهُ وَعَلَمُ اللهُ وَالَّذِينَ وَعَدَ اللّهِ عَقَا إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ جَيِعًا وَعَدَ اللّهِ مَلْوا يَكُمُ واللّهُ اللّهُ وَاللّذِينَ وَالْمَالُوا وَعَلَمُ اللّهُ وَاللّذِينَ عَلَمُوا عَدَدَ اللّهِ اللّهُ وَاللّذِينَ وَالْحِسَابُ مَا خَلَقَ اللّهُ وَاللّذِي اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللل

يَشْرُكُوا بِهِ، وَفَيْهُ رَدِّ عَلَى مَن أَنكُر النَّبَوَّةَ كَأَنَّهُ يِقُولَ إِنَّمَا أَدْعُوكُم إِلَى عَبَادِةً رَبِّكُم الذي خَلْق السموات والأرض فكيف تنكرون ذلك وهو الحق المبين ﴿مَا مِنْ شَفِيعٌ إِلاَّ مِن بَعْدِ إِذْنَهِ﴾ أي ما يشفع إليه أحد إلاّ بعد أن يأذن هو له في الشفاعة، وفي هذا ردّ علَّى المشركين الذين يزعمون أن الأصنام تشفع لهم ﴿وَغَدَ اللَّهِ حَقًّا ﴾ نصب وعد على المصدر المذكور المؤكّد للرجوع إلى الله، ونصب حقًّا على المصدّر المُّؤكُّذُ لُوعَدُّ الله ﴿ إِنَّهُ يَبْدُأُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ ﴾ أي يبدؤه في الدنيا ويُعيده بعد الموت في الآخرة، والبداءة دليل على العودة ﴿لِيَجْزِيَ﴾ تعليل للعودة وهبي البعثة ﴿بِالْقِسْطِ﴾ أي بعدله في جزائهم أو بقسطهم في أعمالهم الصالحة ﴿هُوَ الَّذِي جَعَلَ ٱلشَّمْسَ ضِياءً والْقَمَرَ نُورًا﴾ وصف أفعال الله وقدرته وحكمته والضياء أعظم من النور ﴿ وَقَلَّرُهُ مَنَازِلَ ﴾ الضمير للقمر والمعنى قدّر سيره في منازل ﴿ والْحِسَابَ } يعني حساب الأوقات من الأشهر والأيام والليالي ﴿مَا خَلَقَ اللَّهُ ذَلِكَ إِلاَّ بِالْحَقِّ ﴾ أي ما خلقه عبنًا، والإشارة بذلك إلى ما تقدّم من المخلوقات ﴿إِنَّ الَّذِينَ لاَ يَرْجُونَ لِقَاءَنَا﴾ قيل معنى يرجون هنا يخافون، وقيل لا يرجون حُسن لقاءنا، فالرجاء على أصله، وقيل لا يرجون: لإ يتوقعون أصلاً، ولا يخطر ببالهم ﴿وَرَضُوا بِالْحَيَاةِ الدُّنْيَا﴾ أي قنعوا أن تكون حظّهم ونصيبهم ﴿ وَاطْمَأْنُوا بِهَا ﴾ أي سكنت أنفسهم عن ذكر الانتقال عنها ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ عَنْ آفِاتِنَا غَافِلُونَ ﴾ يحتمل أن تكون هي الفرقة الأولى، فيكون من عطف الصفات، أو تكون غيرها ﴿ يَهْدِيهِمْ رَبُّهُم بِإِيمَانِهِم ﴾ أي يسددهم بسبب إيمانهم إلى الاستقامة أو يهديهم في الآخرة

النّعِيدِ ﴿ دَعُونِهُمْ فِيهَا سُبْحَنَكَ اللّهُمْ وَتَحِيّنَهُمْ فِيهَا سَلَامٌ وَءَاخِرُ دَعُونِهُمْ أَنِ الْمُعَدُ لِلّهِ وَالْعَيْمِ الْمُحَدُّ اللّهُ لِلنّاسِ الشّرَ اسْتِعْجَالَهُمْ بِالْحَيْرِ لَقُضِى إِلَيْهِمْ أَجَلُهُمْ فَنَذَرُ اللّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا فِي طُغْيَنِيمْ يَعْمَهُونَ ۞ وَإِذَا مَسَ الإِنسَنَ الضّيرُ دَعَانَا لَعَنْدِهِ الْوَقَاعِدُ الْوَقَامِمُ فَلَقَا كَشَفْنَاعَنَهُ صُرَّهُمَ وَكَانَ لَمْ يَدْعُنَا إِلَى صُرِّمَ سَلَمُ كَذَالِكَ رُتِينَ لِجَنْدِهِ اللّهُ وَالْمَا فَلَكُنَا اللّهُ رُونَ مِن قَبْلِكُمْ لَمَا ظَلَمُوا وَجَاءَتُهُمْ رُسُلُهُ وَلِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ۞ وَلَقَدْ أَهْلَكُنَا اللّهُ رُونَ مِن قَبْلِكُمْ لَمَا ظَلَمُوا وَجَاءَتُهُمْ رُسُلُهُ وَلِينَا بَيْنَتِ وَمَا كَافُوا لِيُومِنُوا كَذَلِكَ جَزِى الْقَوْمَ الْمُجْرِمِينَ ۞ ثُمَّ جَعَلَىٰكُمْ فَلَتَهِ فِي الْأَرْضِ مِنَ بِالْبَيْنَاتِ وَمَا كَافُوا لِيُومِنُوا كَذَلِكَ جَزِى الْقَوْمَ الْمُجْرِمِينَ ۞ ثُمَّ جَعَلَىٰكُمْ فَلَامُوا وَجَاءَتُهُمْ رُسُلُهُ وَلِلْكِينَا اللّهُ مِن اللّهُ وَمَا كَافُوا لِيُومِنُوا كَذَلِكَ جَزِى الْقَوْمَ الْمُجْرِمِينَ ۞ ثُمَّ جَعَلَىٰكُمْ فَلَامُونَ وَلَى وَلِقَالَالَهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ وَمِن اللّهُ مَا تَلُوتُهُ وَمِن اللّهُ مَا تَلُولُونَ وَلَى وَلَا لَوْ سَلَهُ اللّهُ مَا تَلُولُكُمُ لَوْ اللّهُ مِن قِلْمُ اللّهُ مَا تَلُولُ اللّهُ مَا تَلُولُ اللّهُ مَا تَلُولُكُمُ اللّهُ مَا تَلُولُكُمْ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا تَلُولُكُمْ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ مُولِلُكُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَلْ اللّهُ وَلَا الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ مَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا تَلُولُونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُعَلّمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

إلى طريق الجنة، وهو أرجح لما بعده ﴿ دُعْوَاهُمْ فِيهَا ﴾ أي دعاؤهم ﴿ وَلَوْ يُعَجِّلُ اللّهُ لِلنّاسِ الشرّ كما يحبّون الشّرَ اسْتِعْجَالَهُم بِالْحَيْرِ لَقَضِيَ إِلَيْهِمْ أَجَلُهُمْ ﴾ أي لو يعجّل الله للناس الشرّ كما يحبّون تعجيل الخير لهلكوا سريعًا، ونزلت الآية عند قوم في دعاء الإنسان على نفسه وماله وولده، وقيل نزلت في الذين قالوا: إن كان هذا هو الحق من عندك فأمطر علينا حجارة من السماء ﴿ وَإِذَا مَسْ الإنسانَ الضُرّ دَعَانَا ﴾ عتاب في ضمنه نهى لمن يدعو الله عند الضرّ، ويغفل عنه عند العافية ﴿ لِجَنِيهِ ﴾ أي مضطجعًا، ورُويَ أنها نزلت في أبي حذيفة بن المغيرة لمرض كان به ﴿ وَلَقَدْ أَهْلَكُنَا القُرُونَ ﴾ إخبار ضمّنه وعيد للكفّار ﴿ لِنَنظُرَ ﴾ معناه ليظهر في الوجود فتقوم عليكم الحجة به ﴿ وَإِذَا تُعلَى عَلَيْهِمْ ﴾ يعني على قريش ﴿ قُلْ لَوْ شَاءَ اللّهُ مَا تَلَوْتُهُ عَلَيْكُمْ ﴾ أي ما تلوته إلاّ بمشيئة الله ، لأنه من عنده وما هو من عندي ﴿ وَلاَ أَذَرَاكُم بِهِ ﴾ أي ولا أيمامكم به ﴿ فَقَدْ لَبِفْتُ فِيكُمْ عُمُرًا مِّن قَبْلِهِ ﴾ أي بقيت بينكم أربعين سنة قبل البعث ما أعلمكم به ﴿ فَقَدْ لَبِفْتُ فِيكُمْ عُمُرًا مِّن قَبْلِهِ ﴾ أي بقيت بينكم أربعين سنة قبل البعث ما تكلمت في هذا حتى جاءني من عند الله ﴿ فَمَن أَظْلَمُ مِمّنٍ افْتَرَى عَلَى اللّهِ كَذِيهِم رسول الافتراء على الله وبيان لبراءته صلى الله عليه وآله وسلّم مما نسبوه إليه من الكذب وإشارة إلى كذبهم على الله في نسبة الشركاء له ﴿ أو كَذُبّ بِآيَاتِهِ ﴾ بيان لظلمهم في تكذيبهم رسول الله صلّى الله عليه وآله وسلّم ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ مَا لاَ يَضُرُهُمْ وَلاَ يَنْفَعُهُمْ ﴾ الضمير في الله صلّى الله عليه وآله وسلّم أم لاَ يَشَوْهُمْ وَلاَ يَنْفَعُهُمْ وَلاَ يَنْفَعُهُمْ السُورَ وَلَهُ اللهُ مَل اللهُ عَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وسلّم واللهُ مَل اللهُ مَا لاَ يَصُرُهُمْ وَلاَ يَنْفَعُهُمْ ﴾ الضمير في الله صلى الله عليه وآله وسلّم ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ مَا لاَ يَصْمُ مُنْ وَلَا يَلْهُ عَلَهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلْهُ وَلَوْ اللّهُ عَلَهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلْهُ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلْهُ اللّهُ عَلْهُ اللهُ عَلْهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلْهُ اللّهُ اللهُ اللهُ عَلْهُ الله

وَيَعْبُدُوكَ مِن دُوكِ اللّهِ مَا لا يَعْبُرُهُمْ وَلا يَعْفُهُمْ وَيَلا يَعْفُهُمْ وَيَعْوُلُونَ هَتَوَلاً الْفَالِيَ عَلَا اللّهَ عَلَى اللّهَ عَلَا اللّهَ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهُ اللّهَ عَلَى اللّهُ اللّهَ عَلَى اللّهُ اللّهَ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللللللهُ الللللللهُ اللللللهُ اللللللهُ اللللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللللهُ الللللهُ اللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ الللللهُ اللللهُ الللللهُ الللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الله

يعبدون لكفّار العرب، وما لا يضرهم ولا ينفعهم هي الأصنام ﴿وَيَقُولُونَ هَوُلاَء شُفَعَاوُنَا وَلَهُ كَاتُوا يَزعَمُونَ آن الأصنام تشفع لهم ﴿قُلْ آتَنَبُونَ اللّه بِمَا لا يَعْلَمُ ﴿ وَعَلِهم فِي قُولُهم بشفاعة الأصنام، والمعنى أن شفاعة الأصنام ليست بمعلومة لله الذي هو عالم بما في السموات والأرض، وكل ما ليس بمعلوم لله فهو عدم محض ليس بشيء فقوله أتنبتون الله تقرير لهم على وجه التوبيخ والتهكّم أي كيف تعلمون الله بما لا يعلم ﴿وَمَعَ كُانَ النّاسُ إِلاَّ أَمُّةَ وَاحِدَة ﴿ وَلَوْلاً كُلُمَةً سَبَقَتُ ﴾ يعني القضاء ﴿وَيَقُولُونَ لَوْلا أَنْزِلَ عَلَيْهِ آيَة ﴾ كانوا يطلبون آية من الآيات التي اقترحوها، ولقد نزل عليه آيات عظام فما اعتدوا بها لعنادهم وشدة ضلالهم ﴿فَقُلْ إِنْمَا النّبِي للّه إِن شاء فعل وإن شاء لم يفعل لا يطلع على ذلك أحد ﴿فَانَظِرُوا ﴾ أي انتظروا نزول ما اقترحتموه ﴿ أَنَى مَنَا المُنتَظِرِينَ ﴾ أي منتظر لعقابكم على كفركم ﴿وَإِذَا أَذْقَنَا النّاسَ رَحْمَةً مِّن يَعْد ضَرَاء هذه الآية في الكفّار وتضمنت النهي لمن كان كذلك من غيرهم، والمكره هنا الطعن في آيات الله وترك شكره، ومكر الله الموصوف بالسرعة هو عقابه لهم سمّاه مكرًا مُشاكلة في آيات الله وترك شكره، ومكر الله الموصوف بالسرعة هو عقابه لهم سمّاه مكرًا مُشاكلة في آيات الله وترك شكره، ومكر الله الموصوف بالسرعة هو عقابه لهم سمّاه مكرًا مُشاكلة والضمير في بهم للناس، وفيه الخروج من الخطاب إلى الغيبة، وهو يسمى الالتفات، والضمير في بهم للناس، وفيه الخروج من الخطاب إلى الغيبة، وهو يسمى الالتفات، والضمير في بهم للناس، وفيه الخروج من الخطاب إلى الغيبة، والله وسمّاء مو بدل من

ظنّوا، ومعناه دعوا الله وحده وكفروا بمَن دونه ﴿مَتَاعَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا﴾ رفع على أنه خبر ابتداء مضمر تقديره: وذلك متاع، أو يكون خبر إنما بغيكم، ويختلف الوقف باختلاف الإعراب.

﴿إِنَّمَا مَثَلُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا كَمَاءِ أَنزَلْنَاهُ مِنَ السَّمَاءِ﴾ معنى الآية تحقير الدنيا وبيان سرعة فنائها وشبّهها بالمطر الذي يخرج به النبات، ثم تصيب ذلك النبات آفة عند حسنه وكماله ﴿مِمَّا يَأْكُلُ النَّاسُ ﴾ كالزرع والفواكه ﴿وَالأَنْعَامَ ﴾ يعني المرعى التي ترعاها من العشب وغيره ﴿ أَخَذَتِ الْأَرْضُ زُخْرُفَهَا ﴾ تمثيل بالعروس إذا تزينت بالحلي والثياب ﴿ قَادِرُونَ عَلَيْهَا﴾ أي متمكّنون من الانتفاع بها ﴿أَتَاهَا أَمْرُنَا﴾ أي بعض الجوائح كالريح، والصر، وغير ذلك ﴿فَجَعَلْنَاهَا حَصِيدًا﴾ أي جعلنا زرعها كالذي حصد وإن كان لم يحصد ﴿كَأَن لَّمْ تَغْنَ ﴾ كأن لم تنعم ﴿وَاللَّهُ يَدْعُو إِلَى دَارِ السَّلاَمِ ﴾ أي إلى الجنة، وسُمّيت دار السلام أي دار السلامة من العناء والتعب، وقيل السلام هنا اسم الله: أي يدعو إلى داره ﴿وَيَهْدِي مَن يَشَاءُ﴾ ذكر الدعوة إلى الجنة عامّة مطلقة والهدايا خاصّة بمَن يشاء ﴿لَلَّذِينَ أَحْسَنُوا الحُسْنَى وَزِيَادَةٌ ﴾ الحسنى الجنة، والزيادة النظر إلى وجه الله، وقيل الحسنى جزاء الحسنة بعشر أمثالها والزيادة التضعيف فوق ذلك إلى سبعمائة، والأول أصح لوروده في الحديث وكثرة القائلين به ﴿قَتَرُ ﴾ أي غبار يغير الوجه ﴿وَالَّذِينَ كَسَبُوا السَّيْنَاتِ ﴾ مبتدأ على حذف مضاف تقديرُه جزاء الذين كسبوا السيئات جزاء سيئة بمثلها أو على تقدير لهم جزاء سيئة بمثلها، أو معطوفًا على الذين أحسنوا، ويكون جزاء سيئة مبتدأ وخبره بمثلها ﴿مَّا لَهُم مِّنَ اللَّهِ مِنْ عَاصِم﴾ أي لا يعصمهم أحد من عذاب الله ﴿قِطَعًا مِّنَ اللَّيْلِ مُظْلِمًا ﴾ مَن قرأ بفتح الطاء فهو جمع قطعة وإعراب مظلمًا على هذه القراءة: حال من الليل، ومَن قرأ قطعاً بإسكان الطاء،

مَكَانَكُمْ اَنتُ وَشُرُكَا وَكُنَا بَيْنَهُمْ وَقَالَ شُرَكَا وَهُمَ مِنَا كُنُمُ إِيّانِا نَعْبُدُونَ ﴿ فَكَفَى إِلَهِ شَهِينًا وَبَيْنَا وَبَيْنَكُمْ إِن كُنَاعَنَ عِبَادَتِكُمْ لَعَنفِايِن ﴿ هُنَاكِكُ بَنْوا كُلُّ نَفْسِ مَا اَنْتِكَفَّ وَرُدُوا إِلَى اللّهِ مَوْلَلَهُمُ الْحَقِّ وَحَلَلَ عَنْهُم مَّا كَانُوا يُفَتَرُون ﴿ فَلَ مَن يَرْزُقُكُم مِن السَّمَا وَالْأَرْضِ اَتَن يَعْلِكُ مَوْلَلَهُمُ الْحَقِّ وَحَلَلَ عَنْهُم مَّا كَانُوا يَفْتَرُون ﴿ فَالْمَيْتِ وَيُغِي الْمُعَلِي مِن السَّمَا وَالْأَرْضِ اَتَن يَعْلِكُ اللّهُ مَن السَّمَا وَالْأَرْضِ الْمَن يَعْلِكُ اللّهَ عَلَى السَّمَا وَالْأَرْضِ اللّهَ مَن الْمَيْتِ وَيُغِي اللّهُ الْمَيْتِ وَيُغِي اللّهُ الْمَعْلَقُ أَلَا السَّمَا وَالْمَالُ اللّهُ مَن يُدَولُونَ اللّهُ وَاللّهُ مُن يَعْرَفُون اللّهُ مَن يُدَولُون اللّهُ مَن يَعْلَقُ فَلَى اللّهُ مَن يَعْلَقُون ﴿ فَي فَلَالِكُمُ اللّهُ وَيُعْرَفُونَ اللّهُ الْمُعْلَقُ اللّهُ اللّهُ مَن يَعْدَالُونَ مَن السَّمَا وَاللّهُ اللّهُ وَلَكُونَ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَن يَعْدَون ﴿ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمَ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ مِن اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ مِن اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْمُ مِن اللّهُ عَلَيْهُ مِن اللّهُ عَلَيْمُ مِن الْمُولِ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الل

فمظلمًا صفة له أو حال من الليل ﴿مَكَانَكُمْ القِديرة الزموا مكانكم أي لا تبرحوا حتى تنظروا ما يفعِل الله بكم ﴿ فَرَيَّلْنَا بَينَهُمْ ﴾ أي فرقنا ﴿ تَبْلُوا كُلُّ نَفْسٍ مَّا أَسْلَفَتْ ﴾ أي تختبر بما قدّمت من الأعمال وقرىء تتلو بتاءين بمعنى تتبع أن تقرأه في المصاحف ﴿ قُلْ مَن يَزْزُقُكُم ﴾ الآية احتجاج على الكفّار بحجج كثيرة واضحة لا محيص لهم عن الإقرار بها ﴿ يُخْرِجُ الحَيَّ مِنَ المَيْتِ، مذكور في آل عمران ﴿ رَبُّكُمُ الْحَقُّ ﴾ أي الثابت الربوبية بخلاف ما تعبَّدُونِ مِن دُونِهِ ﴿ فَمَاذَا بَعْدَ الْحَقِّ إِلاَّ الصَّلاَّ لِهِ أَي عِبادة غير الله ضِلال بعد ويضوح الحق، وتدلّ الآية على أنه ليس بين الحق والباطل منزلة في علم الاعتقادات، إذ الحق فيها في طرف وإحد، بخلاف مسائل الفروع ﴿كَذَلِكَ حَقَّتْ كَلِمَتُ رَبُّكَ عَلَى الَّذِينَ فَسَقُوا ﴾ المعنى كما حِقَ الحِق في الاعتقادات كذلك حقّت كلمة ربك على الذين عتوا وتمرّدوا في كفرهم أنهم لا يؤمنون، والكلمات يُراد بها القدر والقضاء ﴿قُلْ هَلْ مِن شركانكُم مَن يبدؤُ الْأَجُلْقُ مُمَّ يُعِيدُهُ ﴾ الآية: إحتجاج على الكفّار، فإن قيل: كيف يحتج عليهم بإعادة الخلق، وهيم لا يعترفون بها؟ فالجواب، أنهم معترفون أن شركاءهم لا يقدرون على الابتداء ولا على الإعادة، وفي ذلك إبطال لربوبيتهم، وأيضًا فوضعت الإعادة موضع المتفق عليه لظهور برهانها ﴿أَمِّنْ لِلْ يَهْدِّي لِمُ يَشديد الدال معناه لا يهتدي في نفسه، فكيف يهدي غيره، وهرى التخفيف بمعنى الهدي غيره والقرامة الأولى أبلغ في الاحتجاج ﴿فَمَا لَكُونُهُ مِا استفهامية معناها تقرير وتوبيخ ولكم خبرها ويهقف عليه ﴿كَيْفَ تَبْعُكُمُونَ﴾ أي تحكمون

وَمَا كَانَ هَذَا الْقُرَّءَانُ أَن أَن يُفَتَرَى مِن دُونِ اللّهِ وَلَكِن تَصْدِيقَ الّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ الْكِتَابِ لا رَبَّبَ فِيهِ مِن رَّتِ الْعَلَيْنِ ﴿ اللّهِ مَن دُونِ اللّهِ فِيهِ مِن رَّتِ الْعَلَيْنِ ﴿ اللّهَ عَمُولُونَ افْتَرَنَهُ قُلُ فَأَنُواْ بِسِلُورَةٍ مِنْلِهِ وَادْعُواْ مَنِ السَّعَطَعْتُهُ مِن دُونِ اللّهِ إِن كُنْمُ صَلِيقِينَ ﴿ كَذَلِك كَذَب النّبِينَ مِن مَن كُنُمُ صَلِيقِينَ ﴿ كَذَلِك كَذَب النّبِينَ مِن مَن مُونِ مِن بِهِ وَمِنْهُم مَّن لا يُؤْمِن بِهِ وَمِنْهُم مَّن لا يُومِينَ فَي وَلِي كُذُهُم عَملُكُمُ اللّهُ مَا اللّهُ مَن اللّهُ وَمَا كُانُوا مُهْ تَدِينَ ﴿ وَإِمّا نُورِينَكُ بَعْضَ الّذِي نَعِدُهُمْ أَوْ اللّهِ مَن اللّهُ وَمَا كَانُوا مُهْ تَدِينَ ﴿ وَإِمّا نُورِينَكُ بَعْضَ الّذِي نَعِدُمُ أَوْ اللّهِ وَمَا كَانُوا مُهْ تَدِينَ ﴿ وَإِمّا نُورِينَكُ بَعْضَ الّذِي نَعِدُمُ أَو اللّهُ مَن اللّهُ وَمَا كَانُوا مُهْ تَدِينَ ﴿ وَإِمّا نُورِينَكُ بَعْضَ الّذِي نَعِدُمُ أَو اللّهُ وَمَا كَانُوا مُهُ تَدِينَ ﴿ وَإِمّا نُورِينَكُ بَعْضَ الّذِي نَعِدُمُ أَو اللّهُ وَمَا كَانُوا مُهُ تَدِينَ ﴿ فَي وَاللّهُ وَمِا اللّهُ وَمَا كَانُوا مُنْ اللّهُ وَمَا كَانُوا مُنْ وَاللّهُ وَمَا كَانُوا مُنْ وَالْمُوا مُنْ اللّهُ وَمَا كَانُوا مُهُ تَدِينَ وَالْمُونَ اللّهُ وَمَا كُولُوا مُنْ اللّهُ وَمَا كُولُوا مُنْ اللّهُ وَمَا كُولُوا مُنْ اللّهُ وَمِن اللّهُ اللّهُ وَمُنَا اللّهُ وَمَا كُولُوا مُنْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُوا لَا مُعْمَلُولُ اللّهُ الل

بالباطل في عبادتكم لغير الله ﴿وَمَا يَتَّبِعُ أَكْثَرُهُمْ إِلاَّ ظَنَّا﴾ أي غير تحقيق، لأنه لا يستند إلى برهان ﴿إِنَّ الظُّنَّ لاَ يُغْنِي مِنَ الْحَقِّ شَيقًا﴾ ذلك في الاعتقادات إذ المطلوب فيها اليقين بخلاف الفروع ﴿تَصْدِيقَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ﴾ مذكور في البقرة ﴿أَمْ يَقُولُونَ﴾ أم هنا بمعنى بل والهمزة ﴿فَأَتُوا بِسُورَةِ﴾ تعجيز لهم وإقامة حجّة عليهم ﴿مَنِ اسْتَطَعْتُم﴾ يعني من شركائكم وغيرهم من الجَنَّ والإنس ﴿مُن دُونِ اللَّهِ ﴾ أي غير الله ﴿بَلْ كَذَّبُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ ﴾ أي سارعوا إلى التكذيب بما لم يفهموه ولم يعلموا تفسيره ﴿وَلَمَّا يَأْتِهِم تَأْوِيلُهُ ﴾ أي علم تأويله ويعني بتأويله الوعيد الذي لهم فيه ﴿وَمِنْهُم مَّن يُؤْمِنُ بِهِ﴾ الآية: فيها قولان أحدهما إخبار بما يكون منهم في المستقبل وأن بعضهم يؤمن وبعضهم يتمادى على الكفر، والآخر أنها إخبار عن حالهم أن منهم مَن هو مؤمن به ويكتم إيمانه، ومنهم مَن هو مكذّب ﴿فَقُل لِّي عَمَلِي﴾ الآية: موادعة منسوخة بالقتال ﴿مِّن يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ﴾ أي يستمعون القرآن، وجمع الضمير بالحمل على معنى من ﴿ أَفَأَنْتَ تُسْمِعُ الصُّمَّ ﴾ المعنى أتريد أن تسمع الصُّمَّ وذلك لا يكون. لا سيما إذا انضاف إلى الصمم عدم العقل ﴿ أَفَأَنْتَ تَهْدِي الْعُمْيَ ﴾ المعنى أتريد أن تهدي العمي، وذلك لا يكون لا سيما إذا انضاف إلى عدم البصر عمى البصيرة، والصّمم والعمي عبارة عن قلّة فهمهم ﴿لَّمْ يَلْبَنُوا إِلاّ سَاعَةٌ﴾ تقليل لمدّة بقائهم في الدنيا أو في القبور و﴿يَتَعَارَفُونَ بَيْنَهُمْ﴾ يعني يوم الحشر فهو على هذا حال من الضمير في يلبثوا ﴿وَإِمَّا نُرِيَنُّكَ﴾ شرط جوابه وإلينا مرجعهم. والمعنى إن أريناك بعض عذابهم في الدنيا

قذلك وإن توقيناك قبل ذلك فإلينا مرجعهم ﴿ فَمُ اللّهُ شَهِيدٌ > ذكرت ثم لتوتي الأجبار، لا لترتيب الأمر، قاله ابن عطية، وقال الزمخشري: ذكرت الشهادة والمراد مقتضاها وهو العقاب، فالترتيب على هذا صحيح ﴿ فَإِذَا جَاءَ رَسُولُهُمْ > قيل مجيئه في الآخرة للفصل، وقيل مجيئه في الدنيا وهو بعثه ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَى هَذَا الوَعْدُ > كلام فيه استبعاد واستخفاف ﴿ وَيَا بَاللّهِ الْمَاذَا بَسْتَعْجُلُونَ مَتَى هَذَا الوَعْدُ > كلام فيه استبعاد واستخفاف وهو ما لا طاقة لكم به، وقوله ماذا جواب إن أتاكم، والجملة متعلقة بأرأيتم ﴿ أَنُمُ إِذَا مَا وَقَعَ العَذَابِ وعاينتموه وَقَعَ آمنتُم به الآن، وذلك لا ينفعكم لانكم كنتم تستعجلونه ومكذبين به ﴿ وَيُسْتَنبُونَكَ أَحَقُ هُوَ ﴾ أمنتم به الآن، وذلك لا ينفعكم لانكم كنتم تستعجلونه ومكذبين به ﴿ وَيُسْتَنبُونَكَ أَحَقُ هُوَ ﴾ بمعجزين: أي لا تفوتون من الوعيد ﴿ قُلْ إِي ﴾ أي نعم ﴿ ظُلُمَتُ > صفة لنفس أي لو ملك بمعجزين: أي لا تفوتون من الوعيد ﴿ قُلْ إِي ﴾ أي نعم ﴿ ظُلُمَتُ > صفة لنفس أي لو ملك وقيل أظهروها ﴿ مُؤْوظَةٌ مُن رَبّكُم ﴾ يعني القرآن ﴿ وَشِفَاءٌ لَمَا فِي الصُدُور ﴾ أي يشفي ما فيها وقيل أظهروها والشك ﴿ قُلْ بِفُضِل الله وَيرَحْمَتِه فَيْلِكُ فَلْيَفْرَحُوا ﴾ بتعلق بقضل قوله فلفروه ، وقد قيل الفضل الإسلام، والرحمة القرآن ﴿ وَشَفَاءٌ لَمَا في الصُدُور ﴾ أي يشفي ما فيها وكرر الباء في قوله فبذلك تأكيدًا والمعني الأمر أن يفرحوا بفضل الله ويرحمته لا بغيرهما، وقد قيل الفضل الإسلام، والرحمة القرآن ﴿ هُوَ خَهْلُ مِعْلَى الْمُعْلَ والدَحمة القرآن ﴿ وَالفَضْلُ والدَحمة القرآن ﴿ وَالمَعْلَ والدَحمة القرآن ﴿ وَالمُحمّة القرآن ﴿ وَالمَعْلُ والدَحمة القرآن ﴿ وَالمُعْلَ والدَحمة القرآن ﴿ وَالمُعْلُ والدَحمة القرآن ﴿ وَالمُعْلَلُ المُعْلَى المُعْلَدُ والدَعْلُ والدَحمة القرآن ﴿ وَالدَحمة القرآن ﴿ وَالدَعْلَ المُعْلَ والدَحمة القرآن ﴿ وَالدَعْلَ المُعْلَ والدَحمة القرآن ﴿ وَالدَعْلَ المُعْلَ وَالدَعْلَ المُعْلَ المُعْلَ والدَعْلَ المُعْلَ المُعْلَ الْمُعْلَ والدَعْلُ المُعْلَ المُعْلَ المُعْلَ المُعْلَ والدَعْلُ المُعْلَ المُعْلَ المُعْلَ المُعْلَ المُعْلَ والدَعْلُ المُعْلَ المُعْلَ المُعْلَ المُعْلَى المُعْلَ والدَعْلَ المُعْلَى المُعْلُولُ المُعْلَ المُعْلُولُ المُعْلَمُ الْمُولِ المُعْلَى المُعْلَ

يَجْمَعُونَ﴾ أي فضل الله ورحمته خير مما يجمعون من حطام الدينا ﴿قُلْ أَرَأَيْتُم مَّا أَنزَلَ اللَّهُ لَكُم مِّن رِّزْقِ﴾ الآية: مخاطبة لكفّار العرب الذين حرّموا البحيرة والسائبة وغير ذلك ﴿قُلْ آللَّهُ أَذِنَ لَكُمْ﴾ متعلق بأرأيتم، وكرّر قل للتأكيد، ولمّا قسم الأمر إلى إذن الله لهم وافترائهم ثبت افتراؤهم، لأنهم معترفون أن الله لم يأذن لهم في ذلك ﴿وَمَا ظُنُ ﴾ وعيد للذين يفترون ﴿ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾ ظرف منصوب بالظن، والمعنى: أي شيء يظنون أن يفعل بهم في ذلك اليوم ﴿وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ﴾ الشأن الأمر، والخطاب للنبي ﷺ، والمراد هو وجميع الخلق، ولذلك قال في آخرها: وما تعملون من عمل بمخاطبة الجماعة، ومعنى الآية إحاطة علم الله بكل شيء ﴿وَمَا تَتْلُوا مِنْهُ مِن قُرْآنِ﴾ الضمير عائد على القرآن وإن لم يتقدّم ذكره لدلالة ما بعده عليه، كأنه قال: ما تتلوا شيئًا من القرآن، وقيل يعود على الشأن، والأول أرجح، لأن الإضمار قبل الذكر تفخيم للشيء ﴿إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ ﴾ يقال أفاض الرجل في الأمر إذا أخذ فيه بجد ﴿ وَمَا يَعْزُبُ ﴾ ما يغيب ﴿ مُفْقَالُ ذَرَّةٍ ﴾ وزنها والذرة صغار النمل، قال الزمخشري، إن قلت لِمَ قدّمت الأرض على السماء بخلاف سورة سبأ، فالجواب أن السماء تقدّمت في سبأ لأن حقّها التقديم، وقدّمت الأرض هنا لما ذكرت الشهادة على أهل الأرض ﴿ وَلاَ أَصْغَرُ مِن ذَلِكَ وَلاَ أَكْبَرُ ﴾ مَن قرأهما بالفتح فهو عطف على لفظ مثقال، ومَن قرأهما بالرفع فهو عطف على موضعه أو رفع بالابتداء أولياء الله اختلف الناس في معنى الوليّ اختلافًا كثيرًا، والحق فيه ما فسَّره الله بعد هذا بقوله: ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ﴾، فمَن جمع بين الإيمان والتقوى فهو الولتي، وإعراب الذين آمنوا صفة للأولياء، أو منصوب على التخصيص، أو مرفوع بإضمارهم الذين ولا يكون ابتداء مستأنفًا لئلا ينقطع مما قبله ﴿لَهُمُ الْبُشْرَى فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الآخِرَةِ ﴾ أما بشرى الآخرة فهي الجنة اتفاقًا، وأما بشرى الدنيا

ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴿ وَلَا يَعَنُونَكَ قَوْلُهُمْ ۚ إِنَّ الْمِسَرَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا لَهُوَ السَّمِيمُ الْمُلِيمُ ﴿ أَلَا إِنَ لِلَّهِ مَن فِ السَّمَاوَتِ وَمَن فِ الْأَرْضِ وَمَا يَثُّومُ اللَّهِ اللَّهِ مَن فِ السَّمَاوَتِ وَمَن فِ الْأَرْضِ وَمَا يَثُّومُ اللَّهِ عَلَى يَدَعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ شُرَكَاةً إِن يَتَّبِعُوكَ إِلَّا ٱلظَّنَّ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَعْرُضُونَ ﴿ فَوَ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمْ ٱلْيَّلَ لِلسَّحَنُوا فِيهِ وَالنَّهَارَ مُبْصِرًا إِنَّ فِ ذَلِكَ لَاينتِ لِفَوْمِ يَسْتَمُعُونَ ﴿ قَالُوا ٱتَّخَذَ اللَّهُ وَلَكُنَّا سُبْحَنَكُم هُوَ ٱلْغَنِيُّ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ إِنَّ عِندَكُم مِّن سُلُطَانِ بِهَادَأً أَنَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ أَلَهُ اللَّهِ اللَّهِ النَّهِ النَّالَا تَعْلَمُونَ ﴿ أَنَّا اللَّهِ اللَّهِ النَّالَا الْعُلَمُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ النَّهِ النَّالُونَ اللَّهِ اللَّهِ النَّهِ النَّالَةُ اللَّهِ النَّهِ النَّهُ اللَّهِ النَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال يُقْلِحُونَ ١ مَتَكُمٌّ فِي ٱلدُّنْكَ أَمَّ إِلَيْنَا مُرْجِعُهُمْ ثُمَّ نَّذِيقُهُمُ ٱلْعَذَابَ ٱلشَّدِيدَ بِمَا كَافُوا يَكْفُرُونَ ۞ ﴿ وَٱتُّلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ نُوجِ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ- يَنَقُومِ إِن كَانَ كَبُرَ عَلَيْكُمْ مَّقَامِي وَتَذَكِيرِي بِعَايِنتِ اللَّهِ فَعَلَى اللَّهِ قَوَكَ لَتُ فَأَجِمُ قُواْ أَمْرَكُمْ وَشُرَكًا ءَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُنَ أَمَرُكُمْ عَلَيْكُمْ غُمَّةً ثُمَّةً مَحْبَةُ النَّاسُ لَلْرَجُلَ الْصَالَحَ، ﴿ وَقِيلَ مَا بَشَرَ بَهُ فَيْ الْقَوْآنَ مِن الثَّوابِ ﴿ لاَ تَلْكِيلُ لَكَلِّمَاتِ اللَّهِ ﴾ أي لا تغيير الأقواله ولا خلف لمواعيده، وقد استدلّ ابن عمر على أن الفرآل الا يقلُّان ألحكُ أَنْ يَبُدُلُهُ ﴿ وَلاَ يَحْزُنكَ قَوْلُهُمْ ﴾ يعني مَا يقولُه الكفّار مَنَ التكذيبُ ﴿ إِنَّ الْعَرَّةَ لِلَّهِ ﴾ إلحَّبَار في ضمنه وعد للنبي عَلِيْ بالنصر، وتسلية له ﴿وَمَا يَتَّبِعُ الَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُولِ اللَّهِ شُرَكَا الْ يُتَّبِعُونَ إِلاَّ الطَّنَّ ﴾ فيها وجهان: أحدهما أن تكون ما نافية وأوجبت بقولُه إلاَّ الظن وكرَّر إنْ يتبغون توكيدًا، والتمعني ما يتبغ الكفّار إلاّ الظّن، والوَّجه الثاني أنَّ تكون ما استفهامية، وَيُتِمَّ الكلامُ عند قوله شَرَكاءً، والمعنى أيّ شيء يُتبعون على وَجُهُ التَّخَلِينِ لَمَا يَتَبعُونُهُ، ثُمُّ ابتدأ الإخبار بقوله إن يتبعون إلاّ الظنُّ، والعامل في شركاء على الموجهين يدعون ﴿لِكَسْتُحُتُواْ قِيدِ من السكون وهو ضد الحركة ﴿والنَّهَارَ مُبْصِرًا ﴾ أي مضيقًا تبصرون فيه الأشياء ﴿قَالُوا اللَّهِ المُ اتُّخَذُّ اللَّهُ وَلَدًا ﴾ النُّفَتَمَيَّر للنصاري ولِمَن قال إن الملائكة بنات الله ﴿ هُوَ النَّعَنِي ﴿ وَصَفَ يَقْتُضَى نَفَى الولدُ وَالرَّدُ عَلَى مَن نَسَبُه إليه، لأن الغنى المطلق لا يُفتَقَّرُ إِلَى اتخاذ وللا أَفْقَهُ لَمَّا فِي السَّمَاواتِ وَمَا فِي الأَرْضَ ﴾ بيان وتأكيد للغنى، وباقي الآية توبيخ للحقار ووعيد لهم ﴿مَتَاعَ فِي الدُّنيا﴾ تقديرة لهم متاع في الدليا ﴿ تُوحِ ﴾ رُوِيَ أَنْ اسمه عبد الغفار ، وإنما سُتمّي نُوخًا لكثرة نوحه على نفسه من خوف الله ﴿كَبُرُ عَلَيْكُمْ ﴾ أي صعب وشق ﴿مُقَامِي ﴾ أي قيامي لوعظكم والكلام معكم، وقيل معناه مكانني يعني نفسه، كقولك فعلت ذلك لمكالًا فلان ﴿ فَأَجْمِعُوا ﴾ بقطع الهمزة من أجمع الأمر إذا عَرْم عَلَيْهُ ، وَقَرَّلَى ۗ اللَّهُ وَصَلَّ مَالُ

آقضُوۤ إِلَىٰ وَلا نُظِرُونِ ﴿ فَإِن وَلَيْتُمْ فَمَا سَأَلْتُكُمْ مِن أَجْرٍ إِن أَجْرِى إِلَّا عَلَى اللّهِ وَأُمِرْتُ أَنَ اكُونَ مِن الْمُسْلِمِينَ ﴿ وَمَعَلَنَهُمْ خَلَيْهِ وَمَعَلَنَهُمْ خَلَيْهِ وَمَعَلَنَهُمْ خَلَيْهِ وَمَعَلَنَهُمْ خَلَيْهِ وَمَعَلَنَهُمْ خَلَيْهِ وَمَعَلَنَهُمْ خَلَيْهِ وَمَعَلَنَهُمْ عَلَيْ اللّهِ وَمَعَلَنَهُ وَمَن مَعَهُ فِي الْفُلْكِ وَجَعَلْنَهُمْ خَلَيْهِ وَمُعَلِينَا فَانُظُر كَيْف كَان عَقِبَهُ المُنذرِينَ ﴿ ثُمَ بَعَثَنَا مِن بَعْدِهِ وَسُلًا إِلَى قَوْمِهِمْ فَهَا وَمُهُمُ بِالْمِينَاتُ فَانُطُل كَنْفِ اللّهُ عَلَى قُلُوبِ المُعْتَدِينَ ﴿ وَمُعَلَى اللّهُ وَمَن وَمَلا يُوء وَمَا لَا يُعْمِلُوا فِي وَمَن وَمَلا يُهِ وَمِن قَبَلُ كَذَلِكَ نَطْبَعُ عَلَى قُلُوبِ المُعْتَدِينَ ﴿ وَهُمَ بَعَثَنَا مِن اللّهُ مَعْتَدِينَ وَ اللّهُ وَمَعْمُ اللّهُ مَوْمِينَ وَهَا مُعْرَمِينَ ﴿ وَمَلا يُعْودُ وَمَلا يُعْدِهِم مُوسَى وَهَدُوو اللّهُ عَلَيْهِ وَمَا يَعْدِهِم مُوسَى وَهَدُوو اللّهُ عَلَى اللّهُ وَمَعْنَا مِن اللّهُ وَعَوْنَ وَمَلا يُعْدِه وَعَن وَمَلا يُعْدَى اللّهُ وَمُعْلَى اللّهُ وَمُن وَمَلا يُعْمَ وَمُوسَى اللّهُ وَمُعْلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَمُوسَى وَهُ اللّهُ وَلَى اللّهُ وَمُعْلَى اللّهُ وَاللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ مُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللللللللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ اللللللللّهُ اللللللللللللللللهُ اللللللهُ اللللللهُ اللللللللهُ الللللللهُ الللللللهُ اللللللللهُ الللللللهُ الللللللللهُ اللللهُ الللللهُ الللللللهُ اللللللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللللهُ اللهُ الللهُ الللهُ ال

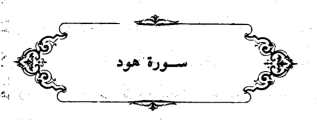
الجمع ﴿وَشُرَكَاءَكُمْ﴾ أي ما تعبدون من دون الله وإعرابه مفعول معه أو مفعول بفعل مضمر تقديره ادعوا شركاءكم، وهذا على القراءة بقطع الهمزة وأما على الوصل فهو معطوف ﴿ ثُمُّ لاَ يَكُنْ أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ غُمَّةً ﴾ أي لا يكون قصدكم إلى هلاكي مستورًا ولكن مكشوفًا تجاهرونني به وهو من قولك غمّ الهلال إذا لم يظهر، والمراد بقوله أمركم في الموضعين إهلاككم لنوح عليه السلام، أي لا تقصروا في إهلاكي إن قدرتم على ذلك ﴿ثُمَّ اقْضُوا إِلَى ﴾ أي انفذوا فيما تريدون، ومعنى الآية أن نوحًا عليه السلام قال لقومه إن صعب عليكم دعائى لكم إلى الله فاصنعوا بي غاية ما تريدون وإني لا أُبالي بكم لتوكُّلي على الله وثقتي به سبحانه ﴿وَجَعَلْنَاهُمْ خَلاَتِفَ﴾ أي يخلفون من هلك بالغرق ﴿ثُمَّ بَعَثْنَا مِن بَعْدِهِ رُسُلاً﴾ يعني هودًا وصَالِحًا وإبراهيم وغيرهم ﴿أُسِحْرٌ هَذَا﴾ قيل إنه معمول أتقولون، فهو من كلام قوم فرعون وهذا ضعيف لأنهم كانوا يصممون على أنه سحر لقولهم: إن هذا لسحر مبين، فكيف يستفهمون عنه، وقيل إنه من كلام موسى تقريرًا وتوبيخًا لهم فيوقف على قوله أتقولون للحق لما جاءكم، ويكون معمول أتقولون محذوف تقديره أتقولون للحق لما جاءكم إنه لسحر ويدلّ على هذا المحذوف ما حُكِيَ عنهم من قولهم إن هذا لسحر مبين، فلما تمّ الكلام ابتدأ مِوسى توبيخهم بقوله: ﴿أُسِحْرٌ هَذَا وَلاَ يُفْلِحُ السَّاحِرُونَ﴾، وهذا هو اختيار شيخنا الأستاذ أبي جعفر بن الزبير رحمه الله ﴿لِتَلْفِتْنَا﴾ أي لتصرفنا وتردّنا عن دين آبائنا ﴿وَتَكُونَ لَكُمَا الْكِبْرِيَاءُ ﴾ أي الملك، والخطاب لموسى وأخيه عليهما السلام ﴿مَا جنتُم بهِ السَّحْرُ ﴾ ما موصولة مرفوعة بالابتداء والسحر الخبر وقرىء السحر بالاستفهام فما

على هذا استفهامية، والسحر خبر ابتداء مضمر ﴿وَيُحِقُ اللّهُ الْحَقّ ﴾ يحتمل أن يكون من كلام موسى أو إخبار من الله تعالى ﴿فَمَا آمَنَ لِمُوسَى إلاّ ذُرِيّةٌ مِّن قَوْمِهِ الضمير عائد على موسى ومعنى الذريّة شبّان وفتيان من بني إسرائيل آمنوا به على خوف من فرعون، وقيل إن الضمير عائد على فرعون، فالذريّة على هذا من قوم فرعون، ورُوِيَ في هذا أنها امرأة فرعون وخازنته وامرأة خازنه، وهذا بعيد، لأن هؤلاء لا يقال لهم ذريّة، ولأن الضمير ينبغي أن يعود على أقرب مذكور ﴿عَلَى خَوْفِ مِّن فِرْعَوْنَ ومَلَيْهِم ﴾ الضمير يعود على الذريّة أي آمنت الذريّة من بني إسرائيل على خوف من فرعون وملاٍ من بني إسرائيل لأن الأكابر من بني إسرائيل كانوا يمنعون أولادهم من الإيمان خوفًا من فرعون، وقيل يعود على فرعون بمعنى آل فرعون كما يقال ربيعة ومضر أو لأنه ذو أصحاب يأتمرون له ﴿أَن يَفْتَنَهُم ﴾ بلك من فرعون ﴿لَعَالُ فِي الأَرْضِ ﴾ أي متكبّر قاهر ﴿رَبّنَا لاَ تَجعَلْنَا فِنْتَةً لَلْقَوْمِ الظّالِمِينَ ﴾ بيلام من غذابنا فيقولون لو كان هؤلاء على الحق ما عذبناهم فيفتنون بذلك.

اشدد، ودعاء بلفظ النفي ﴿قَالَ قَدْ أُجِيبَت دَّغُوتُكُمًا﴾ الخطاب لموسى وهارون على أنه لم يذكر الدعاء إلا عن موسى وحده لكن كان موسى يدعو وهارون يؤمن على دعائه، ﴿ فَاسْتَقِيمًا ﴾ أي اثبتا على ما أنتما عليه من الدعوة إلى الله ﴿ فَأَتْبَعَهُمْ فِرْعَوْنَ ﴾ أي لحقهم يقال تبعه حتى أتبعه، هكذا قال الزمخشري، وقال ابن عطية أتبع بمعنى تبع، وأما اتبع بالتشديد فهو طلب الأثر سواء أدرك أو لم يدرك ﴿لاَ إِلهَ إِلاَّ الَّذِي آمَنَتْ بِهِ بَنُو إِسْرَاتِيلَ ﴾ يعني الله عزّ وجلّ، وفي لفظ فرعون مجهلة وتعنّت لأنه لم يصرّح باسم الله ﴿الآنَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ﴾ أي قيل له أتؤمن الساعة في وقت الاضطرار وذلك لا يقبل منك ﴿نُنَجِّيكَ﴾ أي نبعدك مما جرى لقومك من الوصول إلى قعر البحر، وقيل نلقيك على نجوة من الأرض أي على موضع مرتفع ﴿بِبَدَنِكَ ﴾ أي بجسدك جسدًا بدون روح، وقيل بدرعك، وكانت له درع من ذهب يعرف بها ولمحذوف في موضع الحال والباء للمصاحبة ﴿لِتَكُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ آيَةً﴾ أي لمَن وراءك آية وهم بنو إسرائيل ﴿مُبَوِّأُ صِدْقِ﴾ منزلاً حسنًا وهو مصر والشام ﴿ فَمَا اخْتَلَفُوا حَتَّى جَاءَهُمُ العِلْمُ ﴾ قيل يريد اختلافهم في دينهم وقيل اختلافهم في أمر محمد ﷺ ﴿فَإِن كُنْتَ فِي شَكَ ﴾ قيل الخطاب للنبي صلَّى الله عليه وآله وسلَّم، والمراد غيره، وقيل ذلك كقول القائل لابنه: إن كنت ابني فبرّني مع أنه لا يشك أنه ابنه، ولكن من شأن الشك أن يزول بسؤال أهل العلم، فأمره بسؤالهم، قال ابن عباس لم يشك النبي عليه ولم يسأل، وقال الزمخشري إن ذلك على وجه الفرض والتقدير، أي إن فرضت أن تقع في شكُّ فاسأل ﴿مِمَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ﴾ قيل يعني القرآن أو الشرع بجملته، وهذا أظهر، وقيل يعني ما تقدّم من أن بني إسرائيل ما اختلفوا إلا من بعد ما جاءهم الحق ﴿فَاسْئُلُ الَّذِينَ يَقْرَؤُونَ الْكِتَابَ مِن قَبْلِكَ ﴾ يعني الذين يقرؤون التوراة والإنجيل، قال السهيلي هم عبد الله بن

سلام ومخيرق ومن أسلم من الأحبار، وهذا بعيد، لأن الآية مكية، وإنما أسلم هؤلاء بالمدينة، فحمل الآية على الإطلاق، أولى ﴿فَلاَ تَكُونَنَّ ﴾ خطاب للنبي ﷺ والمواد غيره ﴿ حَقَّتْ عَلَيْهِمْ كَلِمَةُ رَبُّكَ ﴾ أي قضى أنهم لا يؤمنون ﴿ فَلَوْلا كَانَتْ قَرْيَةٌ آمَنَتْ ﴾ لولا هنا للتحضيض بمعنى هلاً، وقرىء في الشاذ هلاً، والمعنى هلاً كانت قرية من القرى المتقدَّمة آمنت قبل نزول العداب فنفعها إيمانها: إذ لا ينفع الإيمان بعد معاينة العداب كما جرى لفرعون ﴿ إِلاَّ قَوْمَ يُونُسُ ﴾ استثناء من القرى، إلأن المراد أهلها، وهو استثناء منقطع بمعنى: ولكن قوم يونس لمَّا آمنوا كشفنا عنهم العذاب، ويجوز أن يكون متَّصلاً، والجملة في معنى النفي كأنه قال ما آمنت قرية إلا قوم يونس، ورُوِيَ في قصصهم أن يونس عليه السلام أنذرهم بالعذاب، فلما رأوه قد خرج من بين أظهرهم علموا أن العداب ينزل بهم فتابوا وتضرّعوا إلى الله تعالى فرفعه عنهم ﴿ومَتَّعْنَاهُمْ إِلَى حِينٍ﴾ يريد إلى آجالهم المكتوبة في الأزل ﴿ أَفَأَنْتَ تُكُرِهُ النَّاسَ حَتَّى يَكُونُوا مُؤْمِئِينَ ﴾ الهمزة للإنكار أي أتريد أنت أن تُكوِه الناس في إدخال الإيمان في قلوبهم وتضطرهم إلى ذلك، وليس ذلك إليك إنما هو بيد الله، وقيل المعنى أفأنت تُكرِه الناس بالقتال حتى يؤمنوا أو كان هذا في صدر الإسلام قبل الأمر بالجهاد ثم نسخت بالسيف ﴿ انظرُوا ﴾ أمر بالاعتبار والنظر قي آيات الله ﴿ وَمَا تُغْنِيَ الْآيَاتُ وَالنُّذُرُّ مَن قَوْم لاَّ يُؤْمِنُونَ﴾ يعني مَن قضى الله عليه أن لا يؤمِن، وما نافية أو استفهامية يراد بها النفي ﴿فَهَلْ يَنتَظِرُونَ ﴾ الآية؛ تهديد ﴿جَقًّا عَلَيْنَا ﴾ المتراض بين العالمل

ومعموله وهما كذلك، وننج المؤمنين ﴿وَأَنْ أَقِمْ وَجُهَكَ﴾ الوجه هنا بمعنى القصد والدين ﴿وَمَا أَنَا عَلَيْكُم بِوَكِيلٍ﴾ منسوخ بالقتال، وكذلك قوله واصبر حتى يحكم الله وعد بالنصر والظهور على الكفّار.



#### مكيّة إلاّ الآيات ١٦ و١٧ و١١٤ فمدنيّة وآياتها ١٦٣ نزلت بعد سورة يونس

### ينسب الله الكنب التحسيد

الَّرْ كِنَابُ أُخْكِمَتْ ءَايَنَكُمْ ثُمَّ فُصِّلَتْ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ خَبِيمٍ ۞ أَلَّا تَعَبُدُوۤاْ إِلَّا اللَّهُ ۚ إِنَّنِي لَكُو مِّنَهُ نَلِّيْتُ وَبَشِيرٌ ۞ وَأَنِ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُو ثُمَّ تُومُوٓاْ إِلَيْهِ يُمَيِّعْكُم مَّنَاعًا حَسَنًا إِلَىٰۤ أَجَلِ مُسَمَّى وَيُوۡتِ كُلَّ ذِى فَضْلِ

# بسم اللهِ الرَّحمان الرّحيم

﴿الرِ ﴿كِتَابُ ﴾ يعني القرآن، وهو خبر ابتداء مضمر ﴿أُخْكِمَتُ ﴾ أي أُتقنت فهو من الإحكام للشيء ﴿فُمَّ فُصِّلَتُ ﴾ قيل معناه بيّنت وقيل قطعت سورة سورة ، وثم هنا ليست للترتيب في الزمان، وإنما هي لترتيب الأحوال: كقولك فلان كريم الأصل ثم كريم الفعل ﴿أَلاَّ تَعْبُدُوا إِلاَّ اللَّهَ ﴾ أن مفسّرة وقيل مصدرية في موضع مفعول من أجله، أو بدل من الآيات أو يكون كلامًا مستأنفًا منقطعًا عمّا قبله على لسان رسول الله صلّى الله عليه وآله وسلّم، ويدلّ على ذلك قوله: ﴿إنّنِي لَكُم مّنه نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ ﴾ ﴿وَأَنِ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمّ تُوبُوا إلَيْهِ ﴾ أي استغفروه مما تقدّم من الشرك والمعاصي، ثم ارجعوا إليه بالطاعة والاستقامة عليها ﴿يُمَتّغُكُم مّتاعًا حَسَنًا ﴾ أي ينفعكم في الدنيا بالأرزاق، والنّعَم، والخيرات، وقيل هو طيب عيش المؤمن برجائه في الله ورضاه بقضائه، لأن الكافر قد يتمتع في الدنيا بالأرزاق ﴿إِلَى أَجَلِ مُسَمّى ﴾ يعني إلى الموت ﴿وَيُؤْتِ كُلَّ ذِي فَضْلٍ فَضْلُهُ أي يعطي في الآخرة

فَضَلَةٌ وَإِن تَوَلَّوْا فَإِنِّ أَخَافَ عَلَيْكُوْ عَذَابَ يَوْمِ كَبِيرٍ ﴿ إِلَى اللّهِ مَرْجِعُكُو وَهُوَ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَلِيرُ ﴿ اللّهِ مَرْجِعُكُو وَهُو عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَلِيرُ ﴿ اللّهِ مِنْ اللّهُ مُسْفَقُهُا وَيَعْلَمُ مُسْفَقَهُا وَمُعَلَمُ مُسْفَقَهُا وَمُسْتَوْدَ عَهَا كُلُّ فِي حَبَيْبٍ مُهِ وَمَا مِن دَابَتِهِ فِي الْأَرْضِ إِلّا عَلَى اللّهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْفَقَهُا وَمُسْتَوْدَ عَهَا كُلُّ فِي حَبَيْبٍ مُهِ وَمَا مِن دَابَتِهِ فِي الْأَرْضِ إِلّا عَلَى اللّهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْفَقَهُا وَمُسْتَوْدَ عَهَا كُلُّ فِي حَبَيْبٍ مُهِينِ ﴿ وَهُو اللّذِي خَلَقَ السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ فِي سِتَةِ أَيْتَامِ وَصَابَ عَرْشُهُم عَلَى الْمُوتِ وَالْأَرْضِ فِي سِتَةِ أَيْتَامِ وَكَانَ عَرْشُهُم عَلَى الْمُوتِ وَالْأَرْضِ فِي سِتَةِ أَيْتَامِ وَكَانِ عَرْشُهُم عَلَى الْمُوتِ وَالْمَرْضِ فِي سِتَةِ أَيْتُهُمُ الْحَسَنُ عَمَلاً وَلَيْنِ الْمَوْتِ الْمَوْتِ لَيَقُولَنَ اللّذِينَ كَفُولُوا إِنْ هَلَا آ إِلّا سِحَرٌ مُبِينٌ ﴿ وَلَهِنَ الْمَوْتِ لِيَقُولُنَ اللّذِينَ كَفُولُوا إِنْ هَلَا آ إِلّا سِحَرٌ مُبِينٌ فِي وَلَيْنَ الْمَوْتِ لِيَقُولُنَ اللّذِينَ الْفِينَ الْمِيمَ اللّهُ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَا كَانُوا بِهِ مَعْدُودَةٍ لِلْتَعُولُونَ مَا يَعْهِمُ أَلَا يَوْمَ يَالِيهِمْ لَيْسَ مَصْرُوفًا عَنْهُمْ وَحَافَ بِهِم مَا كَانُوا بِهِ عَلَى الْمُولِ الْمُؤْلِقُ الْمِنْ الْمُؤْلِقُ الللّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُونُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُولُ الْمُؤْلُولُولُولُ

كل ذي عمل جزاء عمله، والضمير يحتمل أن يعود على الله تعالى أو على ذي فضل ﴿وَإِن تَوَلُوا﴾ خطاب للناس وهو فعل مستقبل حذفت منه إحدى التاءين ﴿عَذَابَ يَوْم كَبِيرِ﴾ يعني يوم القيامة أو غيره كيوم بدر ﴿ أَلاَ إِنَّهُمْ يَثْنُونَ صُدُورَهُمْ لِيَسْتَخْفُوا مِنْهُ ﴾ قيل كَان الكفّار إذا لقيهم رسول الله ﷺ يردّون إليه ظهورهم لئلا يرونه من شدّة البغض والعداوة، والضمير في منه على هذا يعود إلى رسول الله ﷺ، وقيل إن ذلك عبارة عمّا تنطوى عليه صدورهم من البغض والغلّ، وقيل هو عبارة عن إعراضهم لأن من أعرض عن شيء انثني عنه وانحرف والضمير في منه على هذا يعود على الله تعالى أي يريدون أن يستخفّوا من الله تعالى فلا يطلع رسوله ولا المؤمنون على ما في قلوبهم ﴿ أَلاَ حِينَ يَسْتَغْشُونَ ثِيَابَهُمْ ﴾ أي يجعلونها أغشية وأغطية كراهية لاستماع القرآن، والعامل في حين يعلم ما يسرّون، وقيل المعنى يريدون أن يستخفوا حين يستغشون ثيابهم، فيوقف عليه هذا، ويكون يعلم استثنافًا ﴿وَمَا مِن دَائِةٍ في الأَرْضِ إلاَّ عَلَى اللَّهِ رِزْقُهَا﴾ وعد وضمان صادق، فإن قيل: كيف قال على الله بلفظ الوجوب، وإنما هو تفضّل، لأن الله لا يجب عليه شيء؟ فالجواب: أنه ذكره كذلك تأكيدًا في الضمان، لأنه لمّا وعد به صار واقعًا لا محالة لأنه لا يخلف الميعاد ﴿وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرَّهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا﴾ المستودع صلب الأب والمستقر بطن المرأة وقيل المستقر المكان في الدنيا والمستودع القبر ﴿وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى المَاءِ ﴾ دليل على أن العرش والماء كانا موجودين قبل خلق السموات والأرض ﴿لِيَبْلُوَكُمْ﴾ أي ليختبركم اختبارًا تقوم به الحجّة عليكم ولأنه كان عالمًا بأعمالكم قبل خلقكم ويتعلق ليبلوكم بخلق ﴿سِخْرٌ مُّبينٌ﴾ يحتمل أن يشيروا إلى القرآن، أو إلى القول بالبعث يعنون أنه باطل كبطلان السَّحر ﴿ وَلَئِنْ أَخَّرْنَا عَنْهُمُ الْعَذَابَ ﴾ يحتمل أن يريد عذاب الدنيا أو الآخرة ﴿ إِلَى أُمَّةٍ مَّعْدُودَةٍ ﴾ أي إلى وقت محدود ﴿ لْيَقُولُنَّ مَا يَسْتَهْ زِءُونَ ﴿ وَكَيْنَ أَذَقَنَا ٱلْإِنسَانَ مِنَّا رَحْمَةَ ثُمَّ نَزَعْنَهَا مِنْ لُهُ إِنَّهُ لَيَوُولُ ﴿ وَلَهِنَ أَذَقَنَالُهُ نَعْمَاءَ بَعْدَ ضَرَّاءً مَسَنَّهُ لَيَقُولَنَّ ذَهَبَ ٱلسَّيِّعَاتُ عَنَّ إِنَّهُ لَفَيْ عُفُورُ ﴿ اللَّا يَعْنَاتُ عَنَّ إِنَّهُ لَفَيْ عُفُورً ﴾ اللَّذِينَ صَبَرُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ أُولَتِكَ لَهُم مَّغْفِرَةً وَأَجَّرُ كَيْرُ شَاعَلُ عَلَى اللَّا يَعْفَى اللَّا عَلَيْهِ كَنَرُ الْ عَلَيْهِ كَنَرُ الْوَ حَمَاءَ مَعْمُ مَلَكُ اللَّهُ بَعْضَ مَا يُعْفَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ إِنَّ مَنْ اللَّهُ إِن كُنتُمْ صَدِوْيِنَ ﴿ اللَّهُ ال

يَحْبِسُهُ ﴾ أي أي شيء يمنع هذا العذاب الموعود به، وقولهم ذلك على وجه التكذيب والاستخفاف ﴿وَلَثِنَ أَذَقْنَا﴾ الآية: ذم لمَن يقنط عند الشدائد، ولمَن يفتخر ويتكبُّو عند النَّعَم، والرحمة هنا والنعماء يراد بهما الخيرات الدنيوية، والإنسان عامّ يراد به النَّجَعْلُونَ والاستثناء على هذا متصل وقيل المراد بالإنسان الكافر فالاستثناء منتقطع ﴿فَلَعَلَّكَ تَارِكُ بَغضَ مَا يُوحَىٰ إِلَيْكَ﴾ الآية: كان الكِفّار يقترخون على رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم أن يأتي بكنز أو يأتي معه مَلَك، وكانوا يستهزؤون بالقرآن فقال الله تعالى له: افلعلك تارك أن تلقى إليهم بعض ما أُنزل إليك ويثقل عليك تبليغهم من أجل استهزائهم، أو لعلك يضيق صدرك من أجل أن يقولوا لولا أنزل عليه كنز أو جاء معه مَلَك، والمقصود بالآية تسلية النبي على عن قولهم حتى يبلغ الرسالة، ولا يبالي بهم، وإنما قال ضائق، ولم يقل ضيق ليدلُّ على اتساع صدره عليه السلام وقلَّة ضيفه ﴿إِنَّمَا أَنتَ نَلِيرٌ ﴾ أي اليش عليك إلاَّ الإنذار والتبليغ والله هو الوكيل الذي يقضي بما شاء من إيمانهم أو كفوهم ﴿أَمْ يَقُولُونَ اقْتَوَاهُ﴾ أم هنا منقطعة بمعنى بل والهمزة والضمير في افتراه لما يوحى إليه ﴿قُلْ فَأَتُوا بِعَشْرُ سُؤُنِّ لَمُثْلِقِ﴾ تحدّاهم أوّلاً بعشر سور فلما بانَ عجزهم تحدّاهم بسورة واحدة فقال فأتوا بسورة من المظفه والمماثلة المطلوبة في فصاحته وعلومه ﴿مُفْتَرِّيَاتِ﴾ صفة لعشر سور، وذلك مقابلة لقولهم افتراه، وليست المماثلة في الافتراء ﴿وَاهْعُوا مَنِ اسْتَطَعْتُم﴾ أي استعينو المنتم ﴿قَإِنَّ لَمْمُ يَسْتَجِيبُوا لَكُم فَاعْلَمُوا أَنَّمَا أُنزِلَ بِعِلْم اللَّهِ ﴿ فِيهِا وَجَهَانَ : أَحَدُهُمَا أَن تَكُونَ مِخَاطِبَةُ مِنْ اللهُ للنبي صلَّى الله عليه وآله وسلَّم وللمؤمنين؛ أي إن لم يستجب الكفَّار إلى ما دعوتموهم إليه مِن معارضة القرآن فاعلموا أنه من عنه الله، وهذا على معنى دوموا غلى على علمكم باللك أو زيدوا يقينًا به، والثاني أن يكنون خطابًا من النبي أصلَّى الله عليه وآله وسلَّم للكفَّار أي لِللَّ لهم يستجب من تدعونه من دون الله إلى شيء من المعارضة ولا قدر جميعكم عليه؛ فاعلموا أنه

من عند الله، وهذا أقوى من الأول لقوله: فهل أنتم مسلمون، ومعنى بعلم الله: بإذنه، أو بما لا يعلمه إلاّ الله من الغيوب وقوله فهل أنتم مسلمون لفظه استفهام، ومعناه استدعاء إلى الإسلام وإلزام للكفّار أن يسلموا لما قام الدليل على صحة الإسلام لعجزهم عن الإتيان بمثل القرآن ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ الحَيّاةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا﴾ الآية: نزلت في الكفّار الذين يريدون الدنيا ولا يريدون الآخرة إذ هم لا يصدقون بها، وقيل نزلت في أهل الربا من المؤمنين الذين يريدون بأعمالهم الدنيا حسبما ورد في الحديث في القارىء والمنفق والمجاهد الذين أرادوا أن يُقال لهم ذلك إنهم أول مَن تسعر بهم النار، والأول أرجح لتقدّم ذكر الكفار المناقضين للقرآن فإنما قصد بهذه الآية أُولئك ﴿ نُوف إلَيْهِمْ أَعْمَالُهُمْ فِيهَا ﴾ نُوف إليهم أُجور المناقضين لقرآن فإنما قصد بهذه الآية أُولئك ﴿ نُوف إلَيْهِمْ أَعْمَالُهُمْ فِيهَا ﴾ نُوف الدنيا والمجرور متعلق بقوله نوف أو بأعمالهم ﴿ وَحَبِطَ مَا صَنَعُوا فِيهَا ﴾ الضمير في فيها هنا يعود على الدنيا والمجرور متعلق بقوله نوف أو بأعمالهم ويعود على الدنيا إن تعلق بصنعوا.

﴿أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيْنَةٍ مِّن رَبِهِ الآية معادلة لما تقدّم، والمعنى أفمَن كان يريد الحياة الدنيا كمَن كان على بيّنة من ربّه: النبي عَلَيْ والمؤمنون لقوله بعد ذلك: ﴿أُولَئِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ ﴾، ومعنى البيّنة البرهان العقلي والأمر الجلي ﴿وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مُنْهُ ﴾ الضمير في يتلوه للبرهان وهو البيّنة ولمَن كان على بيّنة من ربّه، والضمير في منه للربّ تعالى، ويتلوه هنا بمعنى يتبعه والشاهد يريد به القرآن فالمعنى يتبع ذلك البرهان شاهد من الله وهو القرآن، فيزيد وضوحه وتعظم دلالته، وقيل إن الشاهد المذكور هنا هو علي بن أبي طالب ﴿وَمِن قَبْلِهِ كِتَابُ مُوسَى ﴾ أي ومن قبل ذلك الكتاب الشاهد كتاب موسى، وهو أيضًا دليل آخر متقدّم، وقد قيل أقوال كثيرة في معنى هذه الآية وأرجحها ما ذكرنا ﴿وَمِنَ الأَخْرَابِ ﴾ أي من أهل مكة ﴿وَيَقُولُ الأَشْهَادُ ﴾ جمع شاهد كأصحاب،

الذير كذبوا على ربيعة الا لعندة الله على الظّليميين الله الذين يشاللون عن سبيل الله ويبعث الذين يشاللون عن سبيل الله ويبعث الآرض وما كان له من دون الله من أولياة يضاعف لهم العذاب ما كانوا يستطيعون السّمة وما حكانوا يبيرون في الآرض وما كان له من دون الله من أولياة يضاعف لهم العذاب ما كانوا يستطيعون السّمة وما حكانوا يبيرون في الآجرة هم أوليته الأخسرون الدين خيروا أنفسهم وضل عنهم ما حكانوا يفترون الله كرم أنهم في الآجرة هم الأخسرون الدين عرف المتعدد والمتعدد والتعدد المتعدد والمتعدد وا

ويحتمل أن يكون من الشهادة فيراد به الملائكة والأنبياء أو من الشهواد بمعنى الحضور، فيراد به كل من حضر الموقف ﴿وَيَبْغُونَهَا عِوجًا ﴾ أي يطلبون اعوجهاجها أو يصفونها بالإعوجاج ﴿لَمْ يَكُونُوا مُعْجِزِينَ﴾ أي لا يفلتون ﴿يُضَاعَفُ لَهُمُ الْعَذَابُ﴾ إخبار عن تشهديم عِذَابِهِم وليس بصفة لأولياء ﴿مَا كَانُوا يَسْتَطِيعُونَ السَّمْعَ ﴾ الآية: ما نافية والضيمير للكفَّاري والمعنى وصفهم بأنهم لا يسمعون ولا يبصرون كقوله: ﴿ خَتَمَ اللَّهُ عَلَى قُلُولِهِ ﴾ [البقرة: ٧] الآية. وقيل غير ذلك، وهو بعيد ﴿لاَ جَرَمَ﴾ أي لا بدّ ولا شِك ﴿أَخْبَتُوا﴾ أي خشعوا وقيل أنابوا ﴿مَثَلُ الْفَرِيقَيْنِ﴾ يعني المؤمنين والكافرين ﴿كَالْأَعْمَى والأَصَمُّ وَالْبَصِير والسَّمِيع﴾ شبَّه الكفّار بالأعمى والأصم، وشبِّه المؤمنين بالبصير والسميع فهو على هذا تمثيل للمؤمنين بمثالين، وتمثيل للكافرين بمثالين، وقيل التقدير كالأعمى وألأصم، والبصير والسميع، فالواو لعطف الصفات فهو على هذا تمثيل للمؤمنين بمثال والعدا وهو مَّنْ جمع بين السمع والبصر، وتمثيل للكفّار بمثال واحد وهو مَن جمع بين العُمَى والصُّمم ﴿عَذَابَ يَوْمُ أَلِيمِ﴾ وصف اليوم بالأليم على وجه المجاز لوقوع الألم فيه ﴿أَزَاؤُلُنَّا﴾ لَجَمْعُ أرذل وهم سُفلة الناس، وإنما وصفوهم بذلك لفقرهم جهلاً منهم واعتقاد أن الشرف هو بالمال والجاه، وليس الأمر كما اعتقدوا، بل المؤمنون كانوا أشرف منهم على حال فقوهم وخمولهم في الدنيا، وقيل إنهم كانوا حاكة وحجامين، والختار ابن عطية أنهم أرادوا أنهم أراذل في أفعالهم لقول نوح: وَمَا علمي بما كانوا يعملون ﴿بَادِيَ الرَّأْيِ ﴾ أي أول الرأي من غير نظر ولا تدبير، وبادي منصوب على الظرفية أصله وقت حدوث أول رأيهم، والعامل

نَظُنُكُمْ كَذِبِينَ ﴿ قَالَ يَنَقُومِ أَرَهَ يَتُمُ إِن كُنتُ عَلَى بَيْنَةٍ مِّن رَّبِي وَ النبى رَمَّمَةً مِن عِندِهِ فَعُمِّيتَ عَلَيْهُ أَنْلُوهُ كُمُوهَا وَأَنتُم لَمَا كَرِهُونَ ﴿ وَيَعَوْمِ لَا أَسْتُلُكُمُ عَلَيْهِ مَا لَا إِنْ أَجْرِى إِلَا عَلَى اللّهِ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ النّذِينَ اَمَنُوا أَ إِنّهُم مُّلَافُوا رَبِّهِمْ وَلَا كَنِي آرَنكُمُ قَوْمًا جَهَ لُونَ ﴿ وَيَعَوْمِ مَن وَمَا أَنا بِطَارِدِ النّذِينَ اللّهِ إِن طَرَةً مُّهُم أَفَلا لَذَكَ رُونَ ﴿ وَلاَ أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَانِنُ اللّهِ وَلاَ أَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلاَ اللّهُ أَيْن مَلَكُ وَلا أَقُولُ لِللّهِ مِن اللّهِ إِن طَرَحَةً مُ أَفَلا لَذَكِ مَ تَرْدُرِى آعَيُنكُمْ لَن يُوتِيهُمُ اللّهُ خَيْراً اللهُ أَعْلَمُ بِمَ اللّهُ عِمَا فِي آنفُسِهِمْ إِنِي اللّهُ إِن مَلْكُ وَلا اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَيْراً اللّهُ أَعْلَمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللللّ

فيه اتَّبعوك على أصحّ الأقوال، والمعنى اتَّبعك الأراذل من غير نظر ولا تشبث، وقيل هو صفة لبشرًا مثلنا: أي غير مثبت في الرأي ﴿وَمَا نَرَى لَكُمْ عَلَيْنَا مِن فَضَل ﴾ أي من مِزية وشرف، والخطاب لنوح عليه السلام ومَن معه ﴿عَلَى بَيِّنَةٍ مِّن رَّبِّي﴾ أي عَلَى برهان وأمر جلي، وكذلك في قصة صالح وشعيب ﴿وآثانِي رَحْمَةٌ مِّنْ عِندِهِ ﴿ يعني النبوّة ﴿ فَعُمِّيتُ عَلَيْكُم﴾ أي خفيت عليكم، والفاعل على هذا البيّنة أو الرحمة ﴿أَثْلُومُكُمُوهَا﴾ أي أنكرهكم على قبولها قِهرًا وهذا هو جواب أرأيتم: ومعنى الآية أن نوحًا عليه السلام قال لقومه أرأيتم إن هداني الله وأضلَّكم أأجبركم على الهدى وأنتم له كارهون ﴿لاَ أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مَالاً﴾ الضمير في عليه عائد على التبليغ ﴿ وَمَا أَنا بِطَارِدِ الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ يقتضي أنهم طلبوا منه طرد الضعفاء ﴿إِنَّهُم مُّلاَّقُوا رَبِّهِم ﴾ المعنى أنه يجازيهم على إيمانهم ﴿مَنْ يَنصُرُنِي مِنَ اللَّهِ إِن طَرَدْتُهُمْ ﴾ أي من يدفع عني عقاب الله إن ظلمتهم بالطّرد ﴿وَلاَ أَقُولُ لَكُمْ عِندِي خَزَائِنُ اللَّهِ ﴾ الآية: أي لا أدّعي ما ليس لي فتنكرون قولي ﴿تَزْدَرِي﴾ أي تحتقر من قولك زريت الرجل إذا قصرت به، والمراد بالذين تزدري أعينهم ضعفاء المؤمنين ﴿إِنِّي إِذَا لَمِنَ الظَّالِمِينَ﴾ أي إن قلت للمؤمنين لن يؤتيهم الله خيرًا، والخير هنا يحتمل أن يريد به خير الدنيا والآخرة ﴿جَادَلْتَنَا﴾ الجدال هو المخاصمة والمراجعة في الحجة ﴿فَأَتِنَا بِمَا تَعِدُنَا﴾ أي بالعذاب ﴿ وَلاَ يَنفَعُكُمْ نُصْحِي ﴾ الآية: جزاء قوله إن أردت أن أنصح لكم، هو ما دلّ عليه قوله نصحي وجزاء قوله إن كان الله يريد أن يغويكم: هو ما دلّ عليه قوله لا ينفعكم نصحي، فتقديرها: إن أراد الله أن يغويكم لن ينفعكم نصحي إن نصحت لكم، ثم استأنف قوله هو ربَّكم، ولا يجوز أن يكون ربكم هو جواب الشرط ﴿أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ﴾ الآية:

الضمير في يقولون لكفّار قريش، وفي افتراه لمحمد صلّى الله تعالى عليه وعلى آله وسلّم، هذا قول جميع المفسّرين، واختار ابن عطية أن تكون في شأن نوح عليه السلام، فيكون الضمير في يقولون لقوم نوح، وفي افتراه لنوح لئلا يعترض ما بين قصة نوح بغيرها وهو بعيد ﴿إِجْرَامِي﴾ أي ذنبي ﴿فَلاَ تَبْتَئِسُ﴾ أي قلا تحزن ﴿وَاصْنَع القُلْكَ بِأَعْيَنِنَا﴾ أي تحت انظرنا وحفظنا ﴿وَوَحْيِنَا﴾ أي وتعليمنا لكَ تَيْف تصنع الفُلْكَ ﴿وَلَا تُخَاطِبُنِي فِي اللَّذِينَ ظَلَمُوا﴾ أي لا تشفع لي فيهم، فإني قد قضيت عليهم بالغرق ﴿كُلَّمَا﴾ يحتمل أن يُكون الجوابها سخروا منه، أو قال إن تسخروا ﴿فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ﴾ تهديد و ﴿مَن يَأْتِيهِ ﴾ منصوب بتعلمون ﴿عَذَابٌ يُخْرِيهِ ﴾ هو الغرق والعذاب المقيم عذاب النار ﴿حَتَّى إِذَا جَاءَ أَمْرَنَّا ﴾ عاية لقوله ويصنع القُلُك ﴿ وَقَارَ التَّنُورُ ﴾ أي فار بالماء وجعل الله تلك العلامة لنوح ليركب حيثنا فَيُ السَفَيْنَةِ، وَالْمَرَاد بِالْتَنُورِ الذي يُوقد فيه عَنْد ابن عباس وغيره، ورُزُونِيَ أَنَهُ كَان تُتُؤّر أَدُم عَلْصَ إِلَى تَوْجُهُ وَقَيْلُ الثَّنُورُ وَجِهِ الأَرْضِ ﴿ قُلْنَا اخْمِلْ فِيهَا مِنْ كُلِّ زُوْجَنِنِ الْنَيْنُ ﴾ اللَّمْرَأُد بالزوجين الذَّكر والأنشى من الحيوان، وقرىء من كل بغير تنوين فعملُ احملُ في النَّينُ وْمَنْ وَرَا بِالْتَنْوِينَ عَمَلَ احْمَلُ فِي زُوْجِينِ وَجَعَلِ اثنينِ نَعْتَ لَهُ عَلَى جَهَةَ التّأْكَيْدُ ﴿وَأَلْمُلْكَ﴾ أي قرابتك، وهو معظوف على ما عمل فيه احمل ﴿ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيه القَوْلُ ﴾ أي من قُضِيَ عليه بالعداب فهو مستنى من أهله، والمراد بذلك ابنه الكافر وامرأته الوَّمَن آمَنَ معطوف على أهلك، أي احمل أهلك ومن آمن من غيرهم ﴿ وَمَا آمَنَ مَعْهُ إِلَّا قَلِيلٌ ﴾ قيل كانوا ثمانين وقيل عشرة وقيل ثمانية ﴿وَقَالَ ارْكَبُوا فِيهَا﴾ الضمير في قال لنوح، والخطاب لكن كان معهم والضَّمْير في فيها للسفينة، ورُوِيَ أنهم رَكبوا فيهَا أَوْلَ يُومُ لِمَن رَجِبُهُ، واستقرَّت على النجودي يوم حاشوراء ﴿ بِسُم اللَّهِ مَجْزَاهَا وَمُرْسَاهَا ﴾ اشتقاق مُجراها من النجري،

نُوحُ أَبْنَهُ وَكَانَ فِي مَعْزِلِ يَنْبُنَى ٱرْكَب مَعَنَا وَلَا تَكُن مَّعَ ٱلْكَفِرِينَ ﴿ قَالَ سَنَاوِى إِلَىٰ جَبَلِ يَعْضِمُنِي مِنَ الْمَوْجُ جَبَلِ يَعْضِمُنِي مِنَ الْمَاءَ قَالَ لَا عَاصِمَ ٱلْيَوْمَ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ إِلَّا مَن رَّحِمَ وَحَالَ بَيْنَهُمَا ٱلْمَوْجُ وَكَالَ مِن ٱلْمُغْرَقِينَ ﴿ وَمَالَ بَيْنَهُمَا اللَّهُ مِنَ الْمَعْرَقِينَ الْمُعْرَقِينَ الْمُعْرَقِينَ الْمَعْرَقِينَ الْمَعْرَقِينَ الْمَعْرَقِينَ الْمَعْرَقِينَ الْمُعْرَقِينَ اللَّهُ وَقُضِي ٱلْأَمْرُ وَلَا مَن رَّحِمَ وَغِيضَ ٱلْمَاهُ وَقُضِي ٱلْأَمْرُ

واشتقاق مرساها من الإرساء، وهو الثبوت. أو من وقوف السفينة، ويمكن أن يُكونا ظرفين للزمان أو المكان، أو مصدرين، ويحتمل الإعراب من وجهين: أحدهما أن يكون اسم الله في موضع الحال من الضمير في اركبوا، والتقدير اركبوا متبرّكين باسم الله أو قائلين بسم الله، فيكون مجراها ومرساها على هذا ظرفين للزمان بمعنى وقت إجرائها وإرسائها أو ظرفين للمكان، ويكون العامل فيه ما في قوله بسم الله من معنى الفعل في موضع خبر ويكون قوله بسم الله متصلاً مع ما قبله، والجملة كلام واحد، والوجه الثاني: أن يكون كلامين فيوقف على اركبوا فيها ويكون بسم الله في موضع خبر، ومجراها ومرساها مبتدأ بمعنى المصدر أي إجراؤها وإرساؤها ويكون بسم الله على هذا مستأنفًا غير متصل بما قبله ولكنه من كلام نوح حسبما رُوِيَ أن نوحًا كان إذا أراد أن يجري بالسفينة قال بسم الله فتجري، وإذا أراد وقوفها قال بسم الله فتقف ﴿وَهِيَ تَجْرِي بِهِمْ فِي مَوْجٍ كَالْجِبَالِ﴾ رُوِيَ أَن الماء طبق ما بين السماء والأرض فصار الكل كالبحر قال ابن عطية وهذا ضعيف، وأين كان الموج كالجبال على هذا، وصوّبه الزمخشري، وقال كانت تجري في موج كالجبال قبل التطبيق، وقبل أن يغمر الماء الجبال ﴿وَنَادَى نُوحٌ ابْنَهُ ﴾ كان اسمه كنعان، وقيل يام وكان له ثلاث بنون سواه وهم سام وحام ويافث، ومنهم تناسل الخلق ﴿فِي مَعْزِلِ﴾ أي في ناحية ﴿ لاَ عَاصِمَ الْيَوْمَ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ إِلاَّ مَن رَّحِمَ ﴾ يحتمل أربعة أوجه: أحدها أن يكون عاصم اسم فاعل ومن رحم كذلك بمعنى الراحم فالمعنى لا عاصم إلا الراحم وهو الله تعالى، والثاني أن يكون عاصم بمعنى ذي عصمة أي معصوم ومن رحم: بمعنى مفعول أي من رحم الله. فالمعنى لا معصوم إلاّ مَن رحمه الله، والاستثناء على هذين الوجهين متصل، والثالث أن يكون عاصم اسم فاعل ومن رحم بمعنى المفعول، والمعنى لا عاصم من أمر الله لكن مَن رحمه الله فهو المعصوم، والرابع عكسه والاستثناء على هذين منقطع ﴿ اللَّهِي مَاءَكِ﴾ عبارة عن جفوف الأرض من الماء ﴿أَقْلِعِي﴾ أي أمسكي عن المطر ورُوِيَ أنها أمطرت من كل موضع منها ﴿وَغِيضَ الْمَاءُ ﴾ أي نقص ﴿وَقُضِيَ الْأَمْرُ ﴾ أي تم وكمل ﴿واسْتَوَتْ عَلَى الْجُودِيُّ ﴾ أي استقرّت السفينة على الجودي وهو جبل بالموصل ﴿وَقِيلُ بُعْدًا ﴾ أي هلاكًا، وانتصب على المصدر.

وَاسْتَوَتْ عَلَى ٱلْجُودِيِّ وَقِيلَ بُعْدًا لِلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ وَفَادَىٰ نُوحٌ رَّبَهُ, فَقَالَ نَبِ إِنَّ ٱبْنِي مِنْ ٱهْلِكَ إِنَّهُ عَلَى عَلَى الْحَوْدَ فَلَا وَعَلَى الْمَعْدُ اللّهَ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

﴿ وَنَادَى نُوحٌ رَبِّهُ ﴾ يحتمل أن يكون هذا النداء قبل الغرق فيكون العطف من غير ترتيب، أو يكون بعده ﴿فَقَالَ رَبِّ إِنَّ ابْنِي مِنْ أَهْلِي﴾ أي وقد وعدتني أيناتنجي أهالي ﴿قَالَ يَا نُوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ ﴾ أي ليس من أهلك الذين وعدتك بنجاتهم، الأنه، كافوا، وقال الزمخشري: لم يكن ابنه ولكنه خانته أمّه، وكان لغير رشده وهذا ضعيف، لأن الأنبياء عليهم السلام قد عصمهم الله من أن تزني نساؤهم ولقوله ونادى نوح إبنه ﴿إِنَّهُ عَمَلٌ خَيْنُ صَالِح ﴾ فيه ثلاث تأويلات على قراءة الجمهور: أحدها أن يكون الضمير في إنه لسؤال نوج نجاةً ابنه، والثاني أن يكون الضمير لابن نوح وحذف المضاف من الكملام تقديره إنه ذو عمل غير صالح، والثالث أن يكون الضمير لابن نوح، وعمل: مصدر وصف به مبالغة كقولك رجل صوم، وقرأ الكسائي «عمل» بفعل ماض «غير صالح» بالنصب، والضمير على هذا لابن نوج بلا إشكال ﴿فَلاَ تَسْأَلُنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾ أي لا تطلب مني أمرًا الا تعلم أصواب هو أم غير صواب، حتى تقف على كنهه، فإن قيل: لِمَ سمّى نداءه سؤالاً، ولا سِوَال فيه؟ فالجواب أنه تضمن السؤال وإن لم يصرّح به ﴿إِنِّي أَعِظُكَ أَن تَكُونَ مِنَ الْجَاهِلِينَ ﴾ أن في موضع مفعول من أجله تقديره أعظك كراهة أن تكون من الجاهلين، وليس في ذلك وصف له بالجهل، بل فيه ملاطفة وإكرام ﴿الْهِبِطْ بِسَلاَمٍ مِّنَّا ﴾ أي الهبطرمن السفينة بسلامة ﴿وَعَلَى أُمَم مِّمَّن مَّعَكَ﴾ أي ممّن معك في السفينة والَّختار الزمخشري إن يكون المعنى من ذريّة من معك، ويعنى به المؤمنين إلى يوم القيامة، فمن على هذا الايتداء الغاية، والتقدير على أمم ناشئة ممّن معك، وهلى الأول تكون من لبيان الجنس ﴿وَأَلْهُمَّ سَنُمَتُعُهُمْ ﴾ يعني نمتعهم متاع الدنيا وهم الكِفّان إلى يوم القيامة ﴿ تِلْلِكَ مِنْ أَنْبَاءِ الْغَيْبِ ﴾ إشارة إلى القصة، وفي الآية دليل على أن القرآن من عند الله لأن النبي صلَّى الله عليه وآله غَيْرُهُۥ إِن أَنتُمْ إِلّا مُفْتَرُونَ ﴿ يَنفَوْمِ لَا أَسْتُكُمُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِن أَجْرِي إِلّا عَلَى الّذِي فَطَرَفَ أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴿ وَيَنفَوْمِ السّتَغْفِرُوا رَبّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ بُرْسِلِ السّمَاءَ عَلَيْكُمُ مَلْ وَلَا نَنوَلُوا بُعْرِمِينَ ﴿ قَالُوا يَنهُودُ مَا جِعْتَنَا بِبَيْنَةِ وَمَا مِعْنُ بِيَارِي وَمَا خَنُ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ ﴿ قَالُوا يَنهُولُ إِلّا اعْتَرَبْكَ بَعْضُ ءَالِهَ يَن فَي أَلِهُ وَمَا عَن قَوْ اللّهُ وَمَا خَنُ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ ﴿ قَالُوا يَنهُولُ إِلّا اعْتَرَبْكَ بَعْضُ ءَالِهَ يَعْنُ عَلَى اللّهِ وَمَا عَن لَكَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ إِن نَقُولُ إِلّا اعْتَرَبْكَ بَعْضُ ءَالِهَ يَن اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَى اللّهِ وَإِن مَوْ وَاللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ وَإِن وَرَبِّكُمْ مَا مِن دَابَةٍ إِلّا هُوَ ءَاخِذُ إِناصِينِهَا إِنَّ وَيَعْمُ وَلا يَصْرَطِ مِن وَاللّهُ مَن اللّهُ وَلِي وَرَبِّكُمْ مَا مِن دَابَةٍ إِلّا هُو ءَاخِذُ إِناصِينِهَا إِنَّ وَيَعْمُ وَلاَ مَنْرُونِ فَى إِن قَوْلَا فَقَدْ أَبَلَغَتُكُمْ مَا أَزْسِلْتُ بِهِ إِلْكُونُ وَيَسْنَخُلِكُ رَقِ عَلَى صَرَطٍ مُنْ عَلَى اللّهُ وَا فَقَدْ أَبَلَغَتُكُمْ مَا أَزْسِلْتُ بِهِ إِلْكُونُ وَيَسْنَخُلِكُ رَقِي قَوْمًا عَيْرَكُونَ وَلَا تَصْرُونِ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا تَشْرُكُونَ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَى اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ

وسلّم لم يكن يعلم ذلك قبل الوحي ﴿إِنْ أَنْتُمْ إِلاَّ مُفْتَرُونَ ﴾ يعني في عبادتهم لغير الله ﴿ يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُم مَّذْرَارًا ﴾ السماء هنا المطر ومدرارًا بناء تكثير من الدرّ يقال درّ المطر واللبنُ وغيره، وفي الآية دليل على أن الاستغفار والتوبة سبب لنزول الأمطار، ورُوِيَ أن عادًا كان حبس عنهم المطر ثلاث سنين، فأمرهم بالتوبة والاستغفار ووعدهم على ذلك بالمطر، والمراد بالتوبة هنا الرجوع عن الكفر، ثم عن الذنوب، لأن التوبة من الذنوب لا تصح إلا بعد الإيمان ﴿قَالُوا يَا هُودُ مَا جِئْتَنَا بِبَيِّنَةٍ ﴾ أي بمعجزة، وذلك كذب منهم وجحود أو يكون معناه بآية تضطرنا إلى الإيمان بك، وإن كان قد أتاهم بآية نظرية ﴿عَنْ قَوْلِكَ ﴾ أي بسبب قولك ﴿إِن نَقُولُ إِلاَّ اعْتَرَاكَ بَعْضُ آلِهَتِنَا بِسُوءٍ ﴾ معناه ما نقول إلاَّ أن بعض آلهتنا أصابك بجنون لما سببتها ونهيتنا عن عبادتها ﴿فَكِيدُونِي جَمِيعًا ثُمَّ لاَ تُنظِرُونَ﴾ هذا أمر بمعنى التعجيز أي لا تقدرون أنتم ولا آلهتكم على شيء، ثم ذكر سبب قوته في نفسه وعدم مُبالاته بهم، فقال إني توكّلت على الله الآية ﴿مَّا مِن دَابَّةٍ إِلاَّ هُوَ آخِذٌ بِنَاصِيَتِهَا﴾ أي هي في قبضته وتحت قهره، والأخذ بالناصية تمثيل لذلك، وهذه الجملة تعليل لقوة توكُّله على الله وعدم مُبالاته بالخلق ﴿إِنَّ رَبِّي عَلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ يريد أن أفعال الله جميلة وقوله صدق ووعده حقّ، فالاستقامة تامّة ﴿فَإِن تَوَلُّوا فَقَدْ أَبْلَغْتُكُم﴾ أصل تولُّوا هنا تتولُّوا لأنه فعل مستقبل حذفت منه تاء المضارعة، فإن قيل: كيف وقع الإبلاغ جوابًا للشرط، وقد كان الإبلاغ قبل التولِّي؟ فالجواب: أن المعنى إن تتولوا فلا عتب على لأنى قد أبلغتكم رسالة ربّى ﴿ وَلا تَضُرُّونَهُ شَينًا ﴾ أي لا تنقصونه شيئًا: أي إذا أهلككم واستخلف غيركم ﴿ وَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا﴾ إن قيل لِمَ قال هنا وفي قصة شعيب ولما بالواو وقال في قصة صالح ولوط فلما

The the said

مِنْ عَذَابٍ غَلِيظِ ﴿ وَيَنْ مَا أَنْ عَادَا اللّهِ عَالَا اللّهُ مَا أَلْ الْعَدَا إِعَالَا مَا اللّهُ مَا كَا اللّهُ مَا كَا اللّهُ مَا اللّهُ عَادُوا اللّهُ مَا لَكُو مِنْ إِلَهٍ عَيْرُهُمُ اللّا بَعْدًا إِمَا وَقُورِ هُورِ ﴿ وَاللّهُ مَا لَكُو مِنْ إِلَهٍ عَيْرُهُمُ هُو أَنشا كُمْ مِن الأَرْضِ وَاسْتَغْمَرُكُمُ مَنُ وَاللّهُ مَا لَكُو مِنْ إِلَهٍ عَيْرُهُمُ هُو أَنشا كُمْ مِن الأَرْضِ وَاسْتَغْمَرُكُمُ فَي اللّهُ عَلَي اللّهُ عَلَي اللّهُ مَا لَكُو مِن اللّهُ عَلَي اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَي اللّهُ الللللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

بالفاء؟ فالجوأب على ما قال الزمخشري أنه وقع ذلك في قصة صالح ولوط بعد الوغيد فجيء بالفاء التي تقتضي التسبيب كما تقول وعدته فلما جاء الميعاد بخلاف قطلة هؤد وشعيب، فإنه لم يتقدّم ذلك فيهما فعطف بالواو ﴿وَنَجِّينَاهُم مِّن عَذَابٍ غَلِيظٍ ﴾ يحتمل أن يريد به عذاب الآخرة، ولذلك عطفه على النجلة الأولى التي أراد بها النجاة من الريح، ويُحتمل أن يريد بالثاني أيضًا الريح، وكرّوه إعلامًا بأنه عذاب غليظ ﴿ وتعديدًا وللنعمة في نجاتهم ﴿وَجَصَوا رُسُلَهُ ﴾ في جميع الرسل هنا واجهان: أحدهما أن من عضي رسولاً واحدًا لزمه عصيان جميعهم فإنهم متفقون على الإيمان بالله وعلى توحيده، والثاني أن يراد الجنس كِقُولُكُ فَلَانَ يَرَكُبُ الْخَيْلُ وَإِنْ لَمْ يَرَكُبُ إِلَّا فَرَسًا وَاحَدًا ﴿ اللَّا إِنَّ عَادًا كَفَرُوا وَبَّهُمْ ﴾ هذا تشنيع لكفرهم وتهويل بحرف التنبيه وبتكرار اسم عاد ﴿أَلاَ بُعْدًا﴾ أي هلاكًا وهذا دعاء عليهم وانتصابه بفعل مضمر، فإن قيل: كيف دعا عليهم بالهلاك بعد أن هلكوا؟ فالجواب أن المراد أنهم أهل لذلك ﴿ لَعَادِ قَوْم هُودِ ﴾ بيان لأن عادًا اثنان: إحداهما قوم هود، والأخرى إرم ﴿ هُوَ أَنْشَأَكُم مِّنَ الأَرْضِ ﴾ لأن آدم خلق من تراب ﴿ وَاشْتَعْمُرَكُمْ فِيهَا ﴾ أي جعلكم تعمرونها، فهو من العمران للأرض، وقيل هو من العمر نحو استبقاكم من البقاء ﴿قُدْ كُنتَ فِينَا مَرْجُوا﴾ أي كنّا نرجو أن ننتفع بك حتى قلت ما قلت، وقيل المعتيُّ كنَّا نرجو أن تدخل في ديننا ﴿فِي دَارِكُمْ ﴾ أي بلدكم ﴿ثَلاثَةَ أَيَّامٍ ﴾ قيل إنها الخميس والجمعة والسَّبِت، لأنهم عقروا الناقة يؤم الأربعاء، وأخذهم العذاب يُوم الأحد ﴿وَمِنْ هِرْيُ يَوْمِيْكِ يَوْمِهِ أَ إِنَّ رَبَكَ هُو الْقُوِى الْمَرِيرُ ﴿ وَأَخَذَ الَّذِينَ طَلَمُوا الصَّيْحَةُ فَأَصَبَحُواْ فِي دِيْرِهِمَ جَرْمِينَ ﴿ اللَّهِ عَدَا لِشَمُودَ ﴿ وَيَهِمْ اللَّهُ اللَّهِ الْمَالَةُ اللَّهُ الللللللْ الللَّهُ الللَّهُ اللللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّل

معطوف على نجينا أي نجيناهم من خزي يومنذ ﴿جَاثِمِينَ﴾ ذكر في الأعراف ﴿كَأُن لَّمْ يَغْنُوا فِيهَا ﴾ أي كأن لم يقيموا فيها والضمير للدار، وكذلك في قصة شعيب ﴿وَلَقَدْ جَاءَتْ رُسُلُنَا﴾ اِلرُّسل هنا الملائكة ﴿إِبْرَاهِيمَ بِالْبُشْرَى﴾ بشروه بالولد ﴿قَالُوا سَلاَمًا﴾ نصب على المصدر والعامل فيه فعل مضمر تقديره سلمنا عليكم سلامًا ﴿قَالَ سَلامًا ﴿ قَالَ سَلامًا ﴾ تقديره عليكم سلام وسلام عليكم، وهذا على أن يكون بمعنى التحية، وإنما رفع جوابه ليدلُّ على إثبات السلام، فيكون قد حيّاهم بأحسن مما حيّوه، ويحتمل أن يكون السلام بمعنى السلامة، ونصب الأول لأنه بمعنى الطلب، ورفع الثاني لأنه في معنى الخبر ﴿فَمَا لَبِثَ أَن جَاءَ﴾ أي ما لبث مجيئه بل عجّل وما نافية وأن جاء فاعل لبث ﴿بِعِجْلِ حَنِيذِ﴾ أي مشويّ، وفعيل هنا بمعنى مفعول ﴿ نَكِرَهُمْ ﴾ أي أنكرهم ولم يعرفهم، يقال نكر وأنكر بمعنى واحد ﴿ وَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً﴾ قيل إنه لم يعرفهم فخاف منهم لما لم يأكلوا طعامه، وقيل عرف أنهم ملائكة ولكن خاف أن يكونوا أرسلوا بما يخاف فأمنوه بقولهم لا تخف ﴿وَامْرَأْتُهُ قَائِمَةٌ ﴾ قيل قائمة خلف الستر، وقيل قائمة في الصلاة، وقيل قائمة تخدم القوم، واسمها سارة ﴿فَضَحِكُتُ﴾ قيل معناه حاضت وهو ضعيف، وقال الجمهور هو الضحك المعروف واختلفوا من أي شيء ضحكت، فقيل سرورًا بالولد الذي بُشُرَت به ففي الكلام على هذا تقديم وتأخير وقيل سرورًا بالأمن بعد الخوف، وقيل سرورًا بهلاك قوم لوط ﴿فَبَشِّرْنَاهَا بِإِسْحَاقَ﴾ أسند البشارة إلى ضمير الله تعالى، لأنها كانت بأمره ﴿وَمِنْ وَرَاءِ إِسْحَاقَ يَعْقُوبُ﴾ أي من بعده وهو ولده، وقيل الوراء ولد الولد ويعقوب بالرفع مبتدأ، وبالفتح معطوف على إسحاق ﴿قَالَتْ يَا وَيْلَتَا﴾ الألف فيه مبدلة من ياء المتكلم، وكذلك في يا لهفي ويا أسفى ويا عجبًا، ومعناه التعجب من الولادة، ورُويَ أنها كانت حينئذ بنت تسع وتسعين سنة، وإبراهيم ابن مائة سنة ﴿رَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَّكَاتُهُ عَلَيْكُمْ ﴾ يحتمل الدعاء والخبر ﴿أَهْلَ الْبَيْتِ ﴾ أي أهل بيت إبراهيم،

وَبَرَكَنَهُ عَلَيْكُو اَهْلَ الْبَيْتُ إِنّهُ حَبِيدٌ نَجِيدٌ ﴿ فَلَمّا ذَهَبَ عَنْ إِنَّهِيمَ الرَّفَعُ وَجَافَةُ نَهُ الْبَشْرَى يَجَندِنَا فِي فَوْمِ لُوطٍ ﴿ فَي إِنّ إِنَهِيمَ لَحَلِيمُ أَوَّهُ مُنيبٌ ﴿ يَكَا بَرَهِيمُ أَعْرِضْ عَنْ هَنَدَّ الْإِنَهُ قَدْ جَمَاءَ أَمْنُ وَيِكَ فَوَا فَهُ اللّهُ عَدُومِ وَ لَمَا جَآءَتُ رُسُلُنَا لُوطا سِيّ يَهِمْ وَصَاقَ بِهِمْ وَصَاقَ بِهِمْ وَصَاقَ بِهِمْ وَمَاقَ مِنْ مَذَوْكُ وَلَمَا جَآءَتُ رُسُلُنَا لُوطا سِيّ يَهِمْ وَصَاقَ بِهِمْ وَصَاقَ بِهِمْ وَمَا فَي مَوْلَا مُولَا اللّهُ وَلَا مُعَدَّا اللّهُ وَلَا عَمْدُونَ السَّيَ عَلَيْ اللّهُ وَلَا عَمْدُونَ إِلَيْهِ وَمِن قَبَلُ كَانُواْ يَعْمَلُونَ السَّيَعَاتِ قَالَ يَتَقَوْمِ هَلَوُلَا فَي يَعْمَلُونَ السَّيَعَاتِ قَالَ يَتَقَوْمِ هَلَوُلَا اللّهُ وَلَا يَعْمَلُونَ السَّيَعَاتِ قَالَ يَتَقَوْمِ هَلَوُلَا اللّهُ وَلَا يَعْمَلُونَ السَّيَعَاتِ قَالَ يَتَقَوْمِ هَلَوْلَا اللّهُ وَلَا يَعْمَلُونَ السَّيَعَاتِ قَالَ يَعْمَلُونَ السَّيَعَاتِ قَالَ يَعْقَومِ هَلَوْلَا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ وَلَا يَعْمَلُونَ السَّيَعَالِ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ

وهو منصوب بفعل مضمر على الاختصاص أو منادى ﴿ حَمِيدٌ ﴾ أي محمود ﴿ مَّجِيدٌ ﴾ من المجد وهو العلو والشرف ﴿ أَيْجَادِلْنَا﴾ هو جواب لما على أن يكون المضارع في موضع الماضي أو على تقدير ظل أو أخذ يجادلنا ويكون يجادلنا مستأنفًا والجواب محذوف، ومعنى جداله كلامه مع الملائكة في رفع العذاب عن قوم لوط، وقد ذكر في اللغات ﴿لَحَلِيمٌ ﴾ وفي براءة ﴿أَوَّاهُ ﴿ فِيا إِبْرَاهِيمَ أَغْرِضْ عَنْ هَلَا ﴾ أي قلنا يا إبراهيم أعرض عن هذا يعني عن المجادلة فيهم فقد نفذ القضاء يعذابهم ﴿ وَلَمَّا جَاءَتْ رُسُلُنَا لُوطًا سِيءَ بهمْ ﴾ الرسل هم الملائكة ومعنى سيء بهم أصابه سوء وضجر لما ظن أنه من بني آدم وخاف عليهم من قومه ﴿يَوْمُ عَصِيبٌ ﴾ أي شديد ﴿وَجَاءَهُ قَوْمُهُ يُهْرَعُونَ إِلَيْهِ ﴾ أي يسرعون وكانت امرأة لوط قد أخبرتهم بنزول الأضياف عنده، فأسرعوا ليعملوا بهم عملهم الخبيث هين قَبْلُ كَانُوا يَعْمَلُونَ السَّيْعَاتِ ﴾ أي كانت عادتهم إتيان الفواحش في الرجال ﴿قَالَ يَا قَوْم هَوُلاَءِ بَنَاتِينٍ﴾ المعنى فتزوّجوهنّ، وإنما قال ذلك لبقي أضيافه ببناته، وقيل اسم بناته الواحدة رئيا، والأخرى غوثا وأن اسم امرأته الهالكة والهة، واسم امرأة نوح والقة ﴿قَالُوا لَقَدْ عَلِمْتَ مَا لَنَا فِي بَنَاتِكَ مِنْ حَقَّ ﴾ أي ما لنا فيهم أرب ﴿وَإِنَّكَ لَتَعْلَمُ مَا نُوبِكُ العنون نكاح الذكور ﴿قَالَ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةٌ﴾ جواب لو محذوف تقديره: الوكانت لي قدرة على دفعكم لفعلت، ويحتمل أن تكون لو للتمني ﴿ أَوْ آوِي إِلَى رُكُنِ شَدِيدٍ ﴾ معنى آوِي ألجأ، والمراد بالركن الشديد ما يلجأ إليه من عشيرة وأنصار يحمونه من قومه وكان رسوك الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم يقول يرحم الله أخي لوطًا لقد كان يأوي إلى ركن شديد ﴿ يَعْلَيْ إلى الله والملائكة ﴿قَالُوا يَا لُوطُ إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ﴾ الضمير في قالوا للملائكة، والضمير في لن يصلوا لقوم لوط، وذلك أن الله طمس على أعينهم حينتذ ﴿فَأَسُرِ الْجَاهُلِكَ ﴾ أي الحرج بهم

James Marie Comme

مِنكُمْ أَحَدُ إِلَّا أَمْرَأَنُكُ إِنَّهُ مُصِيبُهَا مَا أَصَابَهُمْ إِنَّ مَوْعِدَهُمُ ٱلصَّبْحُ أَلَيْسَ ٱلصَّبْحُ بِقَرِيبِ ﴿ فَا مَا اللّهُ الْمَا اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ مَا أَمْرُ فَا حَلَى اللّهُ مَا أَمْرُ فَا جَعَلْنَا عَلِيهَا سَافِلَهَا وَأَمْطَرَنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِن سِجِيلِ مَنضُودٍ ﴿ مُ مُسَوّمَةً عِندَ رَبِّكُ وَمَا هِى مِن ٱلظّيلِمِينَ بِبَعِيدٍ ﴿ فَي وَإِنّى اللّهُ مَا لَكُ مُ مَن أَلْظَيلِمِينَ بِبَعِيدٍ ﴿ فَي وَإِلَى مَذَينَ أَخَاهُمُ شُعَيْبًا قَالَ يَنقُومِ أَعْبُدُوا اللّهُ مَا لَكُ مُ مِن إِلَيْهِ عَيْرُهُ وَلَا نَنقُصُوا ٱلْمِحْتَالَ وَٱلْمِيزَانَ إِنِّ آرَبِكُم مِعَيْرٍ وَإِنّ آخَافُ عَلَيْكُمُ مَا اللّهُ عَذَابَ يَوْمِ مُحْمِيطٍ ﴿ وَي وَيَقُومِ أَوْفُوا ٱلْمِحْتَالَ وَٱلْمِيزَانَ إِلَيْ مَنْ اللّهِ عَيْرُهُ لَكُمْ إِن عَنوا اللّهُ مَن اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَيْرُ لَكُمْ إِن الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴿ وَالْمِيزَانَ اللّهِ عَيْرٌ لَكُمْ إِن اللّهُ عَيْرٌ لَكُمْ إِن

بالليل، فإن العذاب ينزل بأهل هذه المدائن، وقرىء فاسر بوصل الألف وقطعها، وهما لغتان يقال سرى وأسرى ﴿بِقِطْع مِّنَ اللَّيْلِ﴾ أي قطعة منه ﴿وَلاَ يَلْتَفِتْ مِنكُمْ أَحَدٌ﴾ نهوا عن الالتفات لئلا تتفطر أكبادهم على قريتهم، وقيل يلتفت معناه يلتوي ﴿إِلاَّ امْرَأَتُكُ ۗ قرىء بالنصب والرفع، فالنصب استثناء من قوله فأسر بأهلك، فيقتضي هذا أنه لم يُخرجها مع أهله، والرفع بدل من ولا يلتفت منكم أحد، ورُويَ على هذا أنه أخرجها معه، وأنها التفتت وقالت يا قوماه فأصابها حجر فقتلها ﴿إِنَّ مَوْعِدَهُمُ الصُّبْحُ﴾ أي وقت عذابهم الصبح ﴿ أَلَيْسَ الصُّبْحُ بِقَرِيبِ ﴾ ذكر أنهم لما قالوا إن موعدهم الصبح قال لهم لوط هلا عُذُبوا الآن، فقالوا له أليس الصبح بقريب ﴿جَعَلْنَا عَالِيَهَا سَافِلَهَا﴾ الضمير للمدائن رُوِيَ أن جبريل أدخل جناحه تحت مدائن قوم لوط واقتلعها فرفعها حتى سمع أهل السماء صراخ الديكة ونباح الكلاب، ثم أرسلها مقلوبة ﴿وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً ﴾ أي على المدائن، والمراد أهلها رُويَ أنه مَن كان منهم خارج المدائن أصابته حجارة من السماء، وأما مَن كان في المدائن فهلك لمَّا قُلِبَت ﴿مُن سِجِّيلِ﴾ قيل معناه من ماء وطين، وإنما كان من الآجر المطبوخ وقيل من سجله إذا أرسله، وقيل هو لفظ أعجمي ﴿مَّنْضُودِ﴾ أي مضموم بعضه فوق بعض ﴿مُسَوَّمَةً عِنْدَ رَبِّكَ﴾ معناه معلّمة بعلامة، رُوِيَ أنه كان فيها بياض وحمرة، وقيل كان في كل حجر اسم صاحبه ﴿وَمَا هِيَ مِنَ الظَّالِمِينَ بِبَعِيدٍ﴾ الضمير للحجارة والمراد بالظالمين كفّار قريش، فهذا تهديد لهم أي ليس الرمي بالحجارة ببعيد منهم لأجل كفرهم، وقيل الضمير للمدائن، فالمعنى ليست ببعيدة منهم أفلا يعتبرون بها كقوله: ﴿ولقد أتوا على القرية التي أمطرت مطر السوء ﴾ [الفرقان: ٤٠] وقيل إن الظالمين على العموم ﴿إِنِّي أَرَاكُمْ بِخَيْرِ﴾ يعني رخّص الأسعار وكثرة الأرزاق ﴿عَذَابَ يَوْم مُّحِيطِ﴾ يوم القيامة أو يوم عذابهم في الدنيا ﴿بَقِيْتُ اللَّهِ خَيْرٌ لَّكُمْ﴾ أي ما أبقاه الله لكم منَ رزقه ونعمته.

﴿ أَصَلاتُكَ تَأْمُرُكَ ﴾ الصلاة هي المعروفة ونسب الأمر إليها مجاز كِقوله: ﴿ إِنَّ الصِّلاةَ تَنْهَى عَن الفَّحْشاء والمُنكَر ﴾ [العنكبوت: ٤٥] والمعنى أصلاتك تأمرك أن نترك عبادة الأوثان، وإنما قال الكفّار هذا على وجه الاستهزاء ﴿ أَوْ أَن نَّفْعَلَ فِي أَمْوَالِنَا مَا نَشَاءُ ﴾ يعنون ما كانوا عليه من بخس المكيال والميزان، وأن نفعل عطف على أن نترك ﴿إِنَّكَ لأَنْتُ الْحَلِيمُ الرَّشِيدُ ﴾ قيل إنهم قالوا ذلك على وجه التهكم والاستهزاء، وقيل معناه الحليم الرشيد عند نفسك ﴿ وَرَزَقَنِي مِنْهُ رِزْقًا حَسَنًا ﴾ أي سالمًا من الفساد الذي أدخلتم أنتم في أموالكم، وجواب أرأيتم محذوف يدلّ عليه المعنى وتقديره: أرأيتم إن كنت على بيّنة من ربّي أيصلح لي ترك تبليغ رسالته ﴿وَمَا أُرِيدُ أَن أُخَالِفَكُمْ إِلَى مَا أَنْهَاكُمْ عَنْهُ ﴾ يقال خالفني فلان إلى كذا إذا قصده وأنت مول عنه، وخالفني عنه إذا ولَّى عنه وأنت قاصده ﴿وَيَا قَوْم لاَ يَجْرِمَنَّكُمْ شِقَاقِي أَن يُصِيبَكُمُ مُثْلُ مَا أَصَابَ قَوْمَ نُوحِ﴾ أي لا يكسبنكم عداوتي أنَ يصيبكم مثل عذاب الأمم المتقدمة، وشقاقي فاعل، وأنّ يصيبكم مفعول ﴿وَمَا قَوْمُ لُوطٍ مِّنكُم بِبَعِيدٍ ﴾ يعنى في الزمان لأنهم كانوا أقرب الأمم الهالكين إليهم، ويحتمل أن يراد ببعيد في البلاد ﴿مَا نَفْقَهُ ﴾ أي ما نفهم ﴿وَإِنَّا لَنَوَاكَ فِينَا ضَعِيفًا ﴾ أي ضعيف الإنتصار والقدرة، وقيل نحيل البدن، وقيل أعمى ﴿ وَلَوْلا رَهْطُكَ لَرَجَمْنَاكَ ﴾ الرهط القرابة والرجم بالحجارة أو بالسب ﴿ أَرَهْطِي أَعَنُّ عَلَيْكُمْ مِّنَ اللَّهِ ﴾ هذا توبيخ لهم فإن قيل إنما وقع كلامهم فيه وفي رهطه وأنهم هم الأعرة دونه فكيف طابق جوابه كلامهم؟ فالجواب أن تهاونهم به وهو رسول الله تهاون بالله فلذلك قال أرهطي أعز عليكم من الله ﴿وَاتَّخَذْتُمُوهُ وَرَايَكُمْ ظِهْرِيًا﴾ الضمير في اتخذتموه لله تعالى أو لدينه وأمره، والظهري ما يطوح وواء الظهر ولا

يعباً به، وهو منسوب إلى الظهر بتغيير النسب ﴿اعْمَلُوا عَلَى مَكَانَتِكُمْ له تهديد ومعنى مكانتكم تمكّنكم في الدنيا وعزتكم فيها ﴿مَن يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُخْزِيهِ عَذَاب الدنيا والآخرة ﴿وَارْتَقِبُوا ﴾ تهديد ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَى بِآيَاتِنَا ﴾ أي بالمعجزات ﴿وَسُلْطَانِ مُبِينِ ﴾ أي برهان بين ﴿يَقْدُمُ قَوْمَهُ أي يتقدّم قدّامهم في النار كما كانوا في الدنيا يتبعونه على الضلال والكفر ﴿فَاوْرُوهُمُ النَّارَ ﴾ الورود هنا بمعنى الدخول، وذكره بلفظ الماضي لتحقّق وقوعه ﴿وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾ عطف على في هذه فإن المراد به في الدنيا ﴿وَيِفْسَ الْرُفْدُ الْمَرْفُودُ ﴾ أي العطية المعطاة ﴿قَائِمٌ وَحَصِيدٌ ﴾ باق ودائر ﴿فَمَا أَغْنَتْ عَنْهُمْ آلِهَتُهُم ﴾ حجة على التوحيد ونفي المسريك ﴿تَنْبِيبٍ ﴾ أي تحسير ﴿يَوْمُ مُجْمُوعٌ لَهُ النَّاسُ ﴾ أي يجمعون فيه للحساب والثواب والعقاب، وإنما عبّر باسم المفعول دون الفعل ليدلّ على ثبوت الجمع لذلك اليوم، لأن لفظ مجموع أبلغ من لفظ يجمع ﴿يَوْمٌ مُشْهُودٌ ﴾ أي يحضره الأولون والآخرون ﴿يَوْمَ مُشْهُودٌ ﴾ أي يحضره الأولون والآخرون ﴿يَوْمَ مَشْهُودُ ﴾ أي يحضره على يوم مشهود وقال الزمخشري يعود على الله تعالى كقوله: ﴿أَوْ يَأْتِي رَبُكَ ﴾ [الأنعام: ١٥٨] ويعضده عَوْد الضمير عليه في قوله بإذنه ﴿قَيْمُ شَقِيُ وَسَعِيدٌ ﴾ الضمير يعود على أهل الموقف الذين دلّ الضمير عليه في قوله بإذنه ﴿قَيْمُ شَقِيُ وَسَعِيدٌ ﴾ الضمير يعود على أهل الموقف الذين دلّ عليهم قوله لا تكلّم نفس ﴿زَفِيرٌ وَشَهِيقٌ ﴾ الزفير إخراج النفس، والشهيق ردّه وقيل الزفير عليهم قوله لا تكلّم نفس ﴿ وَفِيرٌ وَشَهِيقٌ ﴾ الزفير إخراج النفس، والشهيق ردّه وقيل الزفير

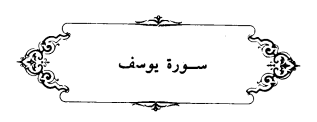
شَقِيُّ وَسَعِيدُ ﴿ فَالْمَا الَّذِينَ شَقُواْ فَفِي النَّارِ لَمُمْ فِهَا وَفِيرٌ وَشَهِيقً ﴿ حَيلِينِ فَهَا مَا دَامَتِ السَّمَوَتُ وَالْأَرْضُ إِلَّا مَا شَاءَ رَبُكُ إِنَّ رَبَّكَ فَعَالُ لِلَمَا يُرِيدُ ﴿ فَ وَأَمَّا الّذِينَ سُعِدُواْ فَفِي الْجَنَةِ خَلِاِينَ فِيها مَا دَامَتِ السَّمَوَتُ وَالْأَرْضُ إِلَا مَا شَآءَ رَبُّكَ عَطَآءً عَبْرَ بَعَ دُوذِ ﴿ فَا لَا تَكُ فِي مِرْيَةٍ مِثَمَّا يَعْبُدُ هَتَوُلاَ إِلَا مَا شَآءَ رَبُكَ فَعَلَا أَعْبَرُ عَمْدُونِ إِلَّا كَمَا يَعْبُدُ ءَابَا وَهُمْ مِن قَبْلُ وَإِنَّا لَمُوفَّوهُمْ فَصِيبُهُمْ عَيْرَ مَنْقُوسِ ﴿ وَلَقَدُ ءَاتَيْنَا مُوسَى الْحَيْبُهُمْ عَيْرُ مَعْدُ وَلَوْلا كُلُومَةُ سَبَقَتْ مِن رَّيِكَ لَقَضِى بَيْنَهُمْ وَإِنَّا لَمُوفَّوهُمْ مَن رَبِّكَ لَقَضِى بَيْنَهُمْ وَلِيَا لَمُوفِّوهُمْ مَن رَبِكَ لَقَضِى بَيْنَهُمْ وَلِيَا لَمُوفَى اللّهِ مِنْ قَبْلُ مَا يَعْبُومُ مَعْ وَلا تَوْكُنُواْ إِلَى اللّهِ مِنْ أَوْلِيكَاءَ ثُمَّ لا نُصَرُونَ فَي لَا تَرَكُنُواْ إِلَى النَّذِينَ طَلَمُوا فَي مَن تَلِي مَن تَلَى السَّعَ وَلا تَطْعُوا إِلّهُ مِن اللّهِ مِنْ أَوْلِيكَاءَ ثُمَّ لا نُصَرُونَ فَي وَلا تَوْكُنُواْ إِلَى النّهِ مِنْ أَوْلِيكَاءَ ثُمَّ لا نُصَرُونَ فَي لا نَصَرُونَ السَّالَةُ مَا لَكُمُ اللّهُ مَن وَلا اللّهُ مَن وَلا اللّهُ مِن وَلَولِ اللّهُ مِنْ أَوْلِيكَاءَ ثُمَا لَا نُصَرُونَ السَّالَةُ مَا السَّرَقُ اللّهُ مَن اللّهِ مِنْ أَوْلِيكَاءَ ثُمَّ لَا نُصَرُونَ اللّهُ مَن وَلا السَّهُ مَا لَكُونَ اللّهُ مَن وَلَا اللّهُ مِن وَلَا اللّهُ مِنْ أَوْلِيكَاءَ ثُمَّ لَا نُصَرُونَ السَّالِ اللّهُ مِن وَلا اللّهُ مِن وَلا اللّهُ مِن وَلَا اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مَا لَكُولُولُ اللّهُ مَا لَلْكُولُولُ اللّهُ مَلِيلًا اللّهُ مَا لَلْكُولُ اللّهُ مِن اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا لَلْكُولُولُ اللّهُ مَا لْعُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا لَلْمُعُولُولُ اللّهُ اللَ

صوت المحزون، والشهيق صوت الباكي، وقيل الزفير من الحلق، والشهيق من الصدَّرُرُ ﴿ خَالِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السَّمَاواتُ وَالأَرْضُ ﴾ فيه وجهان أحدهما أن يُرادَّبه سموات الْآخِرَةُ وأرضها وهي دائمة أبدًا، والآخر أن يكون عبارة عن التأبيد كقول العرب ما لاح كوكب وما ناح الحمام وشبّه ذلك مما يقصد به الدوام ﴿ إِلَّا مَا شَاءَ رَبِّكَ ﴾ في هذا الاستثناء بالاثق أقوال: قيل إنه على طويق التأدُّب مع الله كقولك إن شاء الله، وإن كان الأمر واجبَّاء وقيل. التمراد به زمان حروج المذنبين من النار، ويكون الذين شقوا على هذا يعمّ التكفّال والمذنبين، وقيل استثنى مدة كونهم في الدنيا وفي البرزخ، وأما الاستثناء في أهل النجنة فيصبح فيه القول الأول والثالث دون الثاني ﴿فَيْرَ مَجْذُوذِ﴾ أي غير مقطوع ﴿فَلاَ عَلَبُ الْمِنْ مِرْيَةِ مُّمَّا يَعْبُدُ هَوُلاَءِ﴾ المِرية الشك والإشارة إلى عَبَدَة الأصنام أي لا تشك في فساد دينيا هؤلاء ﴿مَا يَعْبُدُونَ إِلاَّ كَمَا يَعْبُدُ آبَاؤُهُم﴾ أي هم متبعون لآبائهم تقليدًا من غير برهان ﴿وَإِنَّا لَمُوَفُّوهُمْ نَصِيبَهُمْ ﴾ يعني من العذاب ﴿كَلِمَةٌ سَيَقَتْ ﴾ يعني القدر وذلك أن الله قضى أنا يفضل بينهم يوم القيامة فلا يفصل في الدنيا ﴿ وَإِنَّ كُلاَّ ﴾ قرىء بتشديد إن وبتخفيفها ع وإعمالها عمل الثقيلة، والتنوين في كل عوضًا من المضاف إليه يعني كلهم، واللام في لما موطئة للقسم، وما زائدة، وليوفينهم خير إن، وقرىء لما بالتشديد على أن تكوان إن نافية، ولما بمعنى إلا ﴿ لَيُوفِّينَّهُمْ وَبُكَ أَهْمَالَهُمْ ﴾ أي جزاء أعمالهم ﴿ وَلا مَرْكِنُوا إِلَى الَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ يعني الكفَّاو، وقيل إنهم الظلمة من الولاة وغيرهم ﴿ثُمَّ لاَ تُنْظِرُونَ ﴾ مستأنف غير معطوف، وإنما قال ثم لبعد النصرة ﴿وَأَقِم الطَّلاةَ ﴾ الآية: يراد بها الصلوات المفروضية

النّهَارِ وَزُلْفًا مِنَ الْيَلِ إِنَّ الْحَسَنَتِ يُذَهِبْنَ السَّيّعَاتُ ذَلِكَ ذِكْرَى لِلذَّكِرِنَ ﴿ وَالْمَا مِنَ الْفَسَادِ فِي يَضِيعُ أَجْرَ الْمُحَسِنِينَ ﴿ وَهَ مَلَوْلا كَانَ مِنَ الْقُرُونِ مِن قَبْلِكُمْ أُولُوا بَقِيَةٍ يَنْهُونَ عَنِ الْفَسَادِ فِي الْفَسَادِ فِي الْمَرْضِ إِلّا قَلِيلَا مِمّنَ أَجْيَتُنَا مِنْهُمُ وَاتّبَعَ الّذِينَ ظَلَمُ الْمَمُوا مَا أَتْرِفُوا فِيهِ وَكَانُوا مُحْمِينَ ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيمُهُلِكَ الْقُرَى بِظُلْمِ وَأَهْلُهَا مُصْلِحُونَ ﴿ وَلَا شِنَا أَوْنُ الْمَا اللّهُ وَلَا مِن الْمَعْدِنَ ﴿ وَلَا اللّهُ مَا اللّهُ وَلَالِكَ خَلَقَهُمُ وَتَمَتْ كَلِمَهُ لَمُوا النّاسَ أَمَةُ وَحِدَةً وَلَا يَزَالُونَ مُعْلَفِينَ ﴿ إِلَّا مَن رَحِمَ رَبُّكَ وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمُ وَتَمَتْ كَلِمَهُ لَا النّاسَ أَمَةُ وَحِدَةً وَلا يَزَالُونَ مُعْلَفِينَ ﴾ إِلّا مَن رَحِمَ رَبُّكَ وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمُ وَتَمَتْ كَلِمَةُ وَلَا يَزَالُونَ مُعْلَفِينَ ﴾ وَلَا لَا اللّهُ مَن الْجَمْعِينَ ﴿ وَلَا لَكَ مَا الْحَمْلُونَ الْمُؤْمِنِينَ وَاللّهُ مَا اللّهُ مَن الْمَا مُنْ اللّهُ وَاللّهُ مُنْ اللّهُ مُعْلَى مِنْ الْمُؤْمِنِينَ اللّهُ وَقُلُ لِللّهُ وَمُونَ الْمَالُولُ مَا اللّهُ مُنْ اللّهُ وَمُونَ الْمَالُونَ اللّهُ وَاللّهُ مَن الْمَالُولُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَوْلُولُ اللّهُ مُؤْمِنُ وَاللّهُ مُلُونَ اللّهُ مَا اللّهُ مُنْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمَا رَبُّكَ بِعَنْفِلٍ عَمَّا لَعْمَلُونَ ﴿ وَالْمَالُونَ اللّهُ مُنْ وَلَوْلَا اللّهُ مُنُونَ اللّهُ مُنْ وَاللّهُ مُنْ وَاللّهُ مُنْ وَلَا اللّهُ مُلُونَ اللّهُ اللّهُ مُلُونَ الللّهُ مُنْ وَاللّهُ اللّهُ مُنْ وَاللّهُ مُنْ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللللللّهُ اللللللللللّهُ الللللللللللللللللللللللللل

فالطرف الأول الصبح والطرف الثاني الظهر والعصر، والزلف من الليل المغرب والعشاء ﴿إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ السَّيْئَاتِ﴾ لفظه عام، وخصصه أهل التأويل بأن الحسنات الصلوات الخمس، ويمكن أن يكون ذلك على وجه التمثيل، رُوِيَ أن رجلاً قبّل امرأة ثم ندم فذكر ذلك للنبي عَلَيْهُ وصلَّى معه الصلاة؛ فنزلت الآية فقال النبي عَلَيْهُ: «أين السائل»، فقال ها أنذا؛ فقال: «قد غفر لك»، فقال الرجل إلى خاصة أو للمسلمين عامّة، فقال بل للمسلمين عامَّة، والآية على هذا مدنية، وقيل إن الآية كانت قبل ذلك ذكرها النبي ﷺ للرجل مستدلاً بها، فالآية على هذا مكيّة كسائر السورة، وإنما تذهب الحسنات عند الجمهور الصغائر إذا اجتنبت الكبائر ﴿ فَلِكَ ﴾ إشارة إلى الصلوات، أو إلى كل ما تقدم من وعظ ووعد ووعيد ﴿فَلَوْلاَ﴾ تحضيض بمعنى هلاّ ﴿أُولُوا بَقِيَّةٍ﴾ أي أُولو خير ودين بقي لهم دون غيرهم ﴿إلاَّ قَليلاً مُّمَّنْ أَنْجَيْنَا مِنْهُمْ﴾ استثناء منقطع معناه ولكن قليلاً ممّن أنجينا من القرون ينهون عن الفساد في الأرض، وقيل هو متَّصل فإن الكلام الذي قبله في حكم النفي كأنه قال: ما كان فيهم مَن ينهى عن الفساد في الأرض إلا قليلاً، على أن الوجه في مثل هذا البدل ويجوز فيه النصب ﴿ الَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ يعني الذين لم ينهوا عن الفساد ﴿ بِظُلْم ﴾ هذا المجرور في موضع الحال من ربك والمعنى أنه لا يهلك أهل القرى ظالمًا لهم، تعالى الله عن ذلك ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَجَعَلَ النَّاسَ أُمَّةً وَاحِدَةً ﴾ يعني مؤمنة لا خلاف بينهم في الإيمان ﴿ وَلا َ يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ﴾ يعنى في الأديان والمِلَل والمذاهب ﴿وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمْ﴾ قيل الإشارة إلى الاختلاف، وقيل إلى الرحمة وقيل إليهما ﴿وَكُلاَّ نَّقُصُّ ﴾ انتصب كُلاًّ بنقص وما بدل من

كلاُّ ﴿وَجَاءَكَ فِي هَذِهِ الْحَقُّ ﴾ الإشارة إلى السورة ﴿اغْمَلُوا ﴾ ﴿وَالْتَظِرُوا ﴾ تهديد لهم وإقامة The state of the s K. C. A. C. C. And the second of the second Secretary Commencer and the second of the second o strategie i de la companya de la com 41.444 The second of the second Santa American Sagaria Santa Carlo April 600 per sept 1 million Sanda ag. Salt for the second of the second



#### مكيّة إلاّ الآيات ١ و٢ و٣ و٧ فمدنيّة وآياتها ١١١ نزلت بعد سورة هود

### ينسب ألله التخني التحسيد

الَّرْ يَلْكَ ءَايَنَ ٱلْكِنَابِ ٱلْمُبِينِ ﴿ إِنَّا آَنْزَلْنَاهُ قُرَّءَ الْاعْرَبِيَّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ يَعَنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكَ الْفَصُونِ بِمَا آَوْحَيْنَا إِلْيَكَ هَلَاا ٱلْقُرَّءَانَ وَإِن كُنتَ مِن قَبْلِهِ عَلَمِنَ ٱلْغَلْفِلِينَ ﴿ إِذْ

## بِسْم اللَّهِ الرَّحمٰن الرّحيم

﴿الْكِتَابِ الْمُبِينِ عني القرآن، والمبين يحتمل أن يكون بمعنى البين، فيكون غير متعدّ، أو يكون متعدّيًا بمعنى أنه أبان الحق أي أظهره ﴿لَعَلَّكُم ﴾ يتعلق بأنزلناه أو بعربيًا ﴿أَخْسَنَ الْقَصَصِ ﴾ يعني قصة يوسف، أو قصص الأنبياء على الإطلاق، والقصص يكون مصدرًا أو اسم مفعول بمعنى المقصوص، فإن أُريد به هنا المصدر فمفعول نقص محذوف، لأن ذكر القرآن يدلّ عليه ﴿وَإِن كُنتَ مِن قَبْلِهِ لَمِنَ الْغَافِلِينَ ﴾ الضمير في قبله لقصص أي من الغافلين عن معرفته، وفي هذا احتجاج على أنه من عند الله لكونه جاء به من غير تعليم ﴿إِذْ قَالَ ﴾ العامل فيه اذكر المضمر، أو القصص ﴿يَا أَبُتِ ﴾ أي يا أبي والتاء للمبالغة، وقيل للتأنيث وكسرت دلالة على ياء المتكلم والتاء عوض من ياء المتكلم ﴿رَأَيْتُهُمْ لِي سَاجِدِينَ ﴾ كرّر الفعل لطول الكلام وأجرى الكواكب والشمس والقمر مجرى العقلاء في ضمير الجماعة لما وصفها بفعل من يعقل، وهو السجود وتأويل الكواكب في

المنام إخوته، والشمس والقمر أبواه؛ وسجودهم له تواضعهم له ودخولهم تحت كنفه وهو ملك ﴿لا تَقْصُصْ رُوْيَاكُ عَلَى إِخْوَتِكَ ﴾ إنما قال ذلك لأنه علم أن تأويلها ارتفاع منزلته فخاف عليه من الحسد ﴿يَجْبَيِكَ ﴾ يختارك ﴿وَيُهَلِّهُكَ مِن تَأْوِيلِ الأَحَادِيثِ ﴾ قيل هي عبارة الرؤيا، واللفظ أعم من ذلك ﴿آلِ يَعْقُوبَ ﴾ يعني ذرّيّته ﴿آيَاتٌ للسَّائِلِينَ ﴾ أي لمَن سأل عنها، رُوِيَ أن اليهود سألوا رسول الله عن قصة يوسف أو أمروا قريسًا أن يسألوه عنها، فهم السائلون على هذا، واللفظ أعم من ذلك ﴿لَيُوسُفُ وَأَخُوهُ هو بنياهين، وهو أصغر من يوسف، ويقال إنه شقيق يوسف، وكان أصغر أولاد يعقوب ﴿وَنَحْنُ عُصْبَةٌ ﴾ أي جماعة نقدر على النفع والضرّ بخلاف الصغيرين، والعصبة: العشرة فما فوقها إلى الأولهيني ﴿إِنَّ اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ وَلَيْ مُنْكُمُ ﴾ أي خطأ وخروج عن الصواب بإفراط حبّه ليوسف وأخيه ﴿وَيَخْنُ مُكُمُ أَي اللهُ عِينَ اللهُ عَلَى مُولِكُ مَن قرأه بعنه ﴿قَالَ قَائِلٌ مِنْهُمُ هو يهوذا، وقيلُ وبيل ﴿عَيابَتُ اللهُ عَلَى يُوسُفُ ﴾ أي خطأ وخروج عن الصواب بإفراط حبّه ليوسف وأخيه ﴿وَيَخُلُ لَكُمُ اللهُ عَلَى اللهُ واللهُ عَلَى مُنْ اللهِ عَلَى مُنْ أَي هذا هو الرأي إن فعلتموه ﴿قَالَ اللهِ عَلَى مُوسُلُهُ هو يهوذا، وقيلُ وبيل ﴿عَلَالُ مَالِنُ مُنْهُ عَلَهُ هو يهوذا، وقيلُ وبيل ﴿عَيابَ مُنْهُ عَلَى يُوسُفُ ﴾ أي لِمُ تخاف عليه منا، وقرأ السبع تأمنًا، بالإداعام والإشبَعْمُ اللهُ لَوْنُ أَلُمُ عَلَى يُوسُفَى أي أي لِمُ تخاف عليه منا، وقرأ السبع تأمنًا، بالإداعام والإشبَعْمُ اللهُ يَعْنُ وسُفَى أي مُن قرأه بكسر العين فهو من الرعى أي مُن ومُن قرأه بكسر العين فهو من الرعى أي مُن ومُن قرأه بكسر العين فهو من الرعى أي مُن ومُن قرأه بكسر العين فهو من الرعى أي مُن ومُن قرأه بكسر العين فهو من الرعن الأولى ﴿ وَرَتَعْ ﴾ مَن قرأه بكسر العين فهو من الرعى المي أي مُن ومُن قرأه بكسر العين فهو من الرعن الأولى ﴿ وَرَتَعْ ﴾ مَن قرأه بكسر العين فهو من الرعن الأولى في تعافى عليه منا، وقرأ السبع تأمنًا، وقرأ السبع تأمنًا، وقرأ السبع تأمناً ورفي أي من الرعن الأولى ﴿ وَرَا أَلْهُ عَلَى الْمُنْهُ عَلَى الْمُنْهُ عَلَى الْمُنْهُ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اله

ذَهَبُواْ بِهِ وَأَجْمَعُواْ أَن يَجْعَلُوهُ فِي غَينَتِ الْجُبُّ وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِ لَتُنْبَتَنَهُم بِأَمْرِهِمْ هَلَذَا وَهُمْ لَا يَشَعُهُونَ فِي وَجَآءُوَ أَبَاهُمْ عِشَاءً يَبَكُون فِي قَالُواْ يَتَأَبَانَا إِنَّا ذَهَبْنَا نَسْتَبِقُ وَتَرَكَنَا يُوسُفَ عِندَ مَتَاعِنَا فَأَكُمُ الذِّفْتُ وَمَا أَنتَ بِمُؤْمِنِ لَنَا وَلَوْ كُنَا صَدِقِينَ فِي وَجَآءُو عَلَى قَمِيهِ عِندَ مَتَاعِنَا فَأَكَبُ الذِّفْتُ وَمَا أَنتَ بِمُؤْمِنِ لَنَا وَلَوْ كُنَا صَدِقِينَ فِي وَجَآءُو عَلَى قَمِيهِ عِندَ مَتَاعِنَا فَأَلَ بَلْ سَوَّلَتَ لَكُمْ أَنفُسُكُمْ أَمْلُ فَصَبْرٌ جَمِيلٌ وَاللهُ المُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ فِي وَجَآءَتُ سَيَارُةٌ فَأَرْسَلُواْ وَارِدَهُمْ فَأَذَلَى دَلُومٌ قَالَ يَكِشَرَى هَذَا غُلَمٌ وَأَسَرُوهُ بِضَعَةً وَاللهَ عُلِيمُ بِمَا وَحَالَهُ عَلِيمًا بِمَا

الإبل، أو من رعي بعضهم لبعض، وحراسته، ومَن قرأَه بالإسكان، فهو من الرتع وهو الإقامة في الخصب والتنعم، والتاء على هذا أصلية، ووزن الفعل يفعل، ووزنه على الأول نفتعل، ومَن قرأ يرتع ويلعب بالياء فالضمير ليوسف، ومَن قرأ بالنون فالضمير للمتكلمين وهم إخوته، وإنما قالوا نلعب، لأنهم لم يكونوا حينتذ أنبياء، وكان اللعب من المُباح للتعلُّم كالمسابقة بالخيل ﴿وأَجْمَعُوا ﴾ أي عزموا، وجواب لما محذوف، وقيل إنه أجمعوا، أو وأوحينا على زيادة الواو ﴿وَأُوحَينًا ﴾ يحتمل أن يكون هذا الوحى بواسطة ملك، أو بإلهام، والضمير في إليه ليوسف وقيل ليعقوب والأول هو الصحيح، ﴿وَهُمْ لاَ يَشْعُرُونَ﴾ في موضع الحال من لتنبئنهم أي لا يشعرون حين تنبئهم فيكون خطابًا ليوسف عليه السلام، أو من أوحينا أي لا يشعرون حين أوحينا إليه فيكون خطابًا للنبي ﷺ ﴿فَسْتَبِقُ﴾ أي نجري على أقدامنا لننظر أينا يسبق ﴿وَمَا أَنْتَ بِمُؤْمِن لِّنَا﴾ أي بمصدّق لمقالتنا ﴿وَلَوْ كُنَّا صَادِقِينَ﴾ أى لا تصدّقنا ولو كنّا عندك من أهل الصدق، فكيف وأنت تتهمنا، وقيل معناه لا تصدّقنا وإن كنّا صادقين في هذه المقالة، فذلك على وجه المغالطة منهم، والأول أظهر ﴿وَجَاؤُوا عَلَى قَمِيصِهِ بِدَم كَذِب﴾ أي ذي كذب أو وصف بالمصدر مبالغة، ورُوِيَ أنهم لطّخوا قميصه بدم جدي، وقالوا ليعقوب هذا دمه في قميصه فقال لهم: مال الذئب أكله ولم يخرق قميصه، فاستدلُّ بذلك على كذبهم ﴿سَوَّلَتْ﴾ أي زيّنت ﴿فَصَبْرٌ جَمِيلٌ﴾ وعد من نفسه بالصبر، وارتفاعه على أنه مبتدأ تقديره صبر جميل أمثل، أو خبر مبتدأ تقديره شأني صبر جميل ﴿وَجَاءَتْ سَيَّارَةٌ ﴾ رُوى أن هؤلاء السيّارة من مدين، وقيل هم أعراب ﴿ وَارِدَهُمْ ﴾ الوارد هو الذي يستقي الماء لجماعة، ونقل السهيلي أن اسم هذا الوارد مالك بن دعر من العرب العاربة، ولم يكن له ولد فسأل يوسف أن يدعو له بالولد فدعا له فرزقه الله اثنى عشر ولدًا، أعقب كل واحد منهم قبيلة ﴿قَالَ يَا بُشْرَايَ﴾ أي نادي البشري كقولك يا حسرة، وأضافها إلى نفسه، وقرىء يا بشرى بحذف ياء المتكلم، والمعنى كذلك وقيل على هذه القراءة نادى رجلاً منهم اسمه بشرى، وهذا بعيد، ولما أدلى الوارد الحبل

يَعْمَلُونَ فَي وَشَرَوْهُ بِنَمَنِ بَعْسِ دَرَهِمَ مَعْدُودَةِ وَكَافُواْ فِيهِ مِنَ الزَّهِدِينَ فَالَهُ الْذِى الشَّمَرَعَهُ مِن مِصْرَ لِامْرَأَتِهِ اَكْرِي مَثُولَهُ عَسَىٰ أَن يَنفَعَنَا آوْ نَشَّخِذَهُ وَلَذَاْ وَكَالُكَ مَكَنَا لِيُوسُفَ فِي الْأَرْضِ وَلِنُعَلِمَهُ مِن تَأْوِيلِ الْأَحَادِيثِ وَاللَّهُ عَالِبٌ عَلَى أَمْرِهِ وَلَلَكِنَ أَحَى لَلْكُ مَكَنَا لِيُوسُفَ فِي الْأَرْضِ وَلِنُعَلِمَهُ مِن تَأْوِيلِ الْأَحَادِيثِ وَاللّهُ عَالِبٌ عَلَى أَمْرِهِ وَلَلْكِنَ أَحَى لَكُنَا لِيُوسُفَ فِي الْأَرْضِ وَلِنُعَلِمَهُ مِن تَأْوِيلِ الْأَحَادِيثِ وَاللّهُ عَالِبٌ عَلَى الْمَحْمَلُ وَلَكَنَ اللّهَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهُ وَلَكَ اللّهُ اللّهُ وَلَا مَعَادَ اللّهُ إِنّهُ وَوْتَهُ اللّهُ عَلَى مَعَادَ اللّهُ إِنّهُ وَقِي اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَيْ مَعَادَ اللّهُ إِنّهُ وَقِي اللّهُ عَلَى مَعَادَ اللّهُ اللّهُ وَلَى مَعَادَ اللّهُ إِنّهُ وَقِي اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَكَ هَمَا وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَى مَعَادَ اللّهُ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَكَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَى مَعَادَ اللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللللّهُ اللللللللّهُ الللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّ

في الجبّ تعلق به يوسف فحينئذ قال يا بشراي هذا غلام ﴿وَأَسَرُوهُ بِضَاحَةٌ ﴾ الضمير الفاعل للسيارة والضمير المفعول ليوسف أي أخفوه من الرفقة، أو قالوا لهم دفعه لنا قوم لنبيعه لهم بمصر ﴿وَشَرَوْهُ ﴾ أي باعوه، والضمير أيضًا للذين أخذوه، وقيل الضمير لإخوة يوسف وأنهم رجعوا إليه فقالوا للسيّارة هذا عبدنا ﴿يِثَمَنِ بَخْس ﴾ أي ناقص عن قيمته، وقيل البخس هنا الظلم ﴿دَرَاهِمَ مَعْدُودَةٍ ﴾ عبارة عن قلّتها ﴿وَكَانُوا ﴾ الضمير للذين أخذوه أو لإخوته ﴿وَقَالَ الَّذِي اشتَرَاهُ ﴾ يعني العزيز، وكان حاجب الملك وخازنه، وقال السهيلي اسمه قطفير ﴿مِن مُصْرَ ﴾ هو البلد المعروف، ولذلك لم ينصرف، وكان يوسف قد سبق إلى مصر فنودي عليه في السوق حتى بلغ ثمنه ووزنه ذهبّا، وقيل فضة فاشتراه الجزيز ﴿تَأْوِيلِ الأَحَادِيثِ ﴾ قد تقدّم ﴿وَاللّهُ غَالِبٌ عَلَى أَمْرِهِ ﴾ في عَوْد الضمير وجهان: أحدهما أن يعود على الله فالمعنى أنه يفعل ما يشاء لا راد لأمره، والثاني أنه يعود على يوسف أي يدبّر يعود على الله فالمعنى أنه يفعل ما يشاء لا راد لأمره، والثاني أنه يعود على يوسف أي يدبّر يعود على الله فالمعنى أنه يفعل ما يشاء لا راد لأمره، والثاني أنه يعود على يوسف أي يدبّر

﴿ بَلَغَ أَشُدُهُ قيل الأشدَ البلوغ، وقيل ثمانِ عشرة سنة؛ وقيل ثلاث وثلاثون، وقيل أربعون ﴿ حُكْمًا ﴾ هي الحكمة والنبوة ﴿ وَرَاوَدَتُهُ الَّتِي هُوَ فِي بَيْتِهَا عَن تَفْسِهِ ﴾ أي طلبت منه ما يكون من الرجال إلى المرأة وهي زليخا امرأة العزيز ﴿ وَغَلَّقَتِ الأَبْوَابُ ﴾ رُوِيَ أنها كانت سبعة أبواب ﴿ هَيْتَ لَكَ ﴾ اسم فعل معناه تعال وأقبل، وقرىء بفتح الهاء وكسرها وبفتح التاء وضمها، والمعنى في ذلك كله واحد، وحركة التاء للبناء، وأما مَن قرأ بالهمز فهو فعل من تهيأت كقولك جئت ﴿ مَعَاذَ اللّهِ ﴾ منصوب على المصدرية، والمعنى أعوذ بالله ﴿ إنّهُ وَبَيْ ﴾ يحتمل أن يكون الضمير لله تعالى، أو للذي اشتراه، لأن السيد يقال له رب، فالمعنى لا ينبغي لي أن أخونه ﴿ إِنّهُ لا يُفْلِحُ الظَّالِمُونَ ﴾ الضمير للأمر والشأن، ويحتمل ذلك في الأوّل أي الضمير ﴿ وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِ وَهَمَّ بِهَا ﴾ أكثر الناس الكلام في هذه الآية حتى ذلك في الأوّل أي الضمير ﴿ وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِ وَهَمَّ بِهَا ﴾ أكثر الناس الكلام في هذه الآية حتى

كَذَلِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ ٱلسُّوَءَ وَٱلْفَحْشَآءُ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُخْلَصِينَ ﴿ وَٱسْتَبَقَا ٱلْبَابَ وَقَدَّتْ قَمِيصَهُ مِن دُبُرِ وَٱلْفَيَا سَيِّدَهَا لَدَا ٱلْبَابِ قَالَتْ مَا جَزَآءُ مَنْ أَرَادَ بِأَهْلِكَ سُوَّءًا إِلَّا أَن

أَلْفُوا فيها التآليف، فمنهم مفرط ومفرّط، وذلك أن منهم مَن جعل همّ المرأة وهمّ يوسف من حيث الفعل الذي أرادته وذكروا في ذلك روايات من جلوسه بين رجليها وحلَّه التكَّة وغير ذلك مما لا ينبغي أن يقال به لضعف نقله ولنزاهة الأنبياء عن مثله، ومنهم مِّن جعل أنها همّت به لتضربه على امتناعه وهمّ بها ليقتلها أو يضربها ليدفعها وهو بعيد يردّه قوله لولا أن رأى برهان ربّه، ومنهم مَن جعل همّها به من حيث مرادها وهمّه بها ليدفعها، وهذا أيضًا بعيد لاختلاف سياق الكلام، والصواب إن شاء الله: أنها همّت به من حيث مرادها وهم بها كذلك لكنه لم يعزم على ذلك ولم يبلغ إلى ما ذكر من حلَّ التَّكَّة وغيرها بل كان همّه خطرة خطرت على قلبه لم يطعها ولم يتابعها، ولكنه بادر بالتوبة والإقلاع عن تلك الخطرة حتى محاها من قلبه لما رأى برهان ربه، ولا يقدح هذا في عصمة الأنبياء لأن الهمّ بالذنب ليس بذنب ولا نقص عليه في ذلك، فإنه مَن همّ بذنب ثم تركه كُتِبَت له حسنة ﴿ لَوْلا أَن رَّأَى بُرْهَانَ رَبِّهِ ﴾ جوابه محذوف تقديره لولا أن رأى برهان ربه لخالطها، وإنما حذف لأن قوله همّ بها يدلّ عليه، وقد قيل إن ﴿هَمَّ بِهَا﴾ هو الجواب، وهذا ضعيف لأن جواب لولا لا يتقدم عليها، واختلف في البرهان الذي رآه، فقيل ناداه جبريل يا يوسف أتكون في ديوان الأنبياء وتفعل فعل السفهاء، وقيل رأى يعقوب ينهاه، وقيل تفكّر فاستبصر، وقيل رأى زليخا غطَّت وجه صنم لها حياء منه، فقال أنا أولى أن أستحى من الله ﴿كَذَلِكَ لِنَصْرِفَ ﴾ الكاف في موضع نصب متعلقة بفعل مضمر، التقدير ثبّتناه مثل ذلك التثبيت، أو في موضع رفع تقديره الأمر مثل ذلك ﴿السُّوءَ وَالْفَحْشَاء﴾ خيانة سيده والوقوع في الزنا ﴿المُخْلَصِينَ﴾ قرىء بفتح اللام حيث وقع أي الذين أخلصهم الله لطاعته وبالكسر أي الذين أخلصوا دينهم لله ﴿واشتَبَقَا الْبَابَ﴾ معناه سبق كل واحد منهما صاحبه إلى الباب فقصد هو الخروج والهروب عنها، وقصدت هي أن تردّه، فإن قيل كيف قال هنا الباب بالإفراد وقد قال بالجمع وغلقت الأبواب؟ فالجواب أن المراد هنا الباب البرّاني الذي هو المخرج من الدار ﴿ وَقَدَّتْ قَمِيصَهُ مِن دُبُرِ﴾ أي قطعته من وراء، وذلك أنها قبضت قميصه من خلفه لتردُّه فتمزَّق القميص، والقدُّ القطع بالطول، والقطع بالعرض ﴿وَٱلْفَيَا سَيِّدُهَا﴾ أي وجدا زوجها عند الباب ﴿قَالَتْ مَا جَزَاءُ مَنْ أَرَادَ بِأَهْلِكَ سُوءًا إِلاَّ أَن يُسْجَنَ ﴾ لما رأت الفضيحة عكست القضية، وادّعت أن يوسف راودها عن نفسها فذكرت جزاء كل مَن فعل

ذلك على العموم، ولم تصرّح بذكر يوسف لدخوله في العموم، وبناء على أنّ الذنب ثابت عليه بدعواها وما جزاء يحتمل أن تكون ما نافية أو استفهامية ﴿قَالَ هِيُّ رَاوَدَتْنِي عَن نَفْسِيُّ ﴾ برَّأ نفسه من دعواها ﴿وَشَهَدُ شَاهِدٌ ﴾ قيل هو ابن عمّها وقيل كان طفلاً في المهد فتكلم، وكونه من أهلها أوجب للحجة عليها وأوثق لبراءة يوسف، وكونه لم يتكلم قطّ، ثم تكلم بذلك كرامة ليوسف عليه السلام، والتقدير شهد شاهد فقال، أو ضمنت الشهادة معنى القول ﴿إِنْ كَانَ قَمِيصُهُ قُدَّ مِن قُبُلِ فَصَدَقَتْ ﴾ لأنها كانت تدافعه فتقد قايصه من قُبُلُ ﴿ وَإِنْ كَانَ قَمِيصُهُ قُدَّ مِن دُبُر فَكَذَبَتْ ﴾ لأنها جذبته إلى نفسها حين فرّ منها فقدَّت قميصه من دُبُر ﴿ فَلَمَّا رَأَى قَمِيصَهُ قُدُّ مِن دُبُرِ ﴾ فاعل رأى زوجها أو الشاهد ﴿إِنَّهُ مِن كَيْدِكُنَّ ﴾ الضمير للأمر أو لقولها ما جزاء ﴿ يُوسُفُ أَعْرِضْ حَنْ هَذَا ﴾ أي اكتمه ولا تُعَدِّث به ، ويومنف منادى حذف منه حرف النداء لأنه قريب، وفي حذف الحرف إشارة إلى تقريبه وملاطفته ﴿ وَاسْتَغْفِرِي لِذَنْبُكِ ﴾ خطاب لها، وذلك من كلام زوجها أو من كلام الشاهك ﴿ فَانْ الْخَاطِئِينَ﴾ جاء بلفظ التغافير، ولم يقل من الخاطئات تغليبًا للذكور ﴿وَقَالَ نِسْوَةٌ فِي الْجَدِينَةِ ﴾ أي في مصرى رُويَ أنَّهن خمس نسوة: امرأة الساقي، وإمرأة الخبَّاز لا وامرأة صاحب الدواب، وإمرأة صاحب السجن وامرأة الحاجب ﴿فَتَاهَا ﴾ أي خادمها ، والفتها يقال بمعنى الشاب، ويمعنى الخادم ﴿ شَغَفَها ﴾ بلغ شفاف قلبها وهو غلافه، وقيل السويداء منه، وقيل الشغاف داء يصل إلى القلب ﴿ سَمِعَتْ بِمَكْرِهِنَّ ﴾ أي بقولهن وسمَّاه مَكوًا لأنه كان في خفية، وقيل كانت قد استكتمتهن سرها فأفشيته عليها ﴿ وَأَجْتَدَتُ الْهُنَّ مُتَّكَّأً ﴾ أي أعتدت لهنّ ما يتكأ عليه من الفراش ونحوها، وقيل المتكأ طعام، وقرىء في المشاذ «مُتْكِّي». بسكون التاء وتنوين الكاف، وهو الأترج، وإعطاؤها السكاكين لهن يدلُّ على أن الطعام كان مما يقطع بالسكاكين كالأترج، وقيل كان لحمًا ﴿ وَقَالَتِ اخْرُجْ عَلَيْهِنَّ ﴾ أمر ليوسف، وإنما

أطاعها لأنه كان مملوك زوجها ﴿ أَكْبَرْنَهُ ﴾ أي عظمن شأنه وجماله، وقيل معنى أكبرن حضن، والهاء للسكت، وهذا بعيد جدًّا ﴿وَقَطَّعْنَ أَيْدِيَهُنَّ﴾ أي اشتغلن بالنظر إليه وبهتن من جماله حتى قطعن أيديهن وهن لا يشعرن كما يقطع الطعام ﴿حَاشَ لِلَّهِ ﴾ معناه براءة وتنزيه: أي تنزيه لله وتعجّب من قدرته على خلقة مثله، وحاش في باب الاستثناء تخفض على أنها حرف، وأجاز المبرّد النصب بها على أن تكون فعلاً، وأما هنا فقال أبو على الفارسي إنها فعل، والدليل على ذلك من وجهين: أحدهما أنها دخلت على لام الخبر وهو اللام في قوله لله، ولا يدخل الحرف على حرف، والآخر أنها حذفت منها الألف على قراءة الجماعة والحروف لا يحذف منها شيء وقرأها أبو عمرو بالألف على الأصل وإنما تحذف من الأفعال كقولك لم يَكُ ولا أدري، والفاعل بحاش ضمير يعود على يوسف تقديره بعد يوسف عن الفاحشة لخوف الله، وقال الزمخشري إن حاش وضع موضع المصدر كأنه قال تنزيهًا، ثم قال الله ليبيّن مَن ينزّه قال وإنما حذف منه التنوين مراعاة لأصله من الحرفية ﴿مَا هَذَا بَشَرًا﴾ أخرجنه من البشر وجعلنه من الملائكة مبالغة في وصف الحُسن ﴿إِنْ هَذَا إِلاَّ مَلَكٌ كَرِيمٌ قَالَتْ فَذَلِكُنَّ الَّذِي لُمْتُنِّنِي فِيهِ ﴾ توبيخ لهنّ على اللوم ﴿فَاسْتَغْصَمَ﴾ أي طلب العصمة وامتنع مما أرادت منه ﴿أَصْبُ إِلَيْهِنَّ﴾ أي أميل وكلامه هذا تضرّع إلى الله ﴿ثُمَّ بَدًا لَهُمْ﴾ أي ظهر والفاعل محذوف تقديره رأى والضمير في لهم لزوجها وأهلها أو مَن تشاور معه في ذلك ﴿رَأُوا الآيَاتِ﴾ أي الأدلَّة على براءته ﴿وَدَخَلَ مَعَهُ السِّجْنَ فَتَيَانِ﴾ أي شابّان، وقيل هنا محذوف لا بدّ منه وهو فسجنوه، وكان يوسف قد قال لأهل السجن إنى أعبر الرؤيا، وكذلك سأله الفتيان عن منامهما، وقيل إنهما استعملاها ليجرّباه، وقيل رأيا ذلك حقًّا ﴿أَعْصِرُ خَمْرًا﴾ قيل فيه سمّي العنب خمرًا بما يؤول إليه وقيل هي لغة ﴿إِنَّا نَرَاكَ مِنَ المُخْسِنِينَ﴾ قيل معناه في تأويل الرؤيا، وقيل إحسانه إلى أهل السجن ﴿قَالَ لاَ

مِنْهُ نَيِقَنَا بِتَأْوِيلِيِّهِ إِنَّا نَرَىٰكَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ قَالَ لَا يَأْتِيكُمَا طَعَامٌ أَثُرَفَانِهِ ۗ إِلَّا نَبَأَلْكُمَّا بتأويله عَبْلَ أَن يَأْتِيكُمَا فَالِكُمَا مِمَّا عَلَمَنِي رَبِّ اللِّي تَرَكْتُ مِلَّهَ قَوْمِ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَهُم بِٱلْكَخِرَةِ هُمْ كَلَفِرُونَ ١ ﴿ وَاتَّبَعْتُ مِلَّهَ ءَابَآءِى إِبْرَهِيمَ وَإِسْحَنَى وَيَعْقُوبٌ مَا كَانَ لَنَا أَن نُشْرِكَ بِٱللَّهِ مِن شَيْءٍ ذَالِكَ مِن فَضِّلِ ٱللَّهِ عَلَيْنَا وَعَلَى ٱلنَّاسِ وَلَلَكِنَّ أَكْثِرُ ٱلنَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴿ يَنصَدِجِي ٱلسِّجْنِ ءَأَرَبَابُ مُتَفَرِّقُونَ خَيْرٌ أَمِرِ ٱللَّهُ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَارُ ﴿ مَا نَعْبُدُونَ مِن دُونِكِ وَإِلَّا أَسْمَاكَ سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُمْ وَءَابَا وُكُم مَّا أَنزَلَ ٱللَّهُ بِهَامِن سُلْطَكَنَّ إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا لِلَّهِ أَمَرَ أَلَّا تَعْبُدُواْ إِلَّا إِيَّاهُ ذَلِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ وَلَكِنَّ أَكْتُرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ يَصَدِجِي ٱلسِّجْنِ أَمَّا أَحَدُكُمَا فَيَسَقِي رَيِّهُ خَمْرًا وَإَمَّا ٱلْآخَرُ فَيُصْلَبُ فَتَأْكُلُ ٱلطَّيْرُ مِن رَّأْسِدِّء قُضِي ٱلْأَمْرُ ٱلَّذِي فِيدِ تَسْنَفْتِيَانِ ۞ وَقَالَ لِلَّذِي ظَنَّ أَنَّهُ نَاجٍ مِّنْهُمَا أَذْكُرْنِي عِنــَدَ رَبِّكَ فَأَنسَـنْهُ ٱلشَّيْطُـنُ يَأْتِيكُمَا طَعَامٌ تُززَقَانِهِ ﴾ الآية : تقتضي أنه وصف لهما نفسه بكثرة العلم ليجعل ذلك وصلة إلى دعائهما لتوحيد الله، وفيه وجهان: أحدهما أنه قال يخبرهما بكل ما يأتيهما في الدنيا من طعام قبل أن يأتيهما، وذلك من الإخبار بالغيوب الذي هو معجزة الأنبياء، والآخر أنه قال لا يأتيكما طعام في المنام إلا أخبرتكما بتأويله قبل أن يظهر تأويله في الدنيا ﴿ ذَلِكُمَا مِمًّا عَلَّمَنِي رَبِّي﴾ رُوِي أنهما قالا له من أين لك هذا العلم وأنت لست بكاهن ولا منجم، فقال: ﴿ ذَلِكُمَا مِمَّا عَلَّمَنِي رَبِّي إِنِّي تَرَكْتُ مِلَّةَ قَوْم لاَّ يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴿ يحتمل أَن يكون هذا الكلام تعليلاً لما قبله من قوله علمني ربّي أو يكون استثنافًا ﴿يَا صَاحِبَي السَّجْنِ السَّجْنِ نسبهما إلى السجن إما لأنهما سكناه أو لأنهما صاحباه فيه، كأنه قال يا صاحبي في السبين ﴿أَرْبَابٌ مُّتَفَرِّقُونَ ﴾ الآية: دعاهما إلى توحيد الله وأقامَ عليهما الحجّة رغبة في إيمانهما ﴿مَا تَغْبُدُونَ مِن دُونِهِ إِلاَّ أَسْمَاءَ﴾ أوقع الأسماء هنا موقع المسمِّيات والمعنى سمِّيتم ما إلا يستحق الألوهية آلهة ثم عبدتموها ﴿مِن سُلْطَانِ ﴾ أي حجة وبرهان ﴿فَيسْقِي رَبُّهُ خَمْرًا ﴾ يعني الملك ﴿ وَقَالَ لِلَّذِي ظَنَّ أَنَّهُ نَاجٍ مِّنْهُمَا ﴾ الظن هنا يحتمل أن يكون بمعنى اليقين، لأن قوله قضي الأمر يقتضي ذلك، أو يكون على بابه، لأن عبارة الرؤيا ظن ﴿ اذْكُرْنِي عِنْدَ رَبِّكَ ﴾ يعنى الملك ﴿فَأَنْسَاهُ الشَّيْطَانُ ذِكْرَ رَبِّهِ ﴾ قيل الضمير ليوسف أي نسي في ذلك الوقت أن يذكر الله، ورجا غيره فعاقبه الله على ذلك بأن لبث في السجن، وقيل الضمير

للذي نجا منهما وهو الساقي أي نسي ذكر يوسف عند ربّه، فأضاف الذكر إلى ربّه إذ هو

عنده، والربّ على هذا التأويل الملك ﴿ بضع سِنِينَ ﴾ البضع من الثلاثة إلى العشرة؛ وقبل

ذِكْرَ رَبِّهِ عَلَاثُ فَلَيْتُ فِي ٱلسِّجْنِ بِضْعَ سِنِينَ ﴿ وَقَالَ ٱلْمَلِكُ إِنِّ آرَىٰ سَبْعَ بَقَرَاتِ سِمَانِ يَأْكُلُهُ نَّ سَبْعٌ بَعَافُ وَسَبْعَ سُلْبُكُتِ خُضْرِ وَأُخَرَ يَالِسَتِ يَتَأَيُّهُا ٱلْمَلَأُ ٱفْتُونِي فِي رُءْينى إِن كُنْمُ لِلرُّهَ يَا تَعَبُرُونَ ﴿ وَالْمَالُ ٱلْأَعْلَى بِعَالِمِينَ ﴿ وَمَا خَنُ بِتَأْوِيلِ ٱلْأَعْلَمِ بِعَالِمِينَ ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِي نَهَا كُنْمُ لِللَّهُ عَالَمَةُ وَلَا أَنْبِنَكُ مُ مِتَا وَلِهِ ء فَارْسِلُونِ ﴿ يُوسُفُ أَيُّهَا ٱلصِّدِيقُ ٱفْتِنَا فِي سَبْعِ مِنْهُمَا وَادْكَرَ بَعْدَ أُمَةٍ أَنَا ٱنْبِنَكُ مُ مِتَافِيهِ ء فَارْسِلُونِ ﴿ يُوسُفُ أَيُّهَا ٱلصِّدِيقُ ٱفْتِنَا فِي سَبْعِ مِنْهُمَا وَادْكَرَ بَعْدَ أُمَةٍ أَنَا ٱنْبِنَكُمُ مِتَافِيهِ عَلَيْنِ وَلَي يُوسُفُ أَيُّهَا ٱلصِّدِيقُ ٱفْتِنَا فِي سَبْعِ مِنْهُمُ وَالْمَالِيَ عَصْرِ وَأَخْرَ يَالِسَتِ لَعَلِي آلْمَعُ إِلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلِيلًا مَنَا اللّهُ الْمُعَلّمُ اللّهُ الْمُعَلِي اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُو

إلى التسعة، ورُوِيَ أن يوسف عليه السلام سجن خمس سنين أولاً ثم سجن بعد قوله ذلك سبع سنين ﴿وَقَالَ الْمَلِكُ ﴾ هو ملك مصر الذي كان العزيز خادمًا له واسمه ريّان بن الوليد، وقيل مصعب بن الريّان، وكان من الفراعنة، وقيل إنه فرعون موسى عمّر أربعمائة سنة حتى أدركه موسى وهذا بعيد ﴿إنِّي أَرَى سَبْعَ بَقَرَاتِ سِمَانِ ﴾ يعني في المنام ﴿عِجَافٌ ﴾ أي ضعاف في غاية الهزال ﴿يَا أَيُّهَا المَلاُّ﴾ خطاب لجلسائه وأهل دولته ﴿لِلرُّؤْيَا تَعْبُرُونَ﴾ أي تعرفون تأويلها، يقال عبرت الرؤيا بتخفيف الباء وأنكر بعضهم التشديد، وهو مسموع من العرب، وأدخلت اللام على المفعول به لما تقدّم على الفعل ﴿قَالُوا أَضْغَاثُ أَجْلاَمِ ﴾ أي تخاليطها وأباطيلها وما يكون منها من حديث نفس ووسوسة شيطان بحيث لا يعبر، وأصل الأضغاث ما جمع من أخلاط النبات، واحدة ضغث، فإن قيل: لِمَ قال أضغاث أحلام بالجمع، وإنما كانت الرؤيا واحدة؟ فالجواب أن هذا كقولك فلان يركب الخيل وإن ركب فرسًا واحدًا ﴿وَمَا نَحْنُ بِتَأْوِيلِ الْأَخْلَامَ بِعَالِمِينَ ﴾ إما أن يريدوا تأويل الأحلام الباطلة أو تأويل الأحلام على الإطلاق وهو الأظهر ﴿وَقَالَ الَّذِي نَجَا مِنْهُمَا﴾ هو ساقي الملك ﴿وَادُّكُرَ بَعْدَ أُمَّةٍ ﴾ أي بعد حين ﴿يُوسُفُ أَيُّهَا الصَّدِّيقُ ﴾ يقدّر قبله محذوف لا بدّ منه وهو فأرسلوه فقال يا يوسف، وسمّاه صديقًا لأنه كان قد جرّب صدقه في تعبير الرؤيا وغيرها، والصديق مبالغة من الصدق ﴿ أَفْتِنَا فِي سَبْع بَقَرَاتِ ﴾ أي فيمن رأى سبع بقرات وكان الملك قد رأى سبع بقرات سِمان أكلتهنّ سبع عجاف فعجب كيف علّتهنّ وكيف وسعت في بطونهنّ، ورأى سبع سنبلات خضر، وقد التفّت بها سبع يابسات حتى غطّت خضرتها ﴿تَزْرَعُونَ سَبْعَ سِنِينَ﴾ هذا تعبير للرؤيا، وذلك أنه عبر البقرات السمان بسبع سنين مخصبة وعبر البقرات العجاف بسبع سنين مجدبة فكذلك السنبلات الخضر واليابسة ﴿ دَأَبًا ﴾ بسكون الهمزة وفتحها مصدر دأب على العمل إذا داوم عليه، وهو مصدر في موضع الحال ﴿فَمَا حَصَدتُمْ فَذَرُوهُ نَا كُلُونَ ﴿ ثُمَّ يَأْتِي مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ سَبِّعُ شِدَادُيَا كُنْنَ مَا فَدَّمْتُمْ لَمُنَّ إِلَّا فَلِيلاً فِيمَا تَحْصِنُونَ ﴿ ثُمَّ عَأْتِ مِنْ الْعَدِ ذَلِكَ عَامٌ فِيهِ يَعْصِرُونَ ﴿ وَقَالَ الْمَلِكُ النَّوْفِ بِهِ فَلْمَنَا جَآءَهُ الرَّسُولُ قَالَ الْمَيْوِ وَقَالَ الْمَلِكُ النَّوْفِ بِهِ فَلْمَنَا جَآءَهُ الرَّسُولُ قَالَ الْمَيْوِ وَقَالَ الْمَلِكُ النَّوْفِ بِهِ فَلْمَنَا جَآءَهُ الرَّسُولُ قَالَ الْمَنْ وَفِيهِ يَعْصِرُونَ ﴿ وَقَالَ الْمَلِكُ النَّوْفِ بِهِ فَلَمَنَا جَآءَهُ الرَّسُولُ قَالَ مَا اللَّهُ النِّسَوَةِ النِّي فَطَعْنَ الْمَدِيثَنَ إِنَ رَقِي بِكَنْدِهِنَ عَلَيْمُ فَى اللَّهُ مَا جَالًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَ

في سنبُلِهِ هذا رأي أرشدهم يوسف إليه، وذلك أن أرض مصر لا يبقى فيها الطعام عامين، فعلمهم حيلة يبقى بها من السنين المجدبة إلى السنين المجدبة، وهي أن يتركوه في سنبله غير مدروس، فإن الحبة إذا بقيت في غشائها انحفظت ﴿إلاَّ قَلِيلاً مُمَّا تَأْكُلُونَ ﴾ أي لا تدرسوا منه إلاَّ مَا يحتاج إلى الأكل خاصة ﴿سَبْغُ شِدَادٌ ﴾ يعني سبع سنين ذات شدة وجوع في أَكُلُن مَا قَدَّمْتُمْ لَهُنَّ ﴾ أي تأكلون فيهن ما اخترتم من الطعام في سنبله ، وأسند الأكل إلى السنين مجازًا ﴿مُمَّا تُخصِئُونَ ﴾ أي تخرنون وتخبئون ﴿ثُمَّ يَأْتِي مِن بَغَدِ قَلِكَ عَامٌ ﴾ هذا زيادة على ما تقتضيه الرؤيا، وهو الإخبار بالعام الثامن ﴿يُغَاتُ النَّاسُ ﴾ يحتمل أن يكون من الغيث أي يعصرون الغيث أي يعصرون النيون والعنب والسمسم وغير ذلك مما يعضر.

وَقَالُ الْمَلِكُ الْتُونِي بِهِ قيل هنا محذوف، وهو فرجع الرسول إلى الملك فقص عليه مقالة يوسف فرأى علمه وعقله، فقال التوني به ﴿قَالَ ارْجِعْ إِلَى رَبِّكَ فَاسَأَلَهُ لَما أَمر الملك بإخراج يوسف من السجن وإتيانه إليه أراد يوسف أن يبرىء نفسه مما نسب إليه من مراودة امرأة العزيز عن نفسها، وأن يعلم الملك وغيره أنه سجن ظلمًا فذكر طرفًا من قصته لينظر الملك فيها فيتبين له الأمر، وكان هذا الفعل من يوسف صبرًا وحلمًا، إذ لم يُجِب إلى الخروج من السجن ساعة دُعِيَ إلى ذلك بعد طول المدة، ومع ذلك فإنه لم يذكر امرأة العزيز رعيًا لذمام زوجها وسترًا لها، بل ذكر النسوة اللآتي قطعن أيديهن ﴿قَالَ مَا خَطْبُكُنّ ﴾ الآية جمع الملك النسوة وامرأة العزيز معهن، فسألهن عن قصة يوسف، وأسند المراودة إلى جميعهن، لأنه لم يكن عنده علم بأن امرأة العزيز هي التي راودته وحدها ﴿قُلْنَ حَاشَ لِلْهِ عَنْ تَبرئة ليوسف بقولهن : ما علمنا عليه من تبرئة ليوسف بقولهن : ما علمنا عليه من سوء ﴿الآنَ حَصحَصَ الْحَقُ ﴾ أي تبين وظهر، ثم اعترفت على نفسها بالحق ﴿ذَلِكَ لِيَعْلَمَ الله لَهُ لَمْ أَخْنَهُ بِالْغَيْبِ ﴾ قيل إنه من كلام امرأة العزيز متصلاً بما قبله، والضمير في يعلم أني لَمْ أَخْنَهُ بِالْغَيْبِ ﴾ قيل إنه من كلام امرأة العزيز متصلاً بما قبله، والضمير في يعلم

وَأَنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى كَيْدَ ٱلْخَابِنِينَ ﴿ ﴿ وَمَا أَبْرِئُ نَفْسِى ۚ إِنَّ ٱلنَّفْسَ لَأَمَّارَةُ ۚ بِٱلسَّوَءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَيِّ ۚ إِنَّ ٱلنَّفْسَ لَأَمَّارَةُ ۚ بِٱلسَّوَءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَيِّ ۚ إِنَّ رَبِّ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴿ فَاللَّا إِنَّكَ ٱلْمَاكِ ٱلْمُؤْمِ لَدَيْنَا مَكِينُ الْمَكِنُ وَاللَّهُ مِنْ فَاللَّا لَكُولُهُ فَا الْمَالِكُ الْمُؤْمِ لَدَيْنَا مَكِينُ الْمَكِنُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ إِنِي حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴿ وَلَا لَكُولُهُ فَ الْأَرْضِ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ الْمُولِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلُولُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّ

وأخنه على هذا ليوسف عليه السلام أي ليعلم يوسف أني لم أكذب عليه في حال غيبته، والإشارة بذلك إلى توبتها وإقرارها، وقيل إنه من كلام يوسف عليه السلام، فالضمير للعزيز أي لم أخنه في زوجته في غيبته، بل تعفّفت عنها والإشارة بذلك إلى توقفه عن الخروج من السجن حتى تظهر براءته ﴿وَمَا أُبَرِّيءُ نَفْسِي﴾ اختلف أيضًا هل هو من كلام امرأة العزيز، أو من كلام يوسف، فإن كان من كلامها فهو اعتراف بعد الاعتراف، وإن كان من كلامه فهو اعتراف بما همّ به على وجه خطوره على قلبه، لا على وجه العزم والقصد، وقاله في عموم الأحوال على وجه التواضع ﴿إِنَّ النَّفْسَ لأَمَّارَةٌ بِالسُّوءِ﴾ النفس هنا للجنس والنفوس ثلاثة أنواع: أمّارة بالسوء، ولوّامة وهي التي تلوم صاحبها ومطمئنة ﴿إِلاَّ مَا رَحِمَ رَبِّي﴾ استثناء من النفس إذ هي بمعنى النفوس أي الأنفس المرحومة وهي المطمئنة، فما على هذا بمعنى الذي، ويحتمل أن تكون ظرفية أي إلا حين رحمة الله ﴿أَسْتَخْلُصُهُ لِنَفْسِي﴾ أي أجعله خاصّتي وخلاصتي قال أولاً ائتوني به فلما تبيّن له حاله قال أستخلصه لنفسي ﴿فَلَمَّا كَلَّمَهُ قَالَ إِنَّكِ الْيَوْمَ لَدَيْنَا مَكِينٌ أَمِينٌ ﴾ أي فلما رأى حُسْن كلامه وعرف وفور عقله وعلمه قال إنك اليوم لدينا مكين أمين، والمكين من التمكين، والأمين من الأمانة ﴿قَالَ اجْعَلْنِي عَلَى خَزَاثِنِ الأَرْضِ﴾ لما فهم يوسف من الملك أنه يريد تصريفه والاستعانة به قال له ذلك، وإنما طلب منه الولاية رغبة منه في العدل وإقامة الحق والإحسان، وكان هذا الملك كافرًا، ويستدلُّ بذلك على أنه يجوز للرجل الفاضل أن يعمل للرجل الفاجر إذا علم أنه يصلح بعض الأحوال، وقيل إن الملك أسلم، وأراد بقوله خزائن الأرض: أرض مصر إذ لم يكن للملك غيرها، والخزائن كل ما يخزن من طعام ومال وغير ذلك ﴿إِنِّي حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴾ صفتان تعمّان وجوه المعرفة والضبط للخزائن وقيل حفيظ للحساب عليم بالألسن، واللفظ أعمّ من ذلك، ويستدلُّ بذلك أنه يجوز للرجل أن يعرّف بنفسه ويمدح نفسه بالحق إذا جهل أمره وإذا كان في ذلك فائدة ﴿وَكَذَٰلِكَ مَكَّنَّا لِيُوسُفَ فِي الْأَرْضِ﴾ الإشارة بذلك إلى ما تقدّم من جميل صنع الله به، ورُوِيَ أن الملك ولآه في موضع العزيز وأسند إليه جميع الأمور حتى تغلّب على أمره وأن امرأة العزيز شاخت وافتقرت فتزوّجها يوسف ودعا الله فردّ عليها جمالها وشبابها وأنه باع من أهل مصر في أعوام القحط الطعام بالدنانير والدراهم في السنة

يَتَبَوَّأُ مِنْهَا حَيْثُ يَشَآءُ نُصِيبُ بِرَحْمَتِنَا مَن نَشَآءٌ وَلا نُضِيعُ أَجَرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ وَكَانُواْ يَنَقُونَ ﴿ وَهُمْ الْمُ عَلِيْهِ فَدَخُلُواْ عَلَيْهِ فَعَرَفَهُمْ وَهُمْ لَهُ خَيْرٌ لِلّذِينَ عَامَنُواْ وَكَانُواْ يَنَقُونَ ﴿ وَكَآءَ إِخْوَةُ يُوسُفَ فَدَخُلُواْ عَلَيْهِ فَعَرَفَهُمْ وَهُمْ لَهُ مُنكِرُونَ ﴿ وَهُمْ اللهِ مَنكَرُونِ ﴿ وَلَا نَقَرَلِينَ ﴿ وَلَيْ اللّهِ مَن اللّهِ مَن اللّهِ مَن اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللللّهُ الللللللللللللللللللللّهُ اللللللللللللللللللللللللل

الأولى حتى لم يبق لهم شيء منها، ثم بالحلي، ثم بالدواب، ثم بالضياع والعقار، ثم برقابهم حتى تملَّكهم جميعًا ثم أعتقهم وردّ عليهم أملاكهم ﴿نُصِيبُ بِرَحْمَتِنا مَن نَّشَاءُ﴾ الرحمة هنا يراد بها الدنيا وكذلك الأجر في قوله ولا نضيع أجر المحسنين بدليل قوله بعد ذلك ولأجر الآخرة خير، فأخبر تعالى أن رحمته في الدنيا يصيب بها مَن يشاء من مؤمن وكافر ومطيع وعاص، وأن المُحسِن لا بدُّ له من أُجْرِه في الدنيا، فالأوَّل في المشيِّئة، والثاني واقع لا محالة، ثم أخبر أن أجر الآخرة خير من ذلك كلة: للَّذين آمنوا، وكَانُوا يتَّقُون، وفي الآية إشارة إلى أن يوسف عليه السلام جمع الله له بين خيري الدنيا والآخرة ﴿وَجُاءَ إِخْوَةً يُوسُفُّ كان سبب مجيئهم أنهم أصابتهم مجاعة في بلادهم، فخرجوا إلى مصر ليشتروا بها من الطعام الذي ادّخره يوسف ﴿فَعَرَفَهُمْ وَهُمْ لَهُ مُنكِّرُونَ﴾ إنما أنكروه لبُعد العهد به وتغيير سنَّه أو لأنه كان متلثَّمًا، رُوِيَ أنهم دخلوا عليه وهو على هيئة عظيمة من المُلُك وأنه سألهم عن أحوالهم، وأخبروه أنهم تركوا أخاً لهم، فحينئذ قال لهم ائتوني بأخ لكم من أبيكم وهو بنيامين شقيق يوسف ﴿وَلَمَّا جَهَّزَهُم بِجَهَازِهِم ﴾ الجهاز ما يجتاج إليه المسافر من زاد وغيره، والمراد به هنا الطعام الذي باع منهم ﴿خَيْرُ الْمُنزلِينَ ﴾ أي المضيفين ﴿وَإِنَّا لَفَاعِلُونَ﴾ أي نفعل ذلك لا محالة ﴿وَقَالَ لِفِتْيَانِهِ ﴾ جمع فتى وهو الخادم سواء كان حرًّا أو عبدًا ﴿ اجْعَلُوا بِضَاعَتُهُمْ فِي رِحَالِهِمْ ﴾ أمر أن يجعلوا البضاعة التي اشتروا منه بها الطعام في أوعيتهم ﴿لَعَلُّهُمْ يَعْرِفُونَهَا ﴾ أي لعلهم يعرفون اليد والكرامة في ردّ البضاعة إليهم، وليس الضمير للبضاعة ﴿لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ﴾ أي لعل معرفتهم بها تدعوهم إلى الرجوع وقصد برد البضاعة إليهم مع الطعام استئلافهم بالإحسان إليهم ﴿مُنِعَ مِنَّا الْكَيْلُ﴾ إشارة إلى قولهم وإن لم تأتوني به فلا كيل لكم عندي فهو خوف من المنع في المستقبل

قَاللَهُ خَيْرٌ حَفِظاً وَهُو آرَحَمُ الرَّحِينَ ﴿ وَلَمَّا فَتَحُواْ مَتَعَهُمْ وَجَدُواْ بِصَنعَتَهُمْ رُدَّتَ إِلَيْهِمُّ قَالُواْ يَتَأَبَّانَا مَا نَبْغِي هَاذِهِ عِبْطَعُنُنَا رُدَّتَ إِلَيْنَا وَنَعِيْرُ آهَلْنَا وَخَفَظُ آخَانَا وَبَرْدَادُ كَيْلَ بَعِيرٍ قَالُواْ يَتَأَبَّانَا مَا نَبْغِي هَالَا لَنَ أُرْسِلَهُ مَعَكُمْ حَتَى تُوْقُونِ مَوْثِقَا مِنَ اللّهِ لَتَأْلُنَى بِهِ إِلّا آن يُحَاطَ فَلِكَ حَيْلًا فَلَنَا أَنْ أَرْسِلَهُ مَعَكُمْ حَتَى تُوْقُونِ مَوْثِقَا مِنَ اللّهِ لِتَأَلُنَى بِهِ إِلّا آن يُحَاطَ بِكُمْ فَلَمَا ءَاتَوْهُ مَوْثِقَهُمْ قَالَ اللّهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَكِلّ ﴿ وَقِلْ لَيْ يَعْلَى اللّهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَكِلّ ﴿ وَقِلْ لِيَالِهُ لِللّهِ لِللّهِ عَلَيْهِ لَوَكُمُ اللّهِ مِن شَيْءٍ إِنِ الْحَكُمُ إِلّا لِلّهِ عَلَيْهِ تَوكَلَقُ وَعَلَيْهِ فَا أَعْنِى عَنكُم مِن اللّهِ مِن شَيْءٍ إِنِ الْحَكُمُ إِلّا لِلّهِ عَلَيْهِ تَوكَلَقُ وَعَلَيْهِ فَا أَعْنَى عَنكُم مِن اللّهِ مِن شَيْءٍ إِنِ الْحَكُمُ إِلّا لِللّهِ عَلَيْهِ تَوكَلَقُ وَعَلَيْهِ فَا أَنْعُولُ وَكُلُواْ مِنْ حَيْثُ أَمُرَهُمْ أَبُوهُم مَّا حَانَ يُغْفِى عَنْهُم مِن اللّهِ مِن اللّهُ عَلَيْهِ وَمَا أَعْنِى عَنكُم مِن اللّهِ مِن شَيْءٍ إِلِهُ إِلَا عَلَيْهُ وَلَوْلُ اللّهُ عَلَيْهِ مَوْلَا اللّهُ عَلَيْهُ مَا وَلَاكُنَّ أَكُولُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَكُوا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ وَلَاكُمْ أَلُولُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ مَا أَنْ الْمُولُكَ فَا لَوْلُهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَولًا الللّهُ اللّهُ وَلَا الللّهُ اللّهُ وَلَا الللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّ

﴿نَكْتَلْ ﴾ وزنه نفتعل من الكيل ﴿مَا نَبْغِي ﴾ ما استفهامية ونبغى بمعنى نطلب، والمعنى أي شيء نطلبه بعد هذه الكرامة وهي ردّ البضاعة مع الطعام، ويحتمل أن تكون ما نافية ونبغى من البغي: أي لا نتعدى على أخينا ولا نكذب على الملك ﴿وَنَمِيرُ أَهْلَنا﴾ أي نسوق لهم الطعام ﴿وَنَزْدَادُ كَيْلَ بَعِيرِ ﴾ يريدون بعير أخيهم إذ كان يوسف لا يعطي إلا كيل بعير من الطعام لإنسان فأعطاهم عشرة أبعرة ومنعهم الحادي عشر لغيبة صاحبه حتى يأتي والبعير الجمل ﴿ فَلِكَ كَيْلٌ يَسِيرٌ ﴾ إن كانت الإشارة إلى الأحمال فالمعنى أنها قليلة لا تكفيهم حتى يضاف إليها كيل بعير، وإن كانت الإشارة إلى كيل بعير، فالمعنى أنه يسير على يوسف أي قليل عنده أو سهل عليه، فلا يمنعهم منه ﴿حَتَّى تُؤتُونِ مَوْثِقًا مِّنَ اللَّهِ ﴾ أراد أن يحلفوا له ولتأتنني به جواب اليمين ﴿إِلاَّ أَن يُحَاطَ بِكُمْ﴾ أي إلاّ أن تغلبوا فلا تطيقون الإتيان به ﴿يَا بَنِيَّ لاَ تَذْخُلُوا مِن بَابِ وَاحِدِ، خاف عليهم من العين إن دخلوا مجتمعين إذ كانوا أهل جمال وهيبة ﴿مَّا كَانَ يُغْنِي عَنْهُم﴾ جواب لمّا والمعنى أن ذلك لا يدفع ما قضاه الله ﴿إِلاَّ حَاجَةً ﴾ استثناء منقطع، والحاجة هنا هي شفقته عليهم ووصيّته لهم ﴿أَوَى إِلَيْهِ أَخَاهُ ﴾ أي ضمّه ﴿قَالَ إِنِّي أَنَا أَخُوكَ﴾ أخبره بأنه أخوه، واستكتمه ذلك ﴿فَلاَ تَبْتَئِسُ﴾ أي لا تحزن فهو من البؤس ﴿بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ الضمير لإخوة يوسف، ويعني ما فعلوا بيوسف وأخيه، ويحتمل أن يكون لفتيانه: أي لا تبالي بما تراه من تحيّلي في أخذك ﴿جَعَلَ السُّقَايَةَ فِي رَحْلِ أَخِيهِ﴾ السقاية هي الصواع، وهي إناء يشرب فيه الملك ويأكل فيه الطعام، وكان من فضة، وقيل من ذهب، وقصد بجعله في رَحْل أخيه أن يحتال على إمساكه معه إذ كان شرع العِيرُ إِنَّكُمْ لَسَلْرِقُونَ ﴿ قَالُواْ وَاَقْبَلُواْ عَلَيْهِم مَّاذَا تَفْقِدُونَ ﴿ قَالُواْ اَتُفْقِدُ صَوَاعَ الْمَاكِ وَلِمَن جَآءَ بِدِ حِمْلُ بَعِيرٍ وَأَنَا بِدِ وَعِيمُ ﴿ قَالُواْ عَاللَهِ لَقَدْ عَلِمْتُم مَّا حِثْبَهَ النَّفْسِدَ فِي الْأَرْضِ وَلِمَن جَآءَ بِدِ حِمْلُ بَعِيرٍ وَأَنَا بِدِ وَعِيمُ ﴿ قَالُواْ عَالُواْ عَالُواْ مَا جَرَوْهُم إِن كُنتُمْ كَذِينَ ﴿ قَالُواْ جَرَوُهُم مَن وُعِدَ فِي اَلْمُؤْفِ وَمَا كُنَّا سَدِقِينَ ﴿ قَالُواْ فَمَا جَرَوْهُم إِن كُنتُمْ وَكَذِينَ ﴿ قَالُواْ جَرَوُهُم مَن وُعِدَ فِي اَنْ الْمَالِكِ عَلَيْهِ مَا الْمَالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَوْفِ وَعَلَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللّ

يعقوب أن من سرق استعبده المسروق له ﴿ ثُمَّ أَذَّنَ مُؤَذِّنَ ﴾ أي نادي مُنَادٍ ﴿ أَيُّتُهَا الْعِيرُ ﴾ أي أيتها الرفقة ﴿إِنَّكُمْ لَسَارِقُونَ﴾ خطاب لإخوة يوسف، وإنما استحلّ أن يرميهم بالسرقة لنها في ذلك من المصلحة من إمساك أخيه، وقيل إن حافظ السقاية نادي: إنكم لسارقون، بغير أمر يُوسف وهذًا بعيد لتفتيش الأوعية ﴿ وَلِمَن جَاءَ بِهِ حِمْلُ بَعِيرٍ ﴾ أي لمَّن جبرٌ ، وردُّه حمل بعير من طعام على وجه الجعل ﴿وَأَنَا بِهِ زَعِيمٌ ﴾ أي ضامن لحمل البعير لمَن ود الصواع، وهذا من كلام المنادى ﴿قَالُوا تَاللَّهِ لَقَدْ عَلِمْتُم مَّا جِئْتَا لِنُفْسِدَ فِي الْأَرْضِ ﴾ أي استشهدوا بعلمهم لما ظهر لهم من ديانتهم في دخولهم أرضهم حتى كانوا يجعلون الأكمة في أفواه إبلهم لئلا تنال زروع الناس ﴿قَالُوا فَمَا جَزَاؤُهُ إِن كُنتُمْ كَاذِبِينَ ﴾ أي قِال فتيان يوسف ما جزاء آخذ الصّواع إن كنتم كاذبين في قولكم وما كنّا سارقين، فالضمير في قوله جزّاؤه يحود على الأخذ المفهوم من الكلام ﴿قَالُوا جَزَاقُهُ مَنْ وُجِدَ فِي رَحْلِهِ فَهُوَ جَزَاقُهُ ﴾ المُعنى:أن إخوة يوسف أفتوا فيما سُئِلوا عنه فقالوا جزاء السارق أن يُستعبَد، ويؤخذ في السرقة، وأما الإعراب فيحتمل وجهين: الأول: أن يكون جُزاؤه الأول مبتدأ ومن مبتدأ ثان وهي شرطية أو موصولة، وخبرها فهو جزاؤه، والجملة خبر جزاؤه الأول، والوجه الثاني: أن يكون من خبر المبتدأ الأول على حذف مضاف، وتقديره جزائه أخذ مَن وجد في رحله وتم الكلام. ثم قال فهو جزاؤه أي هذا الحكم جزاؤه ﴿وَكَلَلِكَ نَجْزِي الظَّالِمِينَ ﴾ من كلام إخوة يوسف أى هذا حكمنا في السرّاق، وقد كان هذا الحكم في أول الإسلام، ثم مسلخ بقطع الأيادي ﴿فَبَدَأَ بِأَوْعِيَتِهِمْ﴾ هذا تمكين اللحيلة ورفع للتهمة ﴿ثُمَّ اسْتَخْرَجَهَا مِنْ وِعَاءِ أَخِلِهِ﴾ للصح له بذلك إمساكه معه، وإنما أنَّث الصواع في هذا الموضع لأنه سقاية، ألَّ لأن الصواع يُنزكِّر ويُؤنَّث ﴿ كَلَلِكَ كِنْنَا لِيُوسُفَ ﴾ أي صنعنا له هذا الصنع ﴿مَا كَانَ لِيَأْخُذَ أَخَاهُ فِي دِين الْمَلِكِ ﴾ أي في شرعه أو عادته ، لأنه إنما كان جزاء السارق عنده أن يُضرُّب ويُضَاعِفُ إِعليه الغرم، ولكن حكم في هذه القضية آل يعقوب ﴿ مَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مَّن نَّشَاءُ ﴾ يعني الرفعة بالعلم

دَرَ حَنْ مِنْ نَشَاءٌ وَفَوْقَ كُلِّ ذِى عِلْمٍ عَلِيمٌ ﴿ هَ قَالُواْ إِن يَسْرِقَ فَقَدْ سَرَقَ أَخُ لَهُ مِن قَبْلُ فَاسَرَهَا يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ وَلَمْ يُبْدِهَا لَهُمْ قَالَ أَنتُمْ شَرُّ مَّكَانًا وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يَصِفُونَ ﴿ قَالُواْ يَكَأَيُّمَا الْعَزِيرُ إِنَّ لَهُ وَأَبا شَيْخًا كَبِيرًا فَخُذْ أَحَدُنَا مَكَانَهُ وَإِنَّا يُرَكِكَ مِن تَصِفُونَ ﴿ قَالُواْ يَكَأَيُّمَا الْعَزِيرُ إِنَّ لَهُ وَأَبا شَيْخًا كَبِيرًا فَخُذْ أَحَدُنَا مَكَانَهُ وَإِنَّا إِذَا لَظَيْلِمُونَ مِنَ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ وَمِن قَالُ مَكَاذَ اللَّهِ أَن نَأْخُذَ إِلَّا مَن وَجَذَنَا مَتَعَنَا عِندَهُ وَإِنَّا إِذَا لَظَيْلِمُونَ ﴿ فَي اللَّهُ وَمِن قَبْلُ مَا فَرَاللَّهُ وَمِن قَبْلُ مَا فَرَطَتُمْ فِي يُوسُفَّ فَلَنْ أَبَرَحَ ٱلْأَرْضَ حَتَى يَأْذَنَ لِى آلِي أَوْ يَعَكُمُ اللَّهُ لِلَّ مَن اللَّهُ وَمِن قَبْلُ مَا فَرَطَتُمْ فِي يُوسُفَّ فَلَنْ أَبَرَحَ ٱلْأَرْضَ حَتَى يَأْذَنَ لِى آلِي آفِي أَو يَعَكُمُ اللَّهُ لِلَّ

بدليل ما بعده ﴿وفَوْقَ كُلِّ ذِي عِلْم عَلِيمٌ ﴾ أي فوق كل عالم من هو أعلم منه من البشر، أو الله عزّ وجلّ ﴿قَالُوا إِن يَسْرِقُ فَقَدُّ سَرَقَ أُخْ لَهُ مِن قَبْلُ﴾ الضمير في قالوا لإخوة يوسف، وأشاروا إلى يوسف، ومعنى كلامهم إن يسرق بنيامين، فقد سرق أخوه يوسف من قبل، فهذا الأمر إنما صدر من ابني راحيل لامنا، وقصدوا بذلك رفع المعرّة عن أنفسهم، ورموا بها يوسف وشقيقه، واختلف في السرقة التي رموا بها يوسف على ثلاثة أقوال: الأول أن عمّته ربّته، فأراد والده أن يأخذه منها، وكانت تحبّه ولا تصبر عنه، فجعلت عليه منطقة لها، ثم قالت إنه أخذها فاستعبدته بذلك وبقى عندها إلى أن ماتت، والثاني أنه أخذ صنمًا لجدّه والد أمه فكسره، والثالث أنه كان يأخذ الطعام من دار أبيه ويعطيه المساكين ﴿فَأَسَرَّهَا يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ ﴾ قال الزمخشري الضمير للجملة التي بعد ذلك وهي قوله أنتم شرّ مكانًا، والمعنى قال في قوله أنتم شرّ مكانًا وقال ابن عطية: الضمير للحرارة التي وجد في نفسه من قولهم فقد سرق أخ له من قبل وأسرّ كراهية مقالتهم ثم جاهرهم بقوله أنتم شرّ مكانًا أي لسوء أفعالكم ﴿ واللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا تَصِفُونَ ﴾ إشارة إلى كذبهم فيما وصفوه به من السرقة ﴿ إِنَّ لَهُ أَبًا شَيْخًا كَبِيرًا﴾ استعطافًا وكانوا قد أعلموه بشدّة محبة أبيه فيه ﴿فَخُذْ أَحَدَنَا مَكَانَهُ﴾ على وجه الضمان والاسترهان، والانقياد، وهذا هو الأظهر لقوله معاد الله أن نأخذ إلا مَن وجدنا متاعنا عنده ﴿مِنَ المُحْسِنِينَ ﴾ أي أحسنت إلينا فيما فعلت معنا من قبل أو على الإطلاق و ﴿اسْتَنِتُسُوا﴾ أي يُنسوا ﴿خَلَصُوا نَجِيًا﴾ أي انفردوا عن غيرهم يناجي بعضهم بعضًا، والنجي يكون بمعنى المناجي أو مصدّرًا ﴿قَالَ كَبِيرُهُمْ﴾ قيل كبيرهم في السنّ وهو روبيل، وقيل كبيرهم في الرأي وهو شمعون، وقيل يهوذا ﴿وَمِن قَبْلُ مَا فَرَّطْتُمْ فِي يُوسُفَ﴾ تحتمل ﴿مَا﴾ وجوهًا: الأول أن تكون زائدة، والثاني أن تكون مصدرية ومحلها الرفع بالابتداء تقديره وقع من قبل تفريطكم في يوسف، والثالث أن تكون موصولة ومحلها أيضًا

وَهُوَ خَيْرُ ٱلْمُنكِمِينَ ١ إِن مُوا إِلَى أَبِيكُمْ فَقُولُوا يَتَأَبَانَا إِن أَبْنَكَ سَرَقَ وَمَا شَهِدَنَ إِلَّا بِمَا عَلِمْنَا وَمَا كُنَّا لِلْغَيْبِ حَنِفِظِينَ ﴿ وَسْئِلِ ٱلْهَرْيَةَ ٱلَّتِي كُنَّا فِيهَا وَٱلْغِيرَ ٱلَّتِيَ أَقَيْلَنَا فِيهَا وَإِلَّا لَصَدِقُوبَ ١ أَن مَا لَا سَوَلَت لَكُمْ أَنفُسُكُمْ أَمَرٌ فَصَبْرٌ جَمِيلٌ عَسَى اللَّهُ أَن مَأْتِيني يِهِمَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ ١ وَنَوَلَّى عَنْهُمْ وَقَالَ يَتَأْسَفَى عَلَى يُوسُفَ وَأَبْيَضَتْ عَيْبَنَاهُ مِنَ ٱلْحُزْنِ فَهُوَ كَظِيمٌ ﴿ قَالُواْ تَاللَّهِ تَفْتَوُّا تَذْكُرُ بُوسُفَ حَتَّى تَكُونَ حَرَضًا أَق الرفع كذلك، والأول أظهر ﴿فَلَنْ أَبْرَحَ الأَرْضَ﴾ يريد الموضع الذي وقعت فيه القصة ﴿ ارْجِعُوا إِلَى أَبِيكُمْ ﴾ من قول كبيرهم، وقيل من قول يوسف وهو بعيد ﴿ إِنَّ ابْنَكَ سَرَقَ ﴾ قرأ الجمهور بفتح الراء والسين، ورُويَ عن الكسائي سرق بضهم الهمين وكسر وتشهيد الراء أي نسبت له السرقة ﴿ وَمَا شَهِدْمًا إِلاَّ بِمَا عَلِمْنَا ﴾ أي قولنا لك إن ابنك: إنها هو شهادة بما علمنا من ظاهر ما جرى ﴿ وَمَا كُنَّا لِلْغَيْبِ حَافِظِينَ ﴾ أي لا نعلم الغيب هل ذلك حق في نفس الأمر، أم لا، إذ يمكن أن يدس الصواع في رحله من غير علمه وقال الزمخشري المعنى ما شهدنا إلاّ بما علمنا من سرقته وتيقّناه، لأن الصواع استخرج من وعائه، وما كنّا للغيب حافظين أي ما علمنا أنه سيسرق حين أعطيناك الميثاق، وقراءة سرق بالفتح تعضد قول الزمخشري، والقراءة بالضم تعضد القول الأول ﴿وَاسْأَلِ الْقَرْيَةَ ﴾ تقديره واسأل أهل القرية، وكذلك أهل العير: يعنون الرفقة، هذا هو قول الجمهور وقيل المراد سؤال القرية بنفسها والعير بنفسها ولا يبعد أن تخبره الجمادات لأنه نبئ والأول أظهر وأشهر علِي أنه مجاز، والقرية هنا هي مصر ﴿قَالَ بَلْ سَوَّلَتْ لَكُمْ ﴾ قبله محذوف تقديره: فرجعوا إلى أبيهم فقالوا له هذا الكلام فقال بل سؤلت الآية ﴿ بِهِمْ جَمِيعًا ﴾ يعني يوسف وأخاه بنيامين، وأخاهم الكبير الذي قال لن أبرح الأرض ﴿وَتَوَلَّى عَنْهُمْ ﴾ إلما لم يصدقهم، أعرض عنهم ورجع إلى التأسّف ﴿وَقَالَ يَا أَسَفَىٰ عَلَى يُوسُفَ﴾ تأسف على يوسف دون أخيه الثاني والثالث، الذاهبين، لأن حزنه عليه كان أشد لإفراط محبته ولأن مصيبته كانت السابقة ﴿وَانْيَضَّتْ عَيْنَاهُ مِنَ الْحُزْنِ ﴾ أي من البكاء الذي هو ثمرة الحزن، فقيل إنه عمى، وقيل إنه كان يدرك إدراكًا ضعيفًا، ورُويَ عن النبي ﷺ أن يعقوب حزن حزن سبعين أكبلي وأُعْطِيَ أَجْرِ مَاثَة شهيد، وما ساء ظنه بالله قطّ ﴿فَهُو كَظِيمٌ ﴾ قيل إنه فعيل بمعنى فاعل أي كاظم لحزنه لا يُظهره لأحد، ولا يشكو إلا لله وقيل بمعنى مفعول كقوله: ﴿إِذْ نَادَى وَهُوَ مَكُظُومٌ﴾ أي مملوء القلب بالحزن، أو بالغيظ على أولاده، وقيل الكِظيم: الشديد الْحَزِن ﴿ تَالِلَّهِ تَفْتَوُا ﴾ أي لا تفتق، والمعنى لا تزال، وحذف حرف النفي لأنه لا يلتبس بالإثبات:

تَكُونَ مِنَ ٱلْهَالِكِينَ ﴿ قَالَ إِنَّمَا أَشَكُواْ بَقِي وَحُزْنِ إِلَى اللّهِ وَأَعْلَمُ مِنَ اللّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ يَكُونَ مِنَ اللّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ يَا يَنْهُ لَا يَا يَنْهُ لَا يَا يَنْسُواْ مِن رَوْح اللّهِ إِنّهُ لَا يَا يَنْسُ وَمُ ذَوْح اللّهِ إِلّهَ الْقَوْمُ الْكَيْفِرُونَ ﴿ فَلَمّا دَخَلُواْ عَلَيْهِ قَالُواْ يَكَأَيُّهَا ٱلْعَزِيرُ مَسّنَا وَأَهْلَنَا الظُّرُّ وَحِمَّنَا مِن رَوْح اللّهِ إِلّا الْقَوْمُ الْكَيْفِرُونَ ﴿ فَلَمّا دَخَلُواْ عَلَيْهِ قَالُواْ يَكَأَيُّهَا ٱلْعَزِيرُ مَسّنَا وَأَهْلَنَا الظُّرُ وَحِمَّنَا مِن رَوْح اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللّهُ يَجْزِى الْمُتَصَدِّقِينَ ﴾ قَالَ هَلْ عَلْمَا وَلَمْ اللّهُ يَعْزِى الْمُتَصَدِّقِينَ ﴾ قَالَ هَلْ عَلْمَا عَلَيْهُ مِنْ فَعَلْمُ مِنْ فَعَلْمُ مِنْ وَلَا عَلْمُ اللّهُ عَلَيْمَ مَا فَعَلْمُ مِنْ اللّهُ يَعْزِى الْمُتَصَدِقِينَ ﴾ قَالَ اللّهُ عَلْمَا وَاللّهُ اللّهُ عَلْمُ مَا فَعَلْمُ مِنْ وَلَا هَا لَهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْمَا وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْمَا اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ مَا فَعَلْمُ مِنْ وَلَا هَا لَا اللّهُ اللّهُ عَلَمْ مَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمَ اللّهُ عَلَيْمَ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمَا اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْنَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمَا اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْمَا اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْمَا مُنْ اللّهُ عَلْمَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللْهُ اللّهُ اللّهُ

لأنه لو كان إثباتًا لكان مؤكدًا باللام والنون ﴿حَرَضًا﴾ أي مشرفًا على الهلاك ﴿قَالَ إِنَّمَا أَشْكُوا بَثِي وَحُزْنِي إلى اللهِ ﴾ ردّ عليهم في تفنيدهم له: أي إنما أشكو إلى الله لا إليكم ولا إلى غيركم، والبتّ: أشدّ الحزن ﴿وَأَعْلَمُ مِنَ اللَّهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ﴾ أي أعلم من لطفه ورأفته ورحمته ما يوجب حُسْن ظنّي به وقوة رجائي فيه.

﴿ يَا بَنِيَّ اذْهَبُوا﴾ يعني إلى الأرض التي تركتم بها أخويكم ﴿ فَتَحَسَّسُوا مِن يُوسُفَ وأخِيهِ أي تعرّفوا خبرهما، والتحسس طلب الشيء بالحواس السمع والبصر، وإنما لم يذكر الولد الثالث، لأنه بقي هناك اختيارًا منه، ولأن يوسف وأخاه كانا أحبّ إليه ﴿وَلاَ تَيَأْسُوا مِن رَّوْح اللَّهِ ﴾ أي من رحمة الله ﴿إِنَّهُ لاَ يَيَأْسُ من رَّوْح اللَّهِ إلاَّ الْقَوْمُ الْكَافِرونَ ﴾ إنما جعل اليأس من صفة الكافر، لأن سببه تكذيب الربوبية أو جهلاً بصفات الله من قدرته وفضله ورحمته ﴿فَلَمَّا دَخَلُوا عَلَيْهِ﴾ أي على يوسف وقيل هذا محذوف تقديره فرجعوا إلى مصر ﴿الضُّرُ ﴾ يريدون به المجاعة أو الهمّ على إخوتهم ﴿بِبضَاعَةٍ مُّزْجَاةٍ ﴾ يعنون الدراهم التي جاؤوا بها لشراء الطعام، والمزجاة القليلة، وقيل الرديثة، وقيل الناقصة، وقيل إن بضاعتهم كانت عروضًا فلذلك قالوا هذا ﴿وَتَصَدَّقْ عَلَيْنَا ﴾ قيل يعنون بما بين الدراهم الجياد ودراهمهم، وقيل أوفِ لنا الكيل الذي هو حقنا وزدنا على حقنا، وسمّوا الزيادة صدقة، ويقتضى هذا أن الصدقة كانت حلالاً للأنبياء قبل محمد ﷺ وقيل تصدّق علينا بردّ أخينا إلينا ﴿إِنَّ اللَّهَ يَجْزِي المُتَصَدِّقِينَ ﴾ قال النقاش: هو من المعاريض وذلك أنهم كانوا يعتقدون أنه كافر، لأنهم لم يعرفوه، فظنوا أنه على دين أهل مصر، فلو قالوا إن الله يجزيك بصدقتك كذبوا، فقالوا لفظًا يوهم أنهم أرادوه وهم لم يريدوه ﴿قَالَ هَلْ عَلِمْتُم مَّا فَعَلْتُم بِيُوسُفَ وَأَخِيهِ ﴾ لما شكوا إليه رقّ لهم وعرّفهم بنفسه، وَرُوِيَ أنه كان يكلمهم وعلى وجهه لِثام، ثم أزالِ اللُّثام ليعرفوه، وأراد بقوله ما فعلتم بيوسف وأخيه: التفريق بينهما في الصغر، ومضرّتهم ليوسف وإذايتهم أخيه من بعده، فإنهم كانوا يذلّونه ويشتمونه ﴿إذْ أَنْتُم

جَاهِلُونَ ﴾ اعتذار عنهم، فيحتمل أن يريد الجهل بقبح ما فعلوه أو جهل الشباب ﴿قَالُوا أَيْنَّكَ لأَنْتَ يُوسُفُ ﴾ قرىء بالاستفهام والخبر، فالخبر على أنهم عرفواً أَوْ والاستفهام على أنهم توهّموا أنه هو ولم يحقّقوه ﴿مَن يَتَّقِ وَيَصْبِرُ﴾ قيل إنه أراد مَن يتَّقِ في ترك المعضّيّة، ويصبر على السجن، واللفظ أعمّ من ذلك ﴿ آثَرَكَ اللَّهُ عَلَيْنَا ﴾ أي فضلك ﴿ لَخَاطِئِينَ ﴾ أي عاصين، وفي كلامهم استعطاف واعتراف ﴿ لا تُنْرِيبَ عَلَيْكُمُ ﴾ عفو جميل، والتثريب التعنيف والعقوبة، وقوله اليوم راجع إلى ما قبلة فيوقف عليه، وهو يتعلق بالتثريب أو بالمقدّر في عليكم من معنى الاستقرار؛ وقيل إنه يتعلق بيغقر، وهذا بُعيَّد لأنه تحكّم على الله؛ وإنما يغفر دعاء، فكأنه أسقط حق نفسه بقوله لا تثريب عليكم اليوم، ثم دعا إلى الله أن يغفر لهم حقه ﴿اذْهَبُوا بِقَمِيصِي﴾ رُوِيَ أَنْ هذا القميص كان لإبراهيم كساه الله له حين أُخْرِجَ مَن النارَ، وكانَ من ثيابَ الجنّة، ثم ضَار لإسحاق، ثم ليعقوب، ثم دفعة يُعقوبُ ليوسف، وهذا يحتاج إلى سند يوثق به، والظاهر أنه كان قميص يوسف الذي بمنزلة قميص كل أحد ﴿ يَأْتِ بَصِيرًا ﴾ الظاهر أنه علم ذلك بوحي من الله ﴿ فَصَلَتِ الْعِيرُ ﴾ أي خرجت من مصر متوجّهة إلى يعقوب ﴿قَالَ أَبُوهُمْ إِنِّي لأَجِدُ رِيحَ يُوسُفَ ﴾ كان يعقوب ببيت المقدس ووجد ريح القميص وبينهما مسافة بعيدة ﴿ لَوْلا أَن تُفَتَّدُونِ ﴾ أي تلومونني أو تردّون عليّ قولي، وقيل معناه تقولون ذهب عقلك لأن الغند هو الخرف ﴿ في ضَلاَلِكَ القَدِيم ﴾ أي ذهابك عن الصواب بإفراط محبتك في يوسف قديمًا ﴿فَلَمَّا أَنْ جَاءَ الْبَشِيرُ ﴾ رُوِيَ أَنْ الْبَشْير يهوذا لأنه كان جاء بقميص الدم فقال لإخوته: إني ذهبت إليه بقميص القرحة قدعوني أَذْهُبَ إليه بَقْمَيْصُ الفُرحة ﴿قَالَ سَوْفَ أَسْتَغْفِرُ لَكُمْ رَبِّي﴾ وعدهم بالاستغفار لهم، فقيل

سوِّفهم إلى السحر لأن الدعاء يستجاب فيه، وقيل إلى ليلة الجمعة ﴿فَلَمَّا دَخَلُوا عَلَى يُوسُفَ﴾ هنا محذوفات يدلّ عليها الكلام، وهي فرحل يعقوب بأهله حتى بلغوا يوسف ﴿آوَى إِلَيْهِ أَبُويْهِ﴾ أي ضمّهما، وأراد بالأبوين أباه وأمّه، وقيل أباه وخالته لأن أمه كانت قد ماتت، وسمّى الخالة على هذا أمًّا ﴿إِن شَاءَ اللَّهُ ﴾ راجع إلى الأمن الذي في قوله آمنين ﴿ رَفَعَ أَبُونِهِ عَلَى الْعَرْشِ ﴾ أي على سرير الملك ﴿ وَخَرُوا لَهُ سُجَّدًا ﴾ كان السجود عندهم تحية وكرامة لا عبادة ﴿وَقَالَ يَا أَبَتِ هَذَا تَأْوِيلُ رُوْيَايَ مِن قَبْلُ﴾ يعني حين رأى أحد عِشر كوكبًا والشمس والقمر يسجدون له، وكان بين رؤياه وبين ظهور تأويلها ثمانون عامًا، وقيل أربعون ﴿أَحْسَنَ بِيَ﴾ يقال أحسن إليه وبه ﴿أَخْرَجَنِي مِنَ السَّجْنِ﴾ إنما لم يقل أخرجني من الجبّ لوجهين: أحدهما أن في ذكر الجبّ خزي لإخوته وتعريفهم بما فعلوه فترك ذكره توقيرًا لهم والآخر أنه خرج من الجبّ إلى الرقّ، ومن السجن إلى الملك، فالنعمة به أكثر ﴿وَجَاءَ بِكُمْ مِّنَ الْبَدْوِ﴾ أي من البادية وكانوا أصحاب إبل وغنم فعد من النُّعَم مجيئهم للحاضرة ﴿نَّزَغَ السَّيْطَانُ﴾ أي أفسد وأغوى ﴿لَطِيفٌ لِّمَا يَشَاءُ﴾ أي لطيف التدبير لما يشاء من الأمور ﴿مِنَ المُلْكِ﴾ من للتبعيض، لأنه لم يعطه إلاّ بعض ملك الدنيا بل بعض ملك مصر ﴿تَوَفَّنِي مُسْلِمًا ﴾ لمّا عدّد النُّعَم التي أنعم الله بها عليه اشتاق إلى لقاء ربّه ولقاء الصالحين من سلفه وغيرهم، فدعا بالموت وقيل ليس ذلك دعاء بالموت، وإنما دعا أن الله يتم عليه النُّعَم بالوفاة على الإسلام إذا حان أجَلَه ﴿ ذَلِكَ مِن أَنْبَاءِ الغَيْبِ ﴾ احتجاج على صحة نبوّة محمد صلّى الله عليه وآله وسلّم بإخباره بالغيوب ﴿وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ﴾ الخطاب للنبي صلّى الله عليه وآله وسلّم تأكيدًا لحجّته والضمير الإخوة يوسف ﴿إِذْ أَجْمَعُوا ﴾ أي عزموا ﴿وَهُمْ يَمْكُرُونَ﴾ يعني فعلهم بيوسف ﴿وَمَا أَكْثَرَ النَّاسِ﴾ عموم لأن الكفَّار أكثر من المؤمنين وقيل أراد أهل مكة ﴿وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُؤْمِنِينَ﴾ اعتراض أي لا يؤمنون ولو حرصت

على إيمانهم ﴿وَمَا تَسْأَلُهُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ ﴾ أي لست تسألهم أُجْرًا على الإيمان فيثقل عليهم بسبب ذلك وهكذا معناه حيث وقع ﴿وَكَأَيُّن مِّنْ آيَةٍ﴾ يعنى المخلوقات والحوادث الدالَّةُ على الله سبحانه ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُم بِاللَّهِ إِلاَّ وَهُم مُشْرِكُونَ ﴾ نزلت في كفار العرب الثانيان يقرُّون بالله ويعبدون معه غيره، وقيل في أهل الكتاب لقولهم عزير ابن الله والمسيح ابن الله ﴿ فَاشِيَةً ﴾ هي ما يغشى ويعم ﴿ قُلْ هَذِهِ سَبِيلِيَّ ﴾ إشارة إلى شريعة الإسالام ﴿ أَدْعُوا إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ ﴾ أي أدعو الناس إلى عبادة الله وأنا على بصيرة من أمري وحجة وأضحة ﴿أَنَّا وَمَن البَّبَعَني ﴾ أنا تأكيد للضمير في أدعو، ومَن اتبعني معطوف عليه وعلى بصيرة في موضع الحال وقيل أنا مبتدأ وعلى بصيرة خبره فعلى هذا يوقف على قوله أدعو إلى الله، وهذا ضعيف ﴿وسُبْحَانَ اللَّهِ﴾ تقديره وأقول سبحان الله ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن تَبْلِكَ إِلاَّ رِجَالاً﴾ وأذ على مَن أنكر أن يكون النبي من البشر، وقيل فيه إشارة إلى أنه لم يبعث رسولًا من التساء ﴿مِّنْ أَهْلَ الْقُرَى﴾ أي من أهل المدن لا من أهل البوادي، فإن الله لم يَبْعَث رسُلُولاً مَنْ أهل البادية لجَفائهم ﴿حَتَّى إِذَا اسْتَنِأْسَ الرُّسُلُ﴾ متصل بالمعنى بقوله وما أرَّسلنا من قبلك إلاّ رجالاً إلى قوله عاقبة الذين من قبلهم، ويأسهم: يحتمل أن يكون من إيمان قومهم أو من النصر، والأول أحسن ﴿ وَطُنُّوا أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُوا ﴾ قرىء بتشديد الذال وتحقيقها، فأما التشديد فالضمير في طنوا وكذبوا للرسل، والظن يحتمل أن يكون على بابه، أو بمعنى اليقين: أي علم الرسل أن قومهم قد كذَّبوهم فينسوا من إيمانهم، وأما التخفيف، فالضميران فيه للقوم المرسل إليهم أي ظنوا أن الرُّسُل قد كذبوهم فيما ادّعوه من الرسالة، أو من النَّصْرَةُ عليهم ﴿ فِي قَصَصِهِمْ ﴾ الضمير للرسل على الإطلاق أو ليوسف وإخوته ﴿ مَا كَانَ حَدِيثًا يُقْتُرُنَّى ﴾

حَدِيثًا يُفْتَرَكَ وَلَكِن تَصَدِيقَ ٱلَّذِي بَيْنَ يَكَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمِ يُوْمِنُونَ شَيَءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمِ يُوْمِنُونَ شَيَ

يعني القرآن ﴿ وَلَكِن تَصْدِيقَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ تقدّم معناه في البقرة.



مدنية وآياتها ٤٣ نزلت بعد سورة محمد

### بِنْ إِللَّهِ النَّهُ النَّهُ إِلنَّهُ إِللَّهِ النَّهُ إِللَّهُ إِللَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النّ

المَّرَ تِلْكَ ءَايَتُ ٱلْكِنَنَبِّ وَٱلَّذِى أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّيِكَ ٱلْحَقُّ وَلَكِكِنَّ أَكْثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِي الْمَعْ اللَّهُ الَّذِي وَلَكِكَنَ أَكْثَرُ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَّرُ كُلُّ يَجْرِي لِأَجَلِ مُّسَمَّى الْعَرْقِ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَّرُ كُلُّ يَجْرِي لِأَجَلِ مُّسَمَّى

# بِسْم اللَّهِ الرَّحمٰن الرّحيم

﴿ تِلْكُ آيَاتُ الْكِتَابِ ﴾ أي آيات هذه السورة ويحتمل أن يريد آيات الكتب على الإطلاق ويحتمل أن يريد القرآن على الإطلاق وهذا بعيد لتكرار القرآن بعد ذلك ﴿ وَالَّذِي الْإِلَى الْمِلْكَ ﴾ يعني القرآن وإعرابه مبتدأ وخبره الحق ﴿ يغنير عَمَدٍ ﴾ أي بغير شيء تقف عليه أثرِلَ إلينك ﴾ يعني القرآن وإعرابه مبتدأ وخبره الحق ﴿ يغنير عَمَدٍ ﴾ أي بغير شيء تقف عليه إلا قدرة الله ﴿ تَرَوْنَهَا ﴾ قيل الضمير للعمد أي ليس لها عمد مرئية فيقتضي المفهوم من أن لها عمدًا لا ترى وقيل إن عمدها جبل قاف المحيط بالدنيا، وقال الجمهور لا عمد لها البتة فالمراد نفي العمد ونفي رؤيتها ﴿ ثُمُّ السَّوَى عَلَى الْعَرْشِ ﴾ ثم هنا لترتيب الأخبار لا لترتيب وقوع الأمر، فإن العرش كان قبل خلق السموات، وتقدّم الكلام على الاستواء في الأعراف ﴿ يُدَبِّرُ الأَمْرَ ﴾ لاعني أمر الملكوت ﴿ يُفَصِّلُ الآيَاتِ ﴾ يعني آيات كتبه ﴿ مَدَّ الأَرْضَ ﴾ يقتضي أنها بسيطة لا مكورة، وهو ظاهر الشريعة، وقد يترتب لفظ البسط والمدّ مع التكوير لأن كل قطعة من

يُدَيِّرُ ٱلْأَمَّرَ يُفَصِّلُ ٱلْآيَنَ لَعَلَكُمْ بِلِقَآءِ رَيِّكُمْ تُوقِنُونَ ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى مَدَّ ٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَسِى وَأَنْهَرًا وَمِن كُلِّ ٱلثَّمَرَتِ جَعَلَ فِيهَا زَوْجَيْنِ ٱثْنَيْنُ يُغْشِى ٱلَيْلَ ٱلنَّهَارُّ إِنَّ فِى ذَلِكَ لَآيَنَتِ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ۞ وَفِي ٱلْأَرْضِ قِطَعٌ مُّتَجَوِرَتُ وَجَنَّتُ مِّن أَعْسَبِ وَزَرَّعُ وَنَحِيلُ صِنْوَانُ وَغَيْرُ صِنْوَانِ يُشْقَى بِمَآءِ وَحِدٍ وَثُفَضِلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِى ٱلْأُكُلِّ إِنَّ فِى ذَلِكَ لَآيَئِتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ۞ ۞ وَإِن تَعْجَبْ فَعَجَبٌ قَوَلَهُمُ أَءِ ذَا كُنَّا تُرَبًا أَءِنَا لَفِى خَلْقِ جَدِيدٍ أَوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ

الأرض ممدودة على حدّتها، وإنما التكوير لجملة الأرض ﴿رَوَاسِيَ﴾ يعني الجبال الثابتة ﴿زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ﴾ يعني صنفين من الثمر: كالأسود والأبيض، والحلو والحامض، فإن قيل: تقتضي الآية أنه تعالى خلق من كل ثمرة صنفين، وقد خلق من كثير من الثمرات أصناف كثيرة، والجواب: أن ذلك زيادة في الاعتبار وأعظم في الدلالة على القدرة، فذكر الاثنين، لأن دلالة غيرهما من باب أولى، وقيل إن الكلام تمّ في قوله من كل الثمرات ثم ابتدأ بقوله جعل فيها زوجين يعني الذُّكَر والأُنثى والأول أحسن ﴿يُغْشِي اللَّيْلَ النَّهَارَ﴾ أي يلبسه إياه فيصير له كالغشاء، وذلك تشبيه ﴿قِطَعٌ مُّتَجَاوِرَاتٌ ﴾ يعنى قطع متلاصقة ومع تلاصقها، فإن أرضها تتنوع إلى طيب وردىء وصلب ورخو، وغير ذلك، وكل ذلك دليل على الصانع المختار المريد القادر ﴿صِنْوَانٌ وَغَيْرُ صِنْوَانَ ﴾ الصنوان هي النخلات الكثيرة ويكون أصلها واحد وغير الصنوان المفترق فردًا فردًا، وواحد الصنوان صنو ﴿يُسْقَى بِمَاءٍ وَاحِدٍ وَنُفَصِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِي الأَكُل﴾ حجة وبرهان على أنه تعالى قدير ومريد لأن اختلاف مذاقها وأشكالها وألوانها مع اتفاق الماء الذي تُسقى به: دليل على القدرة والإرادة، وفي ذلك ردّ على القائلين بالطبيعة ﴿وَإِن تَعْجَبْ فَعَجَبْ قَوْلُهُمْ ﴾ أي إن تعجب يا محمد فإن إنكارهم للبعث حقيق أن يتعجب منه، فإن الذي قدر على إنشاء ما ذكرنا من السماوات والأرض والثمار قادر على إنشاء الخلق بعد موتهم ﴿أَيْذَا كُنَّا تُرَابًا أَيْنًا لَفِي خَلْقِ جَدِيدٍ﴾ هذا هو قول الكفّار المنكرين للبعث، واختلف القرّاء في هذا الموضع وفي سائر المواضع التي فيها استفهامان، وهي أحد عشر موضعًا، أولها هذا، وفي الإسراء موضعان، وفي المؤمنين موضع، وفي النمل موضع، وفي العنكبوت موضع، وفي الم السجدة، وفي الصافّات موضعان، وفي الواقعة موضع، وفي النازعات موضع، فمنهم مَن قرأ بالاستفهام في الأول والثاني ومنهم مَن قرأ بالاستفهام في الأول فقط وهو نافع ومنهم مَن قرأ بالاستفهام في الثاني فقط، وأصل الاستفهام في المعنى، وإنما هو عن الثاني في مثل هذا الموضع، فإن همزة الاستفهام معناها الإنكار، وإنما أنكروا أن يكونوا خلقًا جديدًا ولم ينكروا أن يكونوا

كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ وَأُوْلَتِهِكَ ٱلْأَغْلَالُ فِي آغَنَاقِهِمْ وَأُوْلَئِهْكَ أَصْعَابُ ٱلنَّالِ هُمُ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ كَفَرَةُ وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِالسَّيِّعَةِ قَبْلَ ٱلْمَصَىنَةِ وَقَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِمُ ٱلْمَثْلَثُ وَإِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةِ لِيَنَاسِ عَلَى ظُلْمِهِمْ وَإِنَّ رَبَّكَ لَشَدِيدُ ٱلْمِقَابِ ﴿ وَقَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِمُ ٱلْمَثْلَثُ وَإِنَّ لَكُلَا أُنْزِلُ عَلَيْهِ ءَاينَ أُكُونِ وَلِيَ لَكُو مَغْفِرَةِ لِلنَّاسِ عَلَى ظُلْمِهُمْ وَاللَّهُ عَلَمُ مَا تَعْمِلُ كَاللَّهُ مَنْ وَمَا تَغْمِثُ ٱلْأَرْحَامُ وَمَا تَعْمِلُ اللَّهُ عَلَمُ مَا تَعْمِلُ كُلُ أَنْ فَى وَمَا تَغْمِثُ ٱلْأَرْحَامُ وَمَا تَعْمِلُ اللَّهُ عَلَمُ مَا تَعْمِلُ كُلُ أَنْ فَى وَمَا تَغْمِثُ ٱلْأَرْحَامُ وَمَا تَعْمِلُ اللَّهُ عَلَمُ مَا عَمِلُ اللَّهُ عَلَيْ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ مَا تَعْمِلُ كُلُ أَنْ فَى وَمَا تَغْمِثُ ٱلْمُتَعَالِ ﴿ إِلَى اللَّهُ عَلَمُ مَا عَمِلُ اللَّهُ عَلَمُ مَا عَمِلُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ مَا عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَالشَامُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللْحَالَةُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

ترابًا، فمَن قرأ بالاستفهام في الثاني فقط فهو على الأصل ومَن قرأ بالاستفهام في الأول، فالقصد بالاستفهام الثاني، ومَن قرأ بالاستفهام فيهما فذلك للتأكيد ﴿وَٱلْوَلَئِكَ ٱلْأَغْلَالُ ثَفَى أَعْنَاقِهِمْ ﴾ يحتمل أن يريد الأغلال في الآخرة فيكون حقيقة أو يريد أنهم ممنوعون من الإيمان كقولكَ إنّا جعلنا في أعناقهم أغلالًا، فيكون مجازًا يجري مجرى الطبع والختم على القلوب ﴿وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِالسَّيْئَةِ قَبْلَ الْحَسَنَةِ ﴾ أي بالنقمة قبل العافية، والمعنى أنهم طلبوا العذاب على وجه الاستخفاف ﴿وَقَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِمُ الْمَثْلاَتُ﴾ جمع مثلة على وزن تمرة وهي العقوبة العظيمة التي تجعل الإنسان مثلاً ، والمعنى كيف يطلبون العذاب وقد أصابت العقوبات الأمم الذين كانوا قبلهم أفلا يخافون مثل ذلك ﴿ وَإِنَّ رَبُّكَ لَذُو مَغْفِرُ وَ لَلنَّاسِ عَلَى ظُلْمِهِم ﴾ يريد ستره وإمهاله في الدنيا للكفَّار والعصاة، وقيل يريد مغفرته لمَن تاب، والأول أَظْهَرَ هَنَا ﴿وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ الآية: اقترحوا نزول آية على النبي صلَّى الله عليه وآله وُسلَّم من نزول مَلُّك معه أو شبه ذلك، ولم يعتبروا بالقرآن ولا بغيره من الآيات الْعِظَّامُ التي جاء بها، وذلك منهم معاندة ﴿إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ ﴾ أي إنما عليك إنذارهم، وليس عليك أَنْ تَأْتِيهِم بَآية إنما ذلك إلى الله ﴿وَلِكُلِّ قَوْم هَادٍ﴾ فيه ثلاثة أقوال أحدها أن يراد بالهادي الله تعالى، فالمعنى إنما عليك الإنذار والله هو الهادي لمن يشاء إذا شاء، والوجه الثاني أن يريد بالهادي النبي على الله المعنى إنما أنت نبي منذر، ولكل قوم هادٍ من الأنبياء ينذرهم فليس أمرك ببدع ولا مستنكر. الثالث رُوِيَ أنها لمّا نزلت قال رسول الله ﷺ: "أنا المنذر وأنت يا على الهادى».

﴿اللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أَنْفَى﴾ كقوله يعلم ما في الأرحام، وهي من الخمس التي لا يعلمها إلاّ الله، ويعني يعلم هل هو ذكر أو أنثى أو تامّ أو خداج أو حسن أو قبيح، أو غير ذلك ﴿وَمَا تَغِيضُ الأَرْحَامُ وَمَا تَرْدَادُ﴾ معنى تغيض تنقص، ومعنى تزداد من الزيادة، وقيل إن الإشارة بدم الحيض فإنه يقلّ ويكبر وقيل للولد فالغيض السقط، أو الولادة الأقل من

مِنكُم مِّنْ أَسَرَ ٱلْقَوْلَ وَمَن جَهَرَ بِهِ وَمَنْ هُوَ مُسْتَخْفِ بِالْيَهُ وَسَارِبُ بِالنَّهَارِ ﴿ لَهُ مُعَقِّبَتُ مِّنَ مِّنَ مَيْ مَنْ أَشَرِ ٱللَّهُ إِنَّ اللَّهَ لَا يُعَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَى يُعَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِمٍ مَّ وَإِذَا اللَّهُ لِا يُعَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَى يُعَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِمٍ وَإِذَا اللَّهُ بِقِنْ مِن خَفْطُونَهُ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهُ إِنَّ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ عِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ دُونِهِ مِن وَالْ إِنَّ هُوَ ٱلَّذِى يُرِيكُمُ ٱلْبَرَفَ خَوْمًا وَكُنشِيمُ اللَّهُ مِنْ خِيفَتِهِ وَيُرْسِلُ وَطَمَعَا وَيُنشِئُ ٱلسَّحَابَ ٱلِثَقَالَ فَي وَيُسَيِّحُ ٱلرَّعَدُ بِحَمَّدِهِ وَٱلْمَلَيْكَةُ مِنْ خِيفَتِهِ وَيُرْسِلُ

تسعة أشهر، والزيادة إبقاؤه أكثر من تسعة أشهر، ويحتمل أن تكون ما في قوله ما تحمل وما تغيض وما تزداد: موصولة أو مصدرية ﴿سَوَاءٌ مِّنكُم مَّنْ أَسَرَّ الْقَوْلَ وَمَن جَهَرَ﴾ المعنى إن الله يسمع كل شيء فالجهر والإسرار عنده سواء وفي هذا وما بعده تقسيم، وهو من أدوات البيان، فإنه ذكر أربعة أقسام، وفيه أيضًا مطابقة ﴿وَمَنْ هُوَ مُسْتَخْفِ بِاللَّيْلِ وَسَارِبٌ بُالنَّهَارِ﴾ المعنى سواء عند الله المستخفى بالليل وهو في غاية الاختفاء مع السارب بالنهار وهو في غاية الظهور ومعنى السارب المتصرّف في سربه بالفتح: أي في طريقه ووجهه، والسارب والمستخفي اثنان قصد التسوية بينهما في اطِّلاع الله عليهما مع تباين حالهما، وقيل إن المستخفي بالليل والسارب بالنهار: صفتان لموصوف واحد يستخفى بالليل ويظهر بالنهار، ويعضد هذا كونه قال وسارب، فعطفه عطف الصفات ولم يقل ومَن هو سارب بتكرار من كما قال، مَن أسرّ القول ومَن جهر به، إلاّ أن جعلهما اثنين أرجح ليقابل من أسرّ القول ومَن جهر به، فيكمل التقسيم إلى أربعة على هذا، ويكون قوله وسارب عطف على الجملة وهو قوله ومن هو مستخفٍ لا على مستخفٍ وحده ﴿لَهُ مُعَقِّبَاتٌ﴾ المعقبات هنا جماعة الملائكة، وسمّيت معقبات لأن بعضهم يعقب بعضًا، والضمير في له يعود على من المتقدَّمة، كأنه قال لمَن أسرَّ ومَن جهر، ولمَن استخفى ومَن ظهر له معقَّبات، وقيل يعود على الله وهو قول ضعيف لأن الضمائر التي بعده تعود على العبد باتفاق ﴿يَحْفَظُونَهُ﴾ صفة للمعقبات، وهذا الحفظ يحتمل أن يراد به حفظ أعماله أو حفظه وحراسته من الآفات ﴿مِنْ أَمْرِ اللَّهِ﴾ صفة للمعقبات أي معقبات من أجل أمر الله أي أمرهم بحفظه، وقرىء بأمر الله، وهذه القراءة تعضد ذلك، ولا يتعلق من أمر الله على هذا ليحفظونه، وقيل يتعلق به على أنهم يحفظونه من عقوبة الله إذا أذنب بدعائهم له واستغفارهم ﴿إِنَّ اللَّهَ لاَ يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمِ﴾ من العافية والنُّعَم ﴿حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ﴾ بالمعاصي فيقتضي ذلك أن الله لا يسلَّب النُّعَم ولا يترك النقم إلاّ بالذنوب ﴿ يُرِيكُمُ البَرْقَ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ الخوف يكون مع البرق من الصواعق والأمور الهائلة، والطمع في المطر الذي يكون معه ﴿السَّحَابَ النُّقَالَ﴾ وصفها بالثقل، لأنها تحمل الماء ﴿وَيُسَبِّحُ الرَّغَدُ بِحَمْدِهِ﴾ الرعد اسم ملك وصوته المسموع

تسبيح، وقد جاء في الأثر أن صوته زجر للسحاب، فعلى هذا يكوى تسبيحه غير ذلك ﴿ وَيُرْسِلُ الصَّوَاعِقَ ﴾ قيل إنه إشارة إلى الصاعقة التي نزلت على أربد الكافر وقتلته حيل هم بقتل النبي صلَّى الله عليه وآله وسلَّم هو وأخوه عامر بن الطفيل واللفظ أهمَّ من ذلك ﴿ وَهُمَّمْ يُجَادِلُونَ فِي اللَّهِ ﴾ يعنى الكفّار، والواو للاستثناف أو للحال ﴿شَدِيدُۥالسُحَاكِ﴾ أَعْي شَمْنَائِهُ القوَّة، والمُجال مشتق من الحيلة، فالميم زائدة، ووزنه مفعل، وقيل معلمة شقيد المكر من قولك: محل بالرجل إذا مكر به، فالميم على هذا أصلية ووزنه فعال وتأويل المكر على هذا القول كتأويله في المواضع التي وردت في القرآن ﴿لَهُ دَعْوَةُ الْحَقُّ﴾ قيل هي لا إله إلاّ الله، والمعنى أن دعوة العباد بالحق لله ودعوتهم بالباطل لغيره ﴿وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ لاَ يَسْتَجِيبُونَ لَهُم بشَيءٍ ﴾ يعني بالذين: ما عبدوا من دون الله من الأصنام وغيرها، والضمير في يدعون للكفّار، والمعنى أن المعبودين لا يستجيبون لمَن عبدهم ﴿ إِلاَّ كَبَاسِطِ كَفَّيْهِ إِلَىٰ الْمَاءِ لِيَبْلُغَ فَاهُ وَمَا هُوَ بِبَالِغِهِ ﴾ شبّه إجابة الأصنام لمن عبدهم بإجابة الماء لمّن بسط إليه كَفِّيه وأشار إليه بالإقبال إلى فِيه ولا يبلغ فمه على هذا أبدًا لأن الماء جمَّاد لا يُعقل المراد، فكذلك الأصنام، والضمير في قوله وما هو للماء، وفي ببالغه للفم ﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَن فِي السَّمَوات والأَرْض طَوْعًا وَكَرْهًا ﴾ من لا تقع إلا على من يعقل فهي هنا يراد بها الملائكة والإنس والجنّ فإذا جعلنا السجود بمعنى الانقياد لأمر الله وقضائه فهو عامّ في الجميع عَمْن شاء منهم ومن أبيء ويكون طوعًا لِمَن أسلم وكرهًا لمَن كره وسخط سُوإن جَعَالنا السبجولا هو المعروف بالجسد، فيكون لسجود الملائكة والمؤمّنين من الإنس والجنّ طوعًا، وأمّا الكره فهو سجود المنافق وسجود ظلّ الكافر ﴿وَظِلاَّلُهُم﴾ معطوف على من والجعني أن الظلال تسجد غدوة وعشية وسجودها انقيادها للتصرف بمشيئة الله سبحانه وتعالئ وتخلع الله الله جواب عن السؤال المتقدّم، وهو من ربّ السموات والأرض، وإنما جاء الجوالب والسؤال من جهة واحدة، لأنه أمر واضح لا يمكن جحده ولا المخالفة فيه، ولمذلك أقام به الحجة على المشركين بقوله: ﴿ أَفَاتَّخَنْتُم مِّن دُونِهِ ﴾ ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوْيِ الْأَعْمَى والبَصِيرُ ﴾ كَخُلْقِهِ عَنَشَبُهُ ٱلْخَلْقُ عَلَيْهِمْ قُلِ ٱللّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءِ وَهُو ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَّرُ ﴿ أَنَزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآ مَا أَهُ فَسَالَتَ الْوَدِيَةُ الْقَهَرُ ﴿ اللّهَ الْدَرَا اللّهَ اللّهَ عَلَيْهِ فِي النّارِ ٱبْتِغَآ عَلَيْةٍ أَوْمَتَعِ زَبَدُ مِثْلُهُ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللّهُ ٱلْحَقَّ وَٱلْبَطِلُ فَأَمَا ٱلزَّبَدُ فَيَدْ هَبُ جُفَآ أَهُ وَأَمَّا مَا يَنفَعُ ٱلنّاسَ فَيَمَكُثُ فِي ٱلْأَرْضِ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللّهُ ٱلْحَقَّ وَٱلْبَطِلُ فَأَمَا ٱلزَّبَهُ فَيَدُ هَبُ جُفَآ أَهُ وَأَمَّا مَا يَنفَعُ ٱلنّاسَ فَيمَكُثُ فِي ٱلْأَرْضِ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللّهُ ٱلْأَمْنَالَ اللّهَ لِلّهَ اللّهَ مَا فِي ٱلْأَرْضِ لَمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللللللللللللللللللّه

الأعمى تمثيل للكافر والبصير تمثيل للمؤمن ﴿الظُّلُمَاتِ ﴾ الكفر ﴿وَالنُّورُ ﴾ الإيمان، وذلك كله على وجه التشبيه والتمثيل ﴿أَم جَعَلُوا لِلَّهِ شُرَكَاءَ خَلَقُوا كَخَلْقِهِ فَتَشَابَهَ الْخَلْقُ عَلَيهم﴾ أم هنا بمعنى بل والهمزة، وخلقوا صفة لشَّركاء، والمعنى أن الله وقفهم هل خلق شركاؤهم خِلْقًا كَخُلْقُ الله فَحَمَّلُهُم ذَلَكُ وَاشْتِبَاهُهُ بِمَا خُلُقَ اللهُ عَلَى أَنْ جَعَلُوا إِلَهًا غير الله، ثم أبطل ذلك بقوله: ﴿قُلِ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ﴾ فحصل الردّ عليهم ﴿أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءَ فَسَالَتْ أَوْدِيَةٌ بِقَدَرِهَا ﴾ الآية: هذا مثل ضربه الله للحق وأهله والباطل وحزبه، فمثِّل الحق وأهله بالماء الذي ينزل من السماء فتسيل به الأودية، وينتفع به أهل الأرض، وبالذهب والفضة والحديد والصفر وغيرها من المعادن التي ينتفع بها الناس، وشبّه الباطل في سرعة اضمحلاله وزواله بالزبد الذي يرى به السيل ويريد تلك المعادن التي يطفو فوقها إذا أذيبت، وليس في الزبد منفعة، وليس له دوام ﴿بِقُدَرِهَا﴾ يحتمل أن يريد ما قدر لها من الماء، ويحتمل أن يريد بقدر ما تحتمله على قدر صغرها وكبرها ﴿زَبَدَا رَابِيًا﴾ الزبد ما يحمله السيل من غثاء ونحوه والرابي المنتفخ الذي ربي ومنه الربوة ﴿وَمِمَّا يُوقِدُونَ ﴾ المجرور في موضع خبر المقدّم، والمبتدأ زبد مثله: أي ينشأ من الأشياء التي يوقد عليها زبد مثل زبد السيل ﴿ابْتِغَاءَ حِلْيَةِ أَوْ مَتَاعِ ﴾ الذي يوقد عليه ابتغاء الحلم: هو الذهب والفضة، والذي يوقد عليه ابتغاء متاع هو الحديد والرصاص والنحاس والصفر وشبّه ذلك، والمتاع ما يستمتع الناس به في مرافقهم وحوائجهم ﴿يَضْرِبُ اللَّهُ الْحَقُّ وَالْبَاطِلَ ﴾ أي يضرب أمثال الحق والباطل ﴿جُفَاءً ﴾ يجفاه السيل أي يرمى به ﴿وَأَمَّا مَا يَنْفَعُ النَّاسَ فَيَمْكُثُ فِي الْأَرْضِ﴾ يريد الخالص من الماء ومن تلك الأحجار ﴿لِلَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِرَبِّهمُ الحُسْنَى ﴾ الذين استجابوا هم المؤمنون، وهذا استثناف كلام، والحسني الجنة، وإعرابها مبتدأ وخبرها للذين استجابوا، وللذين استجابوا مبتدأ وخبره لو أن لهم ما في الأرض الآية فيوقف على الأمثال، وعلى الحسني، وقيل للذين استجابوا يتعلق بيضرب، والحسني مصدر من معنى استجابوا: أي استجابوا الاستجابة الحسني، والذين لم يستجيبوا معطوف على الذين استجابوا، والمعنى: يضرب الله الأمثال للطائفتين، وعلى هذا إنما يوقف على والذين لم يستجيبوا له ﴿ سُوءُ الحِسَابِ ﴾

جَمِيعًا وَمِثْلَهُ مَعَهُ لَافَتَدَوْا بِهِ وَ أَوْلَتِكَ لَهُمْ سُوَهُ الْفِسَابِ وَمَاْوَنهُمْ جَهَنَّمُ وَيَشَلَ الْهَادُ اللهِ وَلَا يَعْلَمُ النّهَ اللهِ وَلَا اللهُ اللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَا اللهُ وَاللهُ وَاله

أي المناقشة والاستقصاء ﴿أَفَمَنْ يَعْلَمُ ﴾ تقرير. والمعنى أسواء مَن آمن ومَن لم يؤمن، والأعمى هنا مَن لم يؤمن بالنبي ﷺ وقيل إنها نزلت في حمزة بن عبد المطّلب رضي الله عنه، وأبي جهل لعنه الله ﴿ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ أَن يُوصَلَ ﴾ القرابات وغيرها ﴿ وَيَدْرَهُونَ بالحَسَنَةِ السَّيْئَةَ﴾ قيل يدفعون الشرك بقول لا إله إلاّ الله، وقيل يُدفعون مَن أساء إليهم بالتي هي أحسن، والأظهر يفعلون الحسنات يدرؤون بها السيئات كقوله إن الحسنات يُذهبن السيئات، وقيل إن هذه الآية نزلت في الأنصار، ثم هي عامّة في كل مؤمن اتصف بهذه الصفات ﴿عُقْبَى الدَّارِ﴾ يعني الجنة، ويحتمل أن يريد بالدار: الآخرة وأضاف العقبي إليها لأنها فيها، ويحتمل أن يريد بالدار الدنيا، وأضاف العقبي إليها لأنها عاقبتها ﴿جَنَّاتُ جَدْنِ﴾ بدل من عقبي الدار أو خبر ابتداء مضمر تفسير العقبي الدار ﴿ وَمَنْ صَلَحَ ﴾ أي مَن كان صالحًا ﴿سَلامٌ عَلَيْكُم﴾ أي يقولون لهم سلام عليكم ﴿بِمَا صَبَرْتُمْ﴾ يتعلق بمحذوف تقديره هذا بما صبرتم ويجوز أن يتعلق بسلام أي ليسلم عليكم بما صبرتم ﴿وَالَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ اللَّهِ ﴾ إلى آخر الآية أوصاف مضافة كما تقدّم وقيل إنها في الخوارج، والأظهر أنها في الكفَّار ﴿ سُوءَ الدَّارِ ﴾ يحتمل أن يراد بها الدنيا والآخرة ﴿ اللَّهُ يَبْسُطُ الرَّزْقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقْدِرُ ﴾ أي يوسع على مَن يشاء ويضيق على مَن يشاء وهذا تفسيره حيث وقع ﴿وَفَرِحُوا بِالْجَيَّاةِ الدُّنْيَا﴾ إخبار في ضمنه ذمّ وتسفيه لمَن فرح بالدنيا لذلك حقرها بقوله: ﴿وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا فِي الآخِرَةِ إلاَّ مَتَاعُ ﴾، أي قليل بالنظر إلى الآخرة ﴿قُلْ إِنَّ اللَّهُ يُضِلُّ مَن يَشَاهُ ﴾ خرج به مخرج التعجب منهم لما طلبوا آية أي قد جاءكم محمد على بالقرآن وآيات كثيرة فعميهم

الله يُضِلُ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِى إِلَيْهِ مَن أَنَابَ ﴿ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَيْنُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ اللَّهِ اللّهَ يُضِلُ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِى إِلَيْهِ مَن أَنَابَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُو

عنها، وطلبتم غيرها وتماديتم على الكفر لأنَّ الله يضلِّ مَن يشاء مع ظهور الآيات وقد يهدي مَن يشاء دون ذلك ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَتَطْمَئِنُّ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ اللَّهِ ﴾ بدل من ﴿مَنْ أَنَابَ ﴾ ، أو خبر ابتداء مضمر والذين آمنوا وعملوا الصالحات بدل ثان، أو مبتدأ ﴿ طُوبَى ﴾ مصدر من طاب كبشري ومعناها أصابت خيرًا وطيبًا، وقيل هي شجرة في الجنة، وإعرابها مبتدأ ﴿كَذَلِكَ أَرْسَلْنَاكَ﴾ الكاف تتعلق بالمعنى الذي في قوله يضلّ من يشاء ويهدي من يشاء ﴿ وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِالرَّحْمَنِ ﴾ قيل إنها نزلت في أبي جهل وقيل نزلت في قريش حين عاهدهم رسول الله ﷺ عام الحديبية، فكتب الكاتب بسم الله الرحمن الرحيم، فقال قائلهم نحن لا نعرف الرحمن، وهذا ضعيف، لأن الآية نزلت قبل ذلك ولأن تلك القصة إنما أنكروا فيها التسمية فقط، ومعنى الآية أنهم يكفرون بالله مع تلاوة القرآن عليهم ﴿مَتَابِ﴾ مفعل من التوبة وهو اسم مصدر ﴿وَلَوْ أَن قُرْآنَا سُيْرَتْ بِهِ الْجِبَالُ﴾ الآية: جواب لو محذوف تقديره لو أن قرآنًا على هذه الصفة من تسيير الجبال، وتقطيع الأرض وتكليم الموتى لم يؤمنوا به، فالمعنى كقوله لا يؤمنوا ولو جاءتهم كل آية، وقيل تقديره: ولو أن قرآنًا على هذه الصفة لكان هذا القرآن الذي هو غاية في التذكير ونهاية في الإنذار كقوله: ﴿ لَوَ أَنْزَلْنَا هَذَا الْقُرْآنُ عَلَى جَبَل لَرَأَيته خَاشِعًا مُتصدِّعًا ﴾، وقيل هو متعلق بما قبله والمعنى، وهم يكفرون بالرحمن ولو أن قرآنًا سُيُرَت به الجبال ﴿أَفَلَمْ يَيْأُسِ﴾ معناه أفلم يعلم وهي لغة هوازن ﴿وَلاَ يَزَالُ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ يعنى كفّار قريش ﴿قَارِعَةٌ﴾ يعنى مصيبة في أنفسهم وأولادهم وأموالهم، أو غزوات المسلمين اليهم ﴿ أَوْ تَحُلُّ ﴾ الفاعل ضمير القارعة. والمعنى إمّا أن تصيبهم، وإما أن تقرب منهم، وقيل التاء للخطاب، والفاعل ضمير المخاطب وهو النبي ﷺ، والأول أظهر ﴿حَتَّى يَأْتِيَ وَعُدُ اللَّهِ ﴾ هو فتح مكة، وقيل تمام الساعة ﴿وَلَقَدِ اسْتُهْزِيءَ ﴾ الآية

لِلَّذِينَ كَفَرُواْ ثُمَّ أَخَذْتُهُمُّ فَكَيْفَ كَانَ عِقَابِ ﴿ أَفَمَنْ هُوَ قَآيِمٌ عَلَى كُلِّ نَفْيِ بِمَا كَسَبَتُ وَجَمَلُواْ بِلَّهِ شُرَكَاءَ قُلْ سَمُّوهُمُّ أَمْ تُنَبِّعُونَهُ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِ ٱلْأَرْضِ أَم يِظْنِهِرِ مِّنَ ٱلْقَوْلِ بَلْ زُيِّتَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مَكْرُهُمْ وَصُدُّواْ عَنِ ٱلسَّبِيلِّ وَمَن يُضْلِلِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادِ ﴿ لَكُمْ مَذَابٌ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلمُثَّنِيمَا ۖ وَلَعَذَابُ ٱلْآخِرَةِ أَشَقُّ وَمَا لَهُم مِّنَ ٱللَّهِ مِن وَاقِ شَيْ هُمَّتُلُ ٱلْجَنَّةِ ٱلَّتِي وُعِيدٌ ٱلْمُتَّقُونَٰ تَجْرِي مِن تَعْنَهَا ٱلْأَنْهَٰزُ أَكُلُهَا دَآيِدٌ وَظِلُهَا تِلْكَ عُقْبَى ٱلَّذِينَ ٱلنَّالُ ﴿ وَالَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِتَبَ يَفْرَحُونَ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْكُ وَمِنَ ٱلْأَخْزَابِ مَن يُنكِرُ بَعْضَةً قُلْ إِنَّمَا أَرْبُ أَنْ أَعْبُدَ ٱللَّهَ وَلَا أَشْرِكَ بِدِّهِ إِلَيْهِ أَدْعُواْ وَإِلَيْهِ مَثَابِ ﴿ وَكَلَالِكَ أَنزَلْنَهُ خُكُمًا عَرَبِيًّا وَلَهِنِ ٱتَّبَعْتَ أَهُوآ عَهُم مقصدها تأنيس وتسلية النبي ﷺ وهكذا حيث وقع ﴿فَأَمْلَيْتُ﴾ أي أمهلتهم ﴿أَفَمَنْ هُوَ قَائِمٌ عُلَى كُلِّ نَفْس بِمَا كَسَبَتْ ﴾ هو الله تعالى أي حفيظ رقيب على عمل كل أحد، والخبر محذوف تقديره: أفَّمَن هو قائم على كُلِّ نفس بما كسبت أحقّ أن يعبد أمّ غيره، ويدلّ على ذلك قوله أم جعلوا لله شركاء ﴿قُلْ سَمُّوهُم ﴾ أي اذكروا أسماءهم ﴿أَمْ تُتَبُّنُونَهُ بِمَا لاَّ يَعْلَمُ فِي الأرْضُ المعنى أن الله لا يعلم لنفسه شركاء وإذا لم يعلمهم هو فليسوا بشيء، فكيف تفترون الكذب في عبادتهم، وتعبدون الباطل، وذلك كقولك: قل لي من زيد أم هو أقل مِن أن يعرف فهو كالعدم ﴿ أَمْ بِظَاهِرِ مِنَ الْقَوْلِ ﴾ المعنى أتسمُّونهم شركَّاء بظاهر اللَّفظُ من غير أن يكون لذلك حقيقة كقوله إن هي إلا أسماء سمّيتموها أنتم وآباؤكم ﴿لَهُم عَذَابٌ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا﴾ يعني بالقتل والأسر والخوف وغير ذلك.

ومنفلُ الجنبي هذا وفي القتال صفتها وليس بضرب مثل الها والمخبر عند سيبوية محذوف مقدم تقديره فيما يتلى عليكم صفة الجنة، وقال الفراء الخبر مؤخر وهو تجري أمن تحتها الأنهار وأكلها دائم بعني ما يؤكل فيها من الثمرات وغيرها والأكل بضم الهمزة المأكول، ويجوز فيه ضم الكاف وإسكانها، والأكل بفتح الهمزة المصدر والمنايئ آتيناهم المكتاب يفرَحون بِما أنزل إليك يعني من أسلم من اليهود والنصارى تحبد الله بن سلام والنجاشي وأصحابه وقيل يعني المؤمنين والكتاب على هذا القرآن وقين الأخزاب قيل هم بينو أمية، وبنو المغيرة من قريش والأظهر الها في سائر كفار العرب وقيل هم اليهل والنصارى لأنهم لا ينكروا القصاص والأشياء التي في كتبهم، وإنما ينكرون البغض مما لا يعرفونه أو حرّفوه وأن إنّما أمرت بعبادة الله وتوحيده فكيف تنكرون هذا والمنكرين المنكرين المنابع منفيل هن المنابع وقيل منفيل هن المنابع والمنابع والمنا

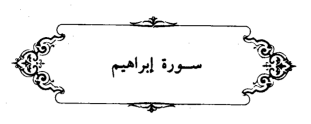
بَعْدَ مَا جَآءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ مَا لَكَ مِنَ ٱللّهِ مِن وَلِي وَلَا وَاقِ ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِّن قَبْلِكَ وَحَعَلْنَا لَمُ مَا كَانَ لِرَسُولٍ أَن يَأْتِى بِعَايَةٍ إِلّا بِإِذْنِ ٱللّهِ لِكُلِّ أَجَلٍ كِنَا بُ ﴿ مِنَ يَمْحُوا ٱللّهُ مَا لَمُ مَا كُن فَرَبُ وَعَن مَعْنَ اللّهِ عَن اللّهِ عَن اللّهِ عَن اللّهِ عَن اللّهُ مَا اللّهِ عَن اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا اللّهُ عَن اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَن اللّهُ عَلَيْ اللّهُ مَعْنَ اللّهِ مَا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ مِن اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ ا

الأوب وهو الرجوع، أي مرجعي في الآخرة أو مرجعي بالتربة ﴿وَجَعَلْنَا لَهُمْ أَزْوَاجًا وَذُرِّيَّةً ﴾ ردّ على مَن أنكر أن يكون الرسول من البشر أو يحتاج إلى ما يحتاج إليه البشر من النساء والذرّية، فالمعنى لست ببدع في ذلك، بل أنت كمّن تقدّم من الرسل ﴿وَمَا كَانَ لِرَسُولِ أَن يَأْتِيَ بِآيَةٍ إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾ ردّ على الذين اقترحوا الآيات ﴿لِكُلِّ أَجَل كِتَابٌ ﴾ قال الفرّاء لكل كتاب أجل بالعكس وهذا لا يلزم بل المعنى صحيح من غير عكس أي لكل أجل كتاب كتبه الله في اللوح المحفوظ ﴿ يَمْحُوا اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ ﴾ قيل يعني ينسخ ما يشاء من القرآن والأحكام، ويثبت منها ما يشاء، وقيل هي في آجال بني آدم، وذلك أن الله تعالى قدر في ليلة القدر وقيل في ليلة النصف من شعبان بكتب أجل مَن يموت في ذلك العام فيمحوه من ديوان الأحياء، ويثبت من لا يَموت في ذلك العام، وقيل إن المحو والإثبات على العموم في جميع الأشياء، وهذا تردّه القاعدة المتقرّرة أن القضاء لا يبدل، وأن علم الله لا يتغيّر، فقال بعضهم المحو والإثبات في كل شيء إلاّ في السعادة والشقاوة الأُخروية، والآجال ﴿وَعِنْدَهُ أُمُّ الكِتَابِ﴾ أصل كل كتاب، وهو اللوح المحفوظ الذي كتب الله فيه مقادير الأشياء كلها ﴿وَإِن مَّا نُرِيَّكَ ﴾ إن شرط دخلت عليها ما المؤكدة وجوابها، فإنما، ﴿ أَوَ لَمْ يَرَوْا أَنَّا نَأْتِي الأَرْضَ نَنقُصُهَا مِن أَطْرَافِهَا ﴾ الإتيان هنا بالمقدرة والأمر، والأرض أرض الكفّار ونقصها هو بما يفتح الله على المسلمين منها والمعنى أو لم يروا ذلك فيخافوا أن نمكّنك منهم، وقيل الأرض جنس، ونقصها بموت الناس، وهلاك الثمرات وخراب البلاد وشبه ذلك ﴿لاَ مُعَقِّبَ لِحُكْمِهِ﴾ المعقب الذي يكرّ على الشيء فيبطله ﴿فَلِلَّهِ الْمَكْرُ جَمِيعًا ﴾ تسمية للعقوبة باسم الذنب ﴿وَسَيَعْلَمُ الكُفَّارُ ﴾ تهديد، والمراد بالكافر الجنس بدليل قراءة الكفّار بالجمع، وعقبي الدار الدنيا والآخرة ﴿قُلْ كَفَىٰ بِاللَّهِ شَهِيدًا بَينِي وبَيْنَكُمْ ﴾ أمره الله أن يستشهد الله على صحة نبوته وشهادة الله له هي علمه بذلك وإظهاره

## بِٱللَّهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ ٱلْكِنْبِ شَ

الآيات الذالة على ذلك ﴿وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ الْكِتَابِ ﴾ معطوف على اسم الله على وجه الاستشهاد به، وقيل المراد عبد الله بن سلام ومَن أسلم من اليهود والنصارى الذين يعلمون صفته على من التوراة والإنجيل، وقيل المراد المؤمنون الذين يعلمون علم القرآن ودلالته على النبوة، وقيل المراد الله تعالى فهو الذي عنده علم الكتاب، ويضعف هذا، لأنه عطف صفة على موصوف، ويقوّيه قراءة وَمَن عنده بمن الجارّة وخفض عنده.

and the second and the second of the second of the second of the San and the second of the seco Merchanical and a superior of the superior of Commence of the second the contract of the second of the contract of the contract of (x,y,y) = (x,y,y) + (x,yApril 16 Carlo Car gong kalang lingga pang 128 mengang panggang panggang panggang panggang panggang panggang panggang panggang pa  $\frac{1}{2} \sum_{i=1}^{n} \frac{1}{2} \sum_{i=1}^{n} \frac{1}$ The same  $1 + \frac{2}{3} = \frac{1}{3} \left( \frac{1}{3} \right) \right) \right) \right) \right)}{1} \right) \right) \right) \right)} \right) \right)} \right)$ Company of the Control of the Contro



مكيّة إلاّ آيتي ٢٨ و٢٩ فمدنيّتان وآياتها ٥٢ نزلت بعد سورة نوح

بنسب إلله الزنخف الزجيسي

الرَّ كِتَبُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِنُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَٰتِ إِلَى النَّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صِرَطِ الْمَرْزِرِ الْخَمِيدِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مِن السَّمَوَٰتِ وَمَا فِي الْأَرْضُ وَوَيْلٌ لِلْكَفِرِينَ مِنْ

## بِسْم اللَّهِ الرَّحمٰن الرّحيم

﴿لِتُخْرِجُ النَاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُورِ الخطاب للنبي ﷺ، والظلمات الكفر والجهل، والنور الإيمان والعلم ﴿ إِذْنِ رَبّهِم ﴾ أي بأمره وهو إرساله ﴿ إِلَى صِرَاطِ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ ﴾ بدل من إلى النور ﴿ اللّهِ ﴾ قرىء بالرفع وهو مبتدأ أو خبر مبتدأ مضمر، وبالخفض بدل ﴿ يَسْتَجِبُونَ ﴾ أي يؤثرون ﴿ ويَبْغُونَهَ ﴾ قد ذكر ﴿ بِلِسَانِ قَوْمِه ﴾ أي بلغتهم وكلامهم ﴿ أَن أَخْرِج ﴾ أن مفسرة أو مصدرية على تقدير بأن ﴿ وَذَكُر هُم بِأَيّامِ اللّه ﴾ أي عقوباته للأمم المتقدمة، وقيل إنعامه على بني إسرائيل، واللفظ يعم النّعَم والنقم، وعبر عنها بالأيام لأنها كانت في أيام، وفي ذلك تعظيم لها كقولهم يوم كذا ويوم كذا ﴿ ويُلَبّبُ حُونَ أَبْنَاءَكُم ﴾ ذكر هنا بالواو، ليدلّ على أن سوء العذاب غير الذبح أو أعمّ من ذلك ثم جرّ الذبح كقوله وملائكته وجبريل وميكال ذكر في البقرة بغير واو تفسير للعذاب ﴿ وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكُم ﴾ من كلام موسى، وتأذن بمعنى أذن أي أعلم كقولك توعّد وأوعد وإعلام الله مقترن بإنفاذ ما أعلم به

وَلَئِنْ شَكَرْتُمْ الأَزِيدَنّكُم هذا معمول تأذن الأنه يُتضمن معنى قال، ويحتمل أن تكون الزيادة من خير الدنيا أو من الثواب في الآخرة أو منهما ﴿وَلَئِن كَفَرْتُم ﴾ يحتمل أن يريد كفر النّعَم أو الكفر بالإيمان والأول أرجح لمقابلته بالكشر ﴿لاَ يَعْلَمُهُمْ إلاَّ اللّه ﴾ عبارة عن كثرتهم كقوله، وقرونًا بين ذلك كثيرًا ﴿فَرَدُوا أَيْدِيهُمْ فِي أَفْوَاهِهِم ﴾ فيه ثلاثة أقوال: أحدها أن الضمائر لقوم الرسل، والمعنى أنهم ردّوا أيديهم في أقواه أنفسهم غيظًا من الرسل كقوله: ﴿عضوا عَلَيكم الأنامِلَ مِن الغَيْظِ ﴾ [آل عمران: ١٩١]، أو استهزاء وضحكًا: كمَن عليه الضحك فوضع يده على فمه، والثاني أن الضمائر لهم، والمعنى أنهم ودّوا أيديهم في أفواه الأنبياء تسكيتًا أنفسهم إشارة على الأنبياء بالسكوت، والثالث أنهم ردّوا أيديهم في أفواه الأنبياء تسكيتًا أنهم، وردًا لقولهم ﴿أَفِي اللّهِ شَكُ ﴾ المعنى أقي وجود الله شك أو أفي الهيئة شك، وقيل في وحدانيته، والهمزة للتقرير والتوبيخ لأنه لا يحتمل الشك لظهور الأدلّة، ولذلك وضفه بعد بقوله: ﴿فَاطِرِ السَّمَواتِ وَالأَرْضِ ﴿ هُمَن ذُنُوبِكُم ﴾ قيل إن من رّائدة، ومنع سيبوية بعد بقوله: ﴿فَاطِرِ السَّمَواتِ وَالأَرْضِ ﴿ هُمَن ذُنُوبِكُم ﴾ قيل إن من رّائدة، ومنع سيبوية وهي عنده للتبعيض، ومعناه أن يغفر للكافر إذا أشالم ما تقدم ولم يأتِ في قبل الإسلام، ويبقى ما يذنب بعده في المشيئة فوقعت المغفرة في البغض ولم يأتِ في

وَيُؤَخِّرَكُمْ إِلَى آَجُلِ مُسَمَّى قَالُوۤا إِنْ آنتُمْ إِلَا بَشَرٌ مِثْلُنَا تُرِيدُونَ أَن تَصُدُّونَا عَمَّا كَاك يَعْبُدُ عَابَاۤوُنَا فَأَوْنَا بِسُلُطَنِ شَيبِ فَ قَالَتَ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِن نَعْنُ إِلَا بِسَرُّ مِثْلُكُمْ وَلَكِنَّ لِعَبُدُ عَابَاۤوُنَا فَاتُونَا بِسُلُطَنِ مِي عَبَادِهِ وَمَا كَاكَ لَناۤ أَن نَاْ تِيكُم بِسُلُطَنِ إِلَّا بِإِذْنِ اللّهِ وَعَلَى اللّهِ اللّهَ يَمُن عَلَى مَن يَشَاءُ مِن عِبَادِهِ وَمَا كَاك لَناۤ أَن نَاْ تَكُم بِسُلُطَنِ إِلّا بِإِذْنِ اللّهِ وَعَلَى اللّهِ فَلْيَتَوَكُلُ اللّهَ وَمَا لَناۤ أَلّا نَنوكَكُلُ عَلَى اللّهِ وَقَدْ هَدَىنا سُبُلَنا وَلَنصَيرِك عَلَى اللّهِ عَلَى مَا عَلَى اللّهِ فَلْمَتُوكُولُ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

القرآن غفران بعض الذنوب إلا للكافر كهذا الموضع، والذي في الأحقاف وسورة نوح وجاء للمؤمنين بغير من كالذي في الصف ﴿وَيُؤَخِّرَكُم إِلَى أَجَل مُّسَمِّي﴾ قال الزمخشري وأهل مذهبه من المعتزلة: معناه يؤخركم إن آمنتم إلى آجالكم، وإن لم تؤمنوا عاجلكم بالهلاك قبل ذلك الوقت، وهذا بناء على قولهم بالأجلين، وأهل السُّنة يأبون هذا، فإن الأجل عندهم واحد محتوم، ﴿قَالُوا إِنْ أَنْتُمْ إِلاَّ بَشَرٌ مُثْلُنَا﴾ يحتمل أن يكون قولهم استبعادًا لتفضيل بعض البشر على بعض بالنبوة أو يكون إحالة لنبوة البشر، والأول أظهر لطلبهم البرهان في قولهم فأتونا بسلطان مبين ولقول الرّسل، ولكن الله يمنّ على مَن يشاء من عباده أي بالتفضيل بالنبوّة ﴿وَمَا لَنَا أَلاَّ نَتَوَكَّلَ عَلَى اللَّهِ﴾ والمعنى أيّ شيء يمنعنا من التوكّل على الله ﴿وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكُّلُ الْمُتَوَكِّلُون﴾ إن قيل لِمَ كَرِّر الأمر؟ فالجواب عندي أن قوله وعلى الله فليتوكل المؤمنون راجع إلى ما تقدّم من طلب الكفّار بسلطان مبين أي حجة ظاهرة، فتوكّل الرُّسُل في ورودها على الله، وأما قوله: ﴿فَلْيَتَوَكُّلُ الْمُتَوَكِّلُونَ﴾: فهو راجع إلى قولهم: ﴿ وَلَنَصْبِرَنَّ عَلَى مَا آذَيْتُمُونَا ﴾ أي نتوكّل على الله في دفع أذاكم وقال الزمخشري إن هذا الثاني في معنى الثبوت، على التوكّل ﴿ أَوْ لَتَعُودُنَّ فِي مِلَّتِنَا ﴾ أو هنا بمعنى إلا أن، أو على أصلها، لوقوع أحد الشيئين، والعود هنا بمعنى الصيرورة، وهو كثير في كلام العرب ولا يقتضي أن الرسل، كانوا في ملَّة الكفَّار قبل ذلك ﴿خَافَ مَقَامِي﴾ فيه ثلاثة أوجه هنا وفي ولمن خاف مقام ربّه في الرحمن فالأول أن معناه مقام الحساب في القيامة والثاني: أن معناه قيام الله على عباده بأعمالهم والثالث أن معناه خافني وخاف ربّه، على إقحام المقام أو على التعبير به عن الذات ﴿واسْتَفْتَحُوا﴾ الضمير للرُّسل أي استنصروا بالله وأصله طلب الفتح وهو الحكم ﴿جَبَّارِ﴾ أي قاهر أو متكبّر ﴿عَنِيدٍ﴾ مخالف للانقياد ﴿مِن وَرَائِهِ ﴾ في

الموضعين والوراء هنا بمعنى ما يستقبل من الزمان، وقيل معناه هنا أمامه وهو يعيد ﴿وِيُسْقَى﴾ معطوف على محذوف تقديره من ورائه جهنم يلقى فيها ويسقى، وإنما ذكر هذا السقى تجريدًا بعد ذكر جهنم، لأنه من أشدّ عذابها ﴿ يَتَجَرَّعُهُ وَلاَ يَكَادُ يُسِيغُهُ ﴾ أي يتكلُّف جرعه وتصعب عليه إساغته ونفي كاد يقتضي وقوع الإساغة بعد جهد، ومعنى يسيغه يبتلعه ﴿ وَيَأْتِيهِ الْمَوْتُ مِن كُلِّ مَكَان ﴾ أي يجد الماء مثل ألم الموت وكربته من جميع الجهات ﴿ وَمَا هُو بَمَيْتِ ﴾ أي لا يُراح بالموت ﴿ مَّقُلُ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ مذهب سيبويه والفرّام فيه كقولهما في مثل الجنة التي في الرعد والقتال والخبر عند سيبويه محذوف تقديره فيما يتلى عليكم والخبر عند الفرّاء الجملة التي بعده؛ والمثل هنا بمعنى الشبيد ﴿أَعْمَالُهُمْ كَرَمَادِ﴾ تشبيهًا بالرماد في ذهابها وتلاشيها ﴿فِي يَوْم عَاصِفٍ اللهِ الربح والعصوف في الحقيقة من صفة الريح ﴿لاَّ يَقْدِرُونَ مِمَّا كَسَبُوا عَلَى شَيْءٍ﴾ أي لا يرون له منفعة ﴿ويَرزُوا لِلَّهِ ﴾ أي ظهروا ومعنى الظهور هنا خروجهم من القبور، وقيل معناه صاروا بالبراز، وهي الأرض المتسعة ﴿تَبَعًا﴾ جمع تابع أو مصدر وصف به مبالغة، أو على حذف مضاف ﴿مِنْ عَذَابِ اللَّهِ مِن شَيْءٍ﴾ مِن الأولى للبيان، والثانية للتبعيض، ويجوز أنْ يكونا للتبعيض معًا قاله الزمخشري، والأظهر أن الأولى للبيان، والثانية زائدة والمعنى هل أنتم دافعون أو متحمَّلُونَ عَنَّا شَيْمًا مِن عَذَابِ الله ﴿مُحِيص﴾ أي مهرب حيثٍ وقع، ويحتمِل أن يكونٍ إ مصدرًا أو اسم مكان ﴿وَقَالَ الشَّيْطَانُ ﴾ يعني إبليس الأقدم، رُوِيَ أنه يقوم خطيبًا بهذا. الكلام يوم القيامة أو في النار يقوله لأهلها ﴿ لَمَّا قُضِي الأُمْرُ ﴾ إن كان كلام إبليس في القيامة بمعنى قضى الأمر تعين قوم للنار وقوم للجنة وإن كان في النار فمعنى قضي الأمر حصل

أهل النار في النار وأهل الجنّة في الجنّة ﴿إِلاّ أَن دَعَوْتُكُمْ ﴾ استثناء منقطع ﴿مَّا أَنَا بِمُصْرِخِكُمْ وَمَا أَنتُم بِمُصْرِخِيَّ ﴾ أي ما أنا بمغيثكم وما أنتم فمغيثين لي ﴿بِمَا أَشْرَكْتُمُونِ ﴾ ما مصدرية: أي بإشراككم لي مع الله في الطاعة ﴿مِن قَبْلُ ﴾ يتعلق بأشركتمون ويحتمل أن يتعلق بكفرتم، والأول أظهر وأرجح ﴿إِنَّ الظَّالِمِينِ﴾ استئناف من كلام الله تعالى، ويحتمل أن يكون حكاية عن إبليس ﴿بِإِذْنِ رَبِّهِمْ ﴾ يتعلق بأدخل أو بخالدين، والأول أحسن ﴿كَلِّمَةً طَيِّبَةً﴾ ابن عباس وغيره هي لا إله إلاّ الله وقيل كل حسنة ﴿كَشَجَرَةٍ طَيْبَةٍ﴾ هي النخلة في قول الجمهور، واختار ابن عطية أنها شجرة غير معينة إلاّ أنها كل ما اتصف بتلك الصفات ﴿ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاءِ ﴾ أي في الهواء، وذلك عبارة عن طولها ﴿ تُؤتِي أُكُلُّهَا كُلَّ حِين ﴾ الحين في اللغة وقت غير محدود وقد تقترن به قرينة تحدُّه، وقيل في كل حين كل سنة لأن النخلة تطعم في كل سنة، وقيل غير ذلك ﴿وَمَثَلُ كَلِمَةٍ خَبِيثَةٍ﴾ هي كلمة الكفر، وقيل كل كلمة قبيحة ﴿كَشَجَرَةٍ خَبِيثَةٍ ﴾ هي الحنظلة عند الجمهور، واختار ابن عطية أنها غير معينة ﴿ اجْتُفَّتُ ﴾ أي اقتلعت وحقيقة الاجتثاث أخذ الجثة، وهذا في مقابلة قوله أصلها ثابت ﴿بِالْقَوْلِ النَّابِتِ﴾ هو لا إله إلاّ الله، والإقرار بالنبوّة ﴿فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا﴾ أي إذا فتنوا لم يزالوا ﴿وَفِي الْآخِرَةِ ﴾ هو عند السؤال في القبر عند الجمهور ﴿بَدَّلُوا نِعْمَتَ اللَّهِ كُفْرًا ﴾ نعمة الله هنا هو محمد صلّى الله تعالى عليه وعلى آله وسلّم ودينه: أنعم الله به على قريش فكفروا النعِمة ولم يقبلوها، والتقدير بدّلوا شكر نعمة الله كفرًا ﴿وَأَحَلُوا قَوْمَهُمْ﴾ أي مَن أطاعهم واتّبعهم ﴿ دَارَ الْبَوَارِ ﴾ فسّرها بقوله جهنم.

لَيْضِلُواْ عَن سَبِيلِهِ قُلْ تَمَتَعُواْ فَإِنَّ مَصِيرَ عَمْ إِلَى النّادِ اللّهَ وَيَهِ وَلَا خِلَالُ اللّهُ الّذِي الْمَثَالُوةَ وَيُنفِقُواْ مِمّا رَذَقَا فَلَ مَسِرًا وَعَلَانِيةً مِن قَبْلِ أَن يَأْتِي يَوَمٌ لَا بَيْعٌ فِيهِ وَلا خِلَالُ اللّهُ الّذِي السّمَا وَمَا عَنَا اللّهُ مَا اللّهُ مَرَت وِزَقَا لَكُمْ وَمَحَشَر خَلَق السّمَاوِةِ وَالْمَرْضِ وَالْمَرْنِ وَسَخَر لَكُمُ اللّهُ مَنَى وَالْمَاكُمُ اللّهُ مَن وَالْمَالُومُ وَالنّهَادُ وَ وَمَا تَلْكُم مِن كُلّ مَاسَأَ لَتُمُومُ وَ إِن تَعَدُوا نِعْسَ اللّهُ لا وَالنّهَادُ اللّهُ مَن وَالْمَالُومُ وَمَا اللّهُ مَن وَالْمَالُومُ وَالْمَاكُمُ اللّهُ مَن وَالْمَالُومُ وَالْمَاكُمُ اللّهُ مَن وَالْمَالُومُ وَمَا اللّهُ مَن وَالْمَالُومُ وَمِن وَالْمَالُومُ وَالْمَالُومُ وَمَا اللّهُ مَلْ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَن اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ وَمَن اللّهُ وَمَن اللّهُ اللّهُ مَن وَالْمَالُومُ وَالْمَالُومُ وَالْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ مَا الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُو

﴿ يُقِيمُوا الصَّلاةَ وَيُنْفِقُوا ﴾ هي جواب شرط فقد يتضمنه قوله قل تقديره إن تقل لهم أقيموا يقيموا، ومعمول القول على هذا محذوف، وقيل جزم بإضمار لام الأمر تقديره ليقيموا ﴿وَلاَ خِلاَلُ﴾ من الحلَّة وهي المودَّة ﴿إِنَّ الإِنْسَانَ﴾ يريد الجنس ﴿الْبَلَدَ آمِنًا﴾ ذكر في البقرة ﴿وَاجْنَبْنِي﴾ أي امنعني، والماضي منه جنب، يقال جنب وجنب بالتشكيد، وأجنب بمعنى واحد ﴿وَبَيْنَ﴾ يعنى بني من صلبي وفيهم أجيبت دعوته وأما أعقابًا بثيَّه فعبدوا الأصنام ﴿وَمَن عَصَانِي﴾ يعني من عصاه بغير الكفر وبالكفر ثم تاب منه، فهو الذي يصبح أن يُدعى له بالمغفرة ولكنه ذكر اللفظ بالعموم لما كان عليه السلام من الرحمة للنخلق وحُسْن الخلق ﴿أَسْكَنْتُ مِن ذُرِّيِّتِي﴾ يعني ابنه إسماعيل عليه السلام لما ولدته أمَّه هاجر غارت منها سارة زوجة إبراهيم فحمله مع أمه من الشام إلى مكة ﴿بِوَادِ﴾ يعتي مكة، والوَّادي ما بين جبلين وإن لم يكن فيه ماء ﴿عِنْدَ بَيْتِكَ المُحَرِّم﴾ يعني التُعَبَّة َّفإما أَنْ يُكون البيت أقدم من إبراهيم على ما جاء في بعض الروايات، وإما أن يكون إبراهيم قد علم أنَّه سيبني هناك بيتًا ﴿لِيُقْيِمُوا الضَّلاةَ﴾ اللام يحتمل أن تكون لام الأمر بمعنَّى الدَّعَاء أو لام كيّ وتتعلق بأسكنت وجمع الضمير يدلّ على أنه قد كان علم أن ابنه يعقوب هناك نسلا وتهوي إِلَيْهِمِ ﴾ أي تسير بجدُّ وإسراع ولهذه الدعوة حبّب الله حجّ البيت إلى الناس على أنه قال من الناس بالتبغيض، قال بعضهم: لو قال أفندة الناس لحجته فارس والروم ﴿وَارْزُقْهُمْ مُّنَّ الثَّمَرَاتِ﴾ أي ارزقهم في ذلك الوادي مع أنه غير ذي زرع وأجاب الله دعوته فجعل مكة

يجبي إليها ثمرات كل شيء ﴿وَمَا يَخْفَى عَلَى اللَّهِ ﴾ الآية: يحتمل أن تكون من كلام الله تعالى، أو حكاية عن إبراهيم ﴿وَهَبَ لِي عَلَى الْكِبَرِ إِسْمَاعِيلَ وإِسْحَاقِ ﴾ رُويَ أنه ولد له إسماعيل وهو ابن مائة وسبع عشرة عامًا، ورُوِيَ أقلَ من هذا، وإسماعيل أسنّ من إسحاق ﴿رَبُّنَا وَتَقَبَّلْ دُعَاءِ﴾ إن أراد بالدعاء الطلب والرغبة فمعنى القبول: الاستجابة، وإن أراد بالدعاء العبادة، فالقبول على حقيقته ﴿رَبُّنَا اغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَيُّ ﴾ قيل إنما دعا بالمغفرة لأبويه الكافرين بشرط إسلامهما، والصحيح أنه دعا لهما قبل أن يتبيّن له أن أباه عدو لله حسبما ورد في براءة ﴿ وَلا تَحْسَبَنَّ اللَّه غَافِلا ﴾ هذا وعيد للظالمين وهم الكفّار على الأظهر، فإن قيل لمن هذا الخطاب هنا وفي قوله ولا تحسبن الله مخلف وعده رسله، فالجواب أنه يحتمل أن يكون خطابًا للنبي صلَّى الله عليه وآله وسلَّم أو لغيره، فإن كان لغيره فلا إشكال وإن كان له فهو مشكل لأن النبي عليه لا يحسب أن الله غافلاً، وتأويل ذلك بوجهين: أحدهما أن المراد الثبوت على علمه بأن الله غير غافل وغير مخلف وعده، والآخر أن المراد إعلامه بعقوبة الظالمين فمقصد الكلام الوعيد لهم ﴿تَشْخَصُ فِيهِ الْأَبْصَارُ ﴾ أي تحدّ النظر من الخوف ﴿مُهْطِعِينَ﴾ قيل الإهطاع الإسراع، وقيل شدّة النظر من غير أن يطرف ﴿مُقْنِعِي رُؤُوسِهِم ﴾ قيل الإقناع هو رفع الرأس، وقيل خفضه من الذلَّة ﴿لاَ يَرْتَدُ إِلَيْهِمْ طُرْفُهُم ﴾ أي لا يطرفون بعيونهم من الحذر والجزع ﴿وَأَفْتِدَتُهُمْ هَوَاءٌ ﴾ أي منحرفة لا تَعِي شيئًا من شدّة الجزع فشبّهها بالهواء في تعريفه من الأشياء، ويحتمل أن يريد مضطربة في صدورهم ﴿ يَوْمَ يَأْتِيهِمُ الْعَذَابُ ﴾ يعني يوم القيامة، وانتصاب يوم على أنه مفعول ثانٍ لأنذر، ولا يجوز أن يكون ظرفًا ﴿ أَوَ لَمْ تَكُونُوا ﴾ تقديره يقال لهم أوَ لم تكونوا الآية ﴿مَا لَكُمْ مِّن زَوَاكِ ﴾ هو المقسم عليه، ومعنى من زوال أي من الأرض بعد الموت أي حلفتم

أنكم لا تبعثون ﴿ وَعِنْدَ اللَّهِ مَكْرُهُمْ ﴾ أي جزاء مكرهم ﴿ وَإِن كَانَ مَكْرُهُمْ لِتَزُولَ مِنْهُ الْجِبَالُ ﴾ إن هنا نافية، واللام لام الجحود، والجبال يراد بها الشرائع والنبوّات شُبّهت بالجبال في ثبوتها، والمعنى تحقير مكرهم لأنه لا تزول منه تلك الجبال الثابتة الرامنجة؛ وقرأ الكسائي لتزول بفتح اللام ورفع تزول، وإن على هذه القراءة مخفَّفة من الثقيلة، والملام للتأكيد، والمعنى تعظيم مكرهم أي أن مكرهم من شقته تزول منه الجيال، ولكن الله عصم ووقى منه ﴿ فَلاَ تَحْسَبَنَّ اللَّهَ مُخْلِفَ وَعْدِهِ رُسُلَهُ ﴾ يعني وعد النصر على الكِفَّانِ، فإن قيل هلا قال مخلف رسله وعده، ولِمَ قَدَّم المفعول الثاني على الأول؟ فالجواب أنه قدَّم الوعد ليعلم أنه لا يخلف الوعد أصلاً على الإطلاق، ثم قال رسله ليعلم أنه إذا لم يخلف وعد أحد من الناس، فكيف يخلف وعد رسله وخيرة خلقه فقدّم الوعد أولاً بقصله الإطلاق، ثم ذكر الرسل لقصد التخصيص ﴿ يَوْمَ تُبَدِّلُ الأَرْضُ خَيْرَ الأَرْضِ ﴾ العامل في الظرف ذوا انتقام أو محذوف، وتبديل الأرض بأن تكون يوم القيامة بيضاء عفراء كقرصة النقي هكذا وره في الحديث الصحيخ ﴿وَالسَّمَاوَاتِ﴾ تبديلها بانشقاقها وانتشار كواكبها، وخسوف شمسها وقمرها وقيل تبدل أرضًا من فضة، وسماء من ذهب وهذا ضعيف ﴿وتَوَى المُجْرِمِينَ ﴾ يعني الكفّار ﴿مُقَرِّنِينَ فِي الأَصْفَادِ﴾ أي مربوطين في الأغلال ﴿سَرَابِيلُهُم﴾ أي قمصهم والسربال القميص ﴿مُن قَطِرَانِ﴾ متعلق بمحذوف أي جعل الله فيه ذلك وهو الذي تهيأ به الإبل وللنار فيه اشتعال شديد، فلذلك جعل الله قمص أهل النار منه ﴿لِيَجْرِي ﴾ يتعلق بمحذوف أي فعل الله ذلك ليجزى ﴿ هَذَا بَلاَغُ ﴾ إشارة إلى القرآن أو إلى مَّا تَضِمُّنتِهُ هَذَهِ المبورة ﴿ وَلِينَذَرُوا ﴾ معطوف على محذوف تقديرة لينصحوا به ولينذروا ﴿ وَلِيَذَّكُنَّ أُولُوا الأَلْبَابِ ﴾ أي هذا الذكر لأُولي العقول وهم أهل العلم رضي الله عنهم.



#### مكيّة إلاّ آية ٨٧ فمدنيّة وآياتها ٩٩ نزلت بعد سورة يوسف

### 

الَّرُّ تِلْكَ ءَايَنتُ ٱلْكِتَابِ وَقُرْءَانِ شِّينِ ۞ رُّبَمَا يَوَدُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوَ كَانُواْ مُسْلِمِينَ ۞ ذَرَهُمْ يَأْكُونَ وَكَا أَوْا مُسْلِمِينَ ۞ ذَرَهُمْ يَأْكُونَا وَيَتَمَتَّعُواْ وَيُلْهِهِمُ ٱلْأَمَلُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ۞ وَمَا أَهْلَكُنَا مِن قَرْيَةٍ إِلَا وَلَمَا

# بِسْم اللَّهِ الرَّحمان الرّحيم

﴿ وَلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ وَقُرْآنِ مُبِينِ ﴾ يحتمل أن يريد بالكتاب الكتب المتقدمة، وعطف القرآن عليها، والظاهر أنه القرآن وعطفه عطف الصفات ﴿ وُبَمَا ﴾ قرى بالتخفيف والتشديد وهما لغتان، وما حرف كافة لرب، ومعنى رب التقليل، وقد تكون للتكثير، وقيل إن هذه منه، وقيل إنما عبر عن التكثير بأداة التقليل على وجه التهكّم كقوله: قد نرى تقلّب وجهك في السماء، وقد يعلم ما أنتم عليه، وقيل إن معنى التقليل في هذه أنهم لو كانوا يودون الإسلام مرة واحدة لوجب أن يسارعوا إليه، فكيف وهم يودونه مرازا كثيرة ولا تدخل إلا على الماضي ﴿ يَوَدُ الّذِينَ كَفَرُوا لَوْ كَانُوا مُسْلِمِينَ ﴾ قيل إن ذلك عند الموت، وقيل في القيامة، وقيل إذا خرج عصاة المسلمين من النار، وهذا هو الأرجح لحديث رُويَ في ذلك ﴿ ذَرْهُمْ ﴾ وما بعده تهديد ﴿ وَتَابُ مُعْلُومٌ ﴾ أي وقت محدود ﴿ وَقَالُوا يَا أَيُهَا الّذِي نُزُلُ عَلَيْهِ الذّي يَنُونُ على الذّي بعنون على الذّي المنون على الذّي الله الذكر يعنون على الذّي الله عليه الذكر يعنون على الذّي المنون على المنون على المنوب النه المنوب النه المنون على المنوب النه المنوب النه الله المنوب المنوب على المنوب على المنوب على المنوب على المنوب على المنوب على قالوا لكفّار قريش، وقولهم نزل عليه الذكر يعنون على المنوب على المنوب المنوب على المنوب على المنوب على قالوا لكفّار قريش، وقولهم نزل عليه الذكر يعنون على المنوب المنوب المنوب على المنوب على المنوب المنوب

#### التسهيل لعلوم التنزيل/ ج ١/ م ٢٩

وجه الاستخفاف، أي بزعمك ودعواك ﴿ لَوْ مَا تَأْتِينَا بِالْمَلاَئِكَةِ ﴾ لو ما عرض وتحضيض، والمعنى أنهم طلبوا من النبي على أن يأتيهم بالملائكة معه ﴿مَا نُتَزِّلُ المَلاَئِكَةَ إِلاَّ بِالْحَقِّ ﴾ رد عليهم فيما اقترحوا، والمعنى أن الملائكة لا تنزل إلاّ بالحق من الوحي والمصالح، التي يريدها الله ، الاباقتراح مقترح واختيار كافر، وقيل الحق هنا الحقاب ﴿وَمَا كَانُوا إِذًا مُنظَرِينَ ﴾ إذًا حرف جواب وجزاء، والمعنى لو أنزل الملائكة لم يؤخِّر عذاب هؤلاء الكفّار، الذين اقترحوا نزولهم، لأن من عادة الله أن مَن اقترح آية فرآها ولم يؤمن أنه يعجّل له العذاب، وقد علم الله، أن هؤلاء القوم يؤمن كثير منهم، ويؤمن أعقابهم فلم يفعل بهم ذلك ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزُّلْنَا الذُّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ﴾ الذكر هنا هو القرآن وفي قوله: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزُّلْنَا الذُّكُرَ ﴾ ردًّا لإنكارهم واستخفافهم في قولهم: يا أيها الذي نزل عليه الذكر ولذلك أكَّده بنحن واحتج عليه بحفظه، ومعنى حفظه حراسته عن التبديل والتغيير كما جرى في غيره من الكتب، فتولَّى الله حفظ القرآن فلم يقدر أحد على الزيادة فيفولا النقصان منه ولا تبديله بخلاف غيره من الكتب، فإن حفظها موكول إلى أهلها لقوله: ﴿ بِمَا اسْتَحْفَظُوا مِن كِتَابِ اللَّهِ ﴾ [المائلة: ٤٤] ﴿ فِي شِيَعِ الْأَوَّلِينَ ﴾ الشيع جمع شيعة وهي الطائفة التي تتشيّع لمذهب أو رجل ﴿كَذَلِكَ نَسْلُكُهُ فِي قُلُوبِ المُجْرِمِينَ ﴾ معنى نسلكه ندخله، والضَّمير في نسلكه يحتمل أن يكون للاستهزاء الذي دلّ عليه قوله به يستهزؤون أو يكون للقرآن أي نسلكه في قلوبهم فيستهزؤوا به، ويكون قوله كذلك تشبيهًا للاستهزاء المتقدّم، ولا يؤمنون به تفسيراً لوجه إدخاله في قلوبهم، والضمير في به للقرآن ﴿وَقَدْ خَلْتُ سُنَّةُ الأَوَّلِينَ ﴾ أي تقدمت طريقتهم على هذه الحالة من الكفر والاستهزاء حتى هلكوا بذلك، ففي الخلام تهديد لقريش ﴿ وَالَمْ فَتَحْدَا عَلَيْهِم بَابًا مِّنَ السَّمَاءِ فَظَلُوا فِيهِ يَعْرُجُونَ لَقَالُوا إِنَّمَا أَهُ تُحْرَثُ أَيْصَارُمُهُ ﴾ الضمائر لكفّار قريش المعاندين المختوم عليهم بالكفر وقيل الضمير في ظلُّوا وقي

بُرُوجًا وَزَيَّنَكَهَا لِلنَّظِرِينَ ﴿ وَحَفِظْنَهَا مِن كُلِّ شَيْطَنِ رَجِيدٍ ﴿ إِلَّا مَنِ اَسْتَرَقَ اَلسَّمَعَ فَانَبَعَهُ مِهُ اللَّهُ مُّيِنُ ﴿ فَي وَأَلْزَضَ مَدَدْنَهَا وَالْقَيْسَنَا فِيهَا رَوَسِى وَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِن كُلِّ شَيْءٍ مَوْزُونِ ﴿ وَجَعَلْنَا لَكُو فِيهَا مَعَنِيشَ وَمَن لَسَّتُمَ لَهُ بِرَزِقِينَ ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا عِندَنَا خَزَابِنُهُ وَمَا نُنزِلُهُ وَإِلَّا مِن السَّمَاءِ مَاءً فَأَسَقَيْنَ كُمُوهُ وَمَا أَنْزَلُهُ وَإِلَّا مِن السَّمَاءِ مَاءً فَأَسَقَيْنَ كُمُوهُ وَمَا أَنْزَلُهُ وَإِلَّا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَسَقَيْنَ كُمُوهُ وَمَا أَنْزَلُهُ وَإِلَى مِن السَّمَاءِ مَاءً فَأَسَقَيْنَ كُمُوهُ وَمَا أَنْزَلُهُ وَإِن مِن السَّمَاءِ مَاءً فَأَسَقَيْنَ كُمُوهُ وَمَا أَنْزَلُهُ وَإِلَى السَّمَاءِ مَاءً فَأَسَقَيْنَ كُمُوهُ وَمَا أَنْزَلُهُ وَإِنْ مِن السَّمَاءِ مَاءً فَأَسَقَيْنَ كُمُوهُ وَمَا أَنْزَلُهُ وَلَا مَا السَّمَاءِ مَاءً فَأَسَقَيْنَ كُمُوهُ وَمَا أَنْزَلُهُ وَلِي وَلَا مَا السَّمَاءِ مَاءً فَأَسَقَيْنَ كُمُوهُ وَمَا أَنْزَلُهُ وَلِهُ وَلِي وَلَيْ وَلَهُ وَلَعَلَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَن السَّمَاءُ وَلَا الْمُسْتَقَدِمِينَ مِن مَا مَا اللّهُ مَا اللّهُ وَلَوْلُ مَا اللّهُ وَلَقَدْ عَلِمُنَا الْمُسْتَقَدِمِينَ مِن مَا فَهُ وَلَعُلُ مَن مَا مُؤْرُونَ وَ وَالْعَدُ خَلَقَنَا الْهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ فَا الْمُسْتَقَوْمِ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا الللّهُ اللّهُ وَلَهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللْهُ اللللللّهُ الللللْهُ الللللللّهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللللللّهُ الللللللْهُ الللللللْهُ اللللْهُ اللّهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ الللللللْفَالِ اللللللللّهُ الللللَّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ اللللللللللْمُ الللللْهُ اللللللللْمُ اللللللللللْفَا اللللللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ ا

يعرجون للملائكة وفي قالوا للكفّار، ومعنى يعرجون يصعدون، والمعني أن هؤلاء الكفّار لو رأوا أعظم آية لقالوا إنها تخييل أو سحر، وقرىء سكرت بالتشديد والتخفيف، ويحتمل أن يكون مشتقًا من السكر، فيكون معناه أجبرت أبصارنا فرأينا الأمر على غير حقيقته أو من السكر وهو السد فيكون معناه منعت أبصارنا من النظر ﴿بُرُوجًا﴾ يعني المنازل الاثني عشر ﴿ إِلاَّ مَن اسْتَرَقَ السَّمْعَ ﴾ استثناء من حفظ السماوات فهو في موضع نصب ﴿ مِن كُلُّ شَيْءٍ مَّوْزُونِ ﴾ أي مقدر بقدر، فالوزن على هذا استعارة وقيل المراد ما يوزن حقيقة كالذهب والأطعمة، والأول أعمّ وأحسن ﴿وَمَن لَّسْتُمْ لَهُ بِرَازِقِينَ﴾ يعني البهائم والحيوانات ومن معطوف على معايش وقيل على الضمير في لكم، وهذا ضعيف في النحو لأنه عطف على الضمير المخفوض من غير إعادة الخافض وهو قوي في المعنى أي جعلنا في الأرض معايش لكم وللحيوانات ﴿وَإِنْ مِّن شَيْءِ إِلاَّ عِندَنَا خَزَائِنُهُ ﴾ قيل يعني المطر، واللفظ أعمّ من ذلك، والخزائن المواضع الخازنة، وظاهر هذا أن الأشياء موجودة قد خلقت، وقيل ذلك تمثيل، والمعنى وإن من شيء إلا نحن قادرون على إيجاده وتكوينه ﴿بِقَدَرِ مَّعْلُومِ﴾ أي بمقدار محدود ﴿وَأَرْسَلْنَا الرِّيَاحَ لَوَاقِحَ ﴾ يقال لقحت الناقة والشجرة إذا حملت فهِّي لاقحة وألقحت الريح الشجر فهي ملقحة ولواقح جمع لاقحة، لأنها تحمل الماء أو جمع ملحقة على حذف الميم الزائدة ﴿وَلَقَدْ عَلِمْنَا الْمُسْتَقْدِمِينَ ﴾ الآية: يعني الأولين والآخرين من الناس، وذكر ذلك على وجه الاستدلال على الحشر الذي ذكر بعد ذلك في قوله: ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ هُوَ يَحْشُرُهُم ﴾ لأنه إذا أحاط بهم علمًا لم تصعب عليه إعادتهم وحشرهم، وقيل يعني مَن استقدم ولادةً وموتًا ومَن تأخّر، وقيل مَن تقدّم إلى الإسلام ومَن تأخر عنه ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِن صَلْصَالِ ﴾ الإنسان هنا هو آدم عليه السلام، والصلصال الطين اليابس الذي يصلصل أي يصوّت وهو غير مطبوخ فإذا طبخ فهو فخار ﴿مِّنْ حَمَا مَّسْنُونِ﴾

الحمأ الطين الأسود، والمسنون المتغيّر المنتن، وقيل إنه من أسنّ الما الإلا يغير، والتصريف يردّ هذا القول، وموضع من حماً صفة لصلصال: أي صلصال كائن من حماً ﴿ وَالْجَانَ خَلَقْتَاهُ ﴾ يراد به جنس الشياطين، وقيل إبليس الأول، وهذا أرجِح لقوله من قبل وتناسَّلْت الجنّ من إبليس وهو للجنّ كآدم للناس ﴿السَّمُومِ شَدَّة الْحَرّ ﴿ خَالِقٌ بَشَرًا ﴾ يعني ا آدم عليه السلام ﴿وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُوحِي﴾ يعني الروح الَّتي في الجسد، وأضاف الله تعالَىٰ الرَّوْح إلى نفسه إضافة ملك إلى مالك أي من الرَّوْح الذي هو لي وخلق من خلقي، وتقدُّم الكلام على سجود الملائكة في البقرة ﴿فَاخْرُجْ مِنْهَا﴾ أي من الجنّة أو من السماء ﴿قَالَ رَبُّ﴾ يقتضي إقراره بالربوبية وأن كفره كان بوجُّه غير الجحود، وهو اعتراضه على الله في أمره بالسجود لآدم ﴿ إِلَى يَوْمِ الْوَقْتِ الْمَعْلُومِ ﴾ اليوم الذي طلب إبليس أن ينظر إليه هو يوم القيامة، وقيل الوقت المعلوم الذي أنظر إليه هو يوم النفخ في الصور التفخة الأولى خُيْنَ يموت مَن في السموات ومَن في الأرض وكان سؤال إبليس الانتظار إلى يوم القيامة جهلاً منه ومغالطة إذ سأل ما لا سبيل إليه لأنه لو أُعطِيَ ما سأل لم يمت أبدًا لأنه لا يُمُوت ألحًا بعد البعث فلما سأل ما لا سبيل إليه: أعرض الله عنه، وأعطاه الانتظار إلى النفخة الأولى ﴿ فَبِمَا أَخْوَيْتَنِي ﴾ الباء للسببية أي لأغوينهم بسبب إغوائك لي، وقيل للقسم كأنه قال بقدرتك على إغوائي لأغويتهم، والضمير لذريّة آدم ﴿قَالَ هَذَا صِرَاطٌ عَلَيْ مُسْتَقِيمٌ ﴾ القائل لهذا هو الله تعالى، والإشارة بهذا إلى نجاة المخلصين من إبليس وأنه لا يقدر عليهم أو إلى تَقْسَيْمُ النَّاسُ إِلَى غُوى ومَّخْلُصُ ﴿ إِلاًّ عِبَادَكَ﴾ يحتمل أن يريد بالعبَّاد جَمَّتِيعُ الناش، فيتُخونُ قُوْلُهُ إِلاَّ مَنَ اتَّبِعِكَ استَثْنَاءُ مُتَصَّلَ أَوْ يُرَيدُ بِالعَبَادِ الْمُخْلُصِينَ فَيْكُونَ الاستثناءُ منقطعًا ﴿وَإِلَّى

لَمَوْعِدُهُمُ أَجْعِينَ ﴿ لَكُلُ اسَبَعَهُ أَبُوبِ لِكُلُ بَابِ مِنْهُمْ جُرُهُ مَقَسُومٌ ﴿ إِنَ الْمُتَقِينَ فِ جَنَاتِ وَعُيُونٍ ﴿ الْمُتَعَلِينَ ﴿ الْمُتَعَلَى اللّهِ عَامِينَ ﴾ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنَ غِلِّ إِخْوَانًا عَلَى سُرُرٍ مُعْتَوْدٍ ﴿ اللّهَ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

جَهَنّم لَمَوْعِدُهُم الضمير للغاوين ﴿لَهَا سَبْعَةُ أَبْوَاب ﴾ رُوِي أنها سبعة أطباق في كل طبقة باب، فأعلاها للمذنبين من المسلمين والثاني لليهود، والثالث للنصارى، والرابع للصابئين والخامس للمجوس، والسادس للمشركين، والسابع للمنافقين ﴿انْحُلُوهَا ﴾ تقديره يقال لهم الدخلوها والسلام يحتمل أن يكون التحية أو السلامة ﴿إِنْوَانَا ﴾ يعني أخوة المودة والإيمان وشَقَقابِلِينَ ﴾ أي يقابل بعضهم بعضًا على الأسرة ﴿نَصَبْ ﴾ أي تعب ﴿نَبِيء عِبَادِي ﴾ الآية أعلمهم والآية آية ترجية وتخويف ﴿وَنَبُهُم عَن ضَيْفِ إِبْرَاهِيم ﴾ ضيف هنا واقع على جماعة وهم الملائكة الذين جاؤوا إلى إبراهيم بالبشرى ﴿وَجِلُونَ ﴾ أي خانفون، والوجل الخوف وهم الملائكة الذين جاؤوا إلى إبراهيم بالبشرى ﴿وَجِلُونَ ﴾ أي خانفون، والوجل الخوف مَّسْنِي الْكِبَر ﴾ المعنى أبشرتموني بالولد مع أنني قد كبر سني، وكان حينئذ ابن مائة سنة، وقيل أكثر ﴿فَيْمَ تُبُشُرُونَ ﴾ قال ذلك على وجه التعجب من ولادته في كبره أو على وجه الاستبعاد، ولذلك قرىء تبشرون، بتشديد النون وكسرها على إدغام نون الجمع في نون الوقاية وبالكسر والتخفيف على حذف إحدى النونين وبالفتح وهي نون الجمع في نون الوقاية وبالكسر والتخفيف على حذف إحدى النونين وبالفتح وهي نون الجمع ﴿قَالُوا لِشَالُونَ ﴾ دليل على تحريم القنوط، وقرىء يقنط بفتح النون وكسرها وهما لغتان ﴿قَالَ فَمَا الضَّالُونَ ﴾ دليل على تحريم القنوط، وقرىء يقنط بفتح النون وكسرها وهما لغتان ﴿قَالَ فَمَا خَطْبُكُمْ ﴾ أي ما شأنكم، وبأي شيء جئتم.

﴿ إِلَى قَوْمٍ مُجْرِمِينَ ﴾ يعنون قوم لوط ﴿ إِلاَّ آلَ لُوطٍ ﴾ يحتمل أن يكون استثناء من قوم لوط فيكون منقطعًا لوصف القوم بالإجرام، ولم يكن آل لوط مجرمين ويحتمل أن يكون

استثناء من الضمير في المجرمين، فيكون متصلاً كأنه قال إلى قوم قد أجرموا كلهم إلا آل لوط فلم يجرموا ﴿إِلاَّ امْرَأْتُهُ﴾ استثناء من آل لوط، فهو استثناء من استثناء وقال الزمخشري إنما هو استثناء من الضمير المجرور في قوله لمنجوهم، وذلك هو الذي يقتضيه المعني ﴿ قَدَّرْنَا إِنَّهَا لَمِنَ الْغَابِرِينَ ﴾ الغابر يقال بمعنى الباقي، وبمعنى الذاهب وإنما أسند الملائكة فعل التقدير إلى أنفسهم، وهو لله وحده لما لهم من القرب والاختصاص بالله، لا سيما في هذه القضية، كما تقول خاصة الملك للملك دبرنا كذا ويحتمل أن يكون حكاية عن الله ﴿قَوْمٌ مُّنكَرُونَ ﴾ أي لا نعرفهم ﴿قَالُوا بَلْ جِثْنَاكَ بِمَا كَانُوا فِيهِ يَمْتَرُونَ ﴾ أي جئناك بالعذاب لقومك ومعنى يمترون يشكُّون فيه ﴿واتَّبِعْ أَذْبَارَهُمْ﴾ أي كن خلفهم أي في ساقتهم حتى لا يبقى منهم أحد وليكونوا قدّامه، فلا يشتغل قلبه بهم لو كانوا وراءه لخوفه عليهم ﴿وَلاَ يَلْتَفِتْ مِنكُمْ أَحَدٌ ﴾ تقدّم في هود ﴿وَامْضُوا حَيْثُ تُؤمّرُونَ ﴾ قيل هي مصر وقيل حيث هنا للزمان إذ لم يذكر مكان ﴿وَقَضَيْنَا إِلَيْهِ ذَلِكَ الْأَمْرَ﴾ هو من القضاء والقدر، وإنما تعدّى بإلي لأنه ضمن معنى أوحينا وقيل معناه أعلمناه بذلك الأمر ﴿أَنَّ دَابِرَ هَوْلاَءِ مَقْطُوعٌ﴾ هذا تُفسير لذلك الأمر، ودابر القوم أصلهم، والإشارة إلى قوم لوط ﴿مُصْبِحِينَ ﴾ في الموضعين أي إذا أصبحوا ودخلوا في الصباح ﴿وَجَاءَ أَهْلُ الْمَدِينَةِ يَسْتَبْشِرُونَ ﴾ المدينة هي سدوم واستبشار أهلها بالأضياف طمعًا أن ينالوا منهم الفاحشة ﴿قَالُوا أَوَ لَمْ نَنْهَكَ عَنِ الْعَالَمِينَ﴾ كانوا قد نهوه أن يضيف أحدًا ﴿قَالَ هَؤُلاَّءِ بَنَاتِي﴾ دعاهم إلى تزويج بناته ليَقِي بذلك أضيافه ﴿لَعَمْرُكَ﴾ قسم والعمر الحياة، ففي ذلك كرامة للنبي ﷺ، لأن الله أقسم بحياته، أو قبيل هو من قول الملائكة للوط وارتفاعه بالابتداء وخبره محذوف تقديره لعمرك قسمي واللام للتوطئة ﴿إِنَّهُمْ لَفِي سَكُرَتِهِمْ يَعْمَهُونَ﴾الضمير لقوم لوط، وسكرتهم ضلالهم وجهلهم، ويعمهون أي يتحيرون ﴿فَأَخَذَتْهُمُ الصَّيْحَةُ﴾ أي صيحة جبريل وهي أخله لهم ﴿مُشْرَقِينَ﴾

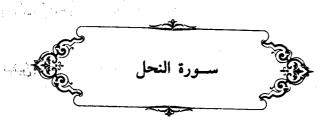
سَافِلُهَا وَأَمْطَرُنَا عَلَيْهِمْ حِجَارَةُ مِن سِجِيلٍ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنَتِ لِآمُتُوسِينَ ﴿ وَإِنَّهَا لِبَسِيلِ مُتَعِيمٍ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةِ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَإِن كَانَ أَصَّحَابُ الْأَيْكَةِ لَظَالِمِينَ ﴿ فَالنَّفَهُمْ وَإِنَّهُمْ وَالْمَوْنِ فَي وَالْمَوْنِ وَلَا لَمُؤْمَا وَالْمَرْسَلِينَ ﴿ وَالْمَالِمُ وَاللَّهُمْ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمْ وَاللَّهُمْ وَاللَّهُمْ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّوْنَ وَنَ اللَّهُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَمَا يَنْهُمُ مَا كَانُوا يَكْمِيمُونَ ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَوْنِ وَالْأَرْضَ وَمَا يَيْنَهُمْ اللَّهُ وَلَكَ السَّاعَةُ وَإِن كَالْمَالِي اللَّهُ وَلَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا كَانُوا يَكْمِيلُ ﴿ وَلَا خَلْقُنَا السَّمَوْنِ وَالْأَرْضَ وَمَا يَيْنَهُمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ فَي وَمَا خَلَقْنَا السَّمَوْنِ وَالْأَرْضَ وَمَا يَيْنَهُمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ فَي وَمَا خَلَقْنَا السَّمَوْنِ وَالْأَرْضَ وَمَا يَيْنَهُمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ فَي وَا خَلَقْنَا السَّمَوْنِ وَالْأَرْضَ وَمَا يَيْنَهُمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ فَي وَمَا خَلَقْنَا السَّمَوْنِ وَالْأَرْضَ وَمَا يَيْنَهُمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ فَي وَمَا خَلَقْنَا السَّمَوْنِ وَالْمَالِي الْعَلِيمُ فَى وَلَقَدْ ءَالْيَسَاعَةُ مَا السَّمَافِي وَلَا اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ الْمُؤْمِلُ وَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ الْمُؤْمِلُ وَلَا اللْمُؤْمِ الللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَالْمَالَالِي اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ وَلَى الللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا لَاللَّهُ وَالْمُؤْمِلُ وَلَيْ الْمُؤْمِلُ وَلَ

أي داخلين في الشروق وهو وقت بزوغ الشمس، وقد تقدّم تفسير ما بعد هذا من قصتهم في هود ﴿لُلْمُتَوسِّمِينَ﴾ أي للمتفرسين، ومنه فراسة المؤمن، وقيل للمعتبرين، وحقيقة التوسّم النظر إلى السيمة ﴿وَإِنَّهَا لَبِسَبِيل مُقِيمٍ أي بطريق ثابت يراه الناس والضمير للمدينة المهلكة ﴿وإن كَانَ أَضْحَابُ الأَيْكَةِ لَظَالِمِينَ ﴾ أصحاب الأيكة قوم شعيب والأيكة الغيضة من الشجر لما كفروا أضرمها الله عليهم نارًا ﴿وَإِنَّهُمَا لَبِإِمَام مُّبِينٍ﴾ الضمير في إنهما قيل إنه لمدينة قوم لوط وقوم شعيب، فالإمام على هذا الطريق: أي إنهما بطريق واضح يراه الناس، وقيل الضمير للوط وشعيب أي إنهما على طريق من الشرع واضح والأول أظهر ﴿أَضْحَابُ الْحِجْرِ﴾ هم ثمود قوم صالح، والحجر واديهم وهو بين المدينة والشام ﴿المُرْسَلِينَ﴾ ذكره بالجمع وإنما كذبوا واحدًا منهم وفي ذلك تأويلان أحدهما أن مَن كذب واحدًا من الأنبياء لزمه تكذيب الجميع لأنهم جاؤوا بأمر متَّفق من التوحيد، والثاني أنه أراد الجنس كقولك فلانًا يركب الخيل، وإن لم يركب إلاّ فرسًا واحدًا ﴿وَٱتْنِنَاهُمْ آيَاتِنَا﴾ يعني الناقة، وما كان فيها من العجائب ﴿وَكَانُوا يَنْجِتُونَ مِنَ الْجِبَالِ بُيُوتًا﴾ النحت النقر بالمعاويل وشبِّهها في الحجر والعود وشبَّه ذلك وكانوا ينقرون بيوتهم في الجبال ﴿آمِنِينَ﴾ يعني آمنين من تهدّم بيوتهم لوثاقتها، وقيل آمنين من عذاب الله ﴿إِلاَّ بِالْحَقِّ﴾ يعنى أنها لم تخلق عبثًا ﴿ فَاضْفَح الصَّفْحَ الْجَمِيلَ ﴾ قيل إن الصفح الجميل هو الذي ليس معه (عقاب و لا عتاب، وفي الآية مهادنة للكفّار منسوخة بالسيف ﴿وَلَقَدْ آتَيْنَاكَ سَبْعًا مِّنَ الْمَثَانِي﴾ يعني أم القرآن لأنها سبع آيات، وقيل يعنى السور السبع الطوال، وهي البقرة وآل عمران، والنساء والمائدة، والأنعام، والأعراف، والأنفال مع براءة، والأول أرجح لوروده في الحديث، والمثاني مشتق من التثنية وهي التكرير، لأن الفاتحة تكرر قراءتها في الصلاة، ولأن غيرها من السور تكرّر فيها القصص وغيرها، وقيل هي مشتقة من الثناء، لأن فيها ثناء على الله،

وَالْقُرْءَاتَ الْعَظِيمَ ﴿ لَا تَمُدَّنَ عَيْنَكَ إِلَى مَا مَتَعْنَا بِهِ ۚ أَذَوَ جَا مِنْهُ مَّ وَلَا يَعْزَنْ عَلَيْهِمْ وَأَخْفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُقْمِنِينَ ﴿ وَقُلْ إِنِتَ أَنَا النَّذِيرُ الْمُسِيثُ ﴿ كَمَا أَنزَلْنَا عَلَى الْمُقَتَسِمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ وَاللَّهُ مِنَا كَانُوا يَعْمَلُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَيْهَا مَا حَرَّ فَرَوْكَ وَلَا يَعْمَلُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَيْهَا مَا حَرَّ فَمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَيْهَا مَا حَرَّ فَمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَيْهَا مَا حَرَّ فَكُونَ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللّهُ الل

ومَن يحتمل أن تكون للتبعيض أو لبيانُ الجنس، وعطف القرآن على السبع المثاني الأنه يعني ما سواها من القرآن فهو عموم بعد الخصوص ﴿لاَ تَمُدُّنَّ عَيْنَيْكُ﴾ أي لا تنظر إلى ما متعناهم به في الدنيا كأنه يقول قد آتيناك السبع، المثاني والقرآن العظيم، فلا تنظر إلى الدنيا، فإن الذي أعطيناك أعظم منها ﴿أَزْوَاجًا مُّنْهُمْ ﴾ يعني أصنافًا من الكفّار ﴿وَلا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ ﴾ أي لا تتأسف لكفرهم ﴿وَاخْفِضْ جَنَاحَكَ ﴾ أي تواضع ولن ﴿لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ والجناح هنا استعارة ﴿كَمَا أَنْزَلْنَا عَلَى الْمُقْتَسِمِينَ ﴾ الكاف من كما متعلقة بقوله أنا النذير أي النذر قريشًا عذابًا مثل العذاب الذي أنزل على المقاسمين، وقيل متعلّق بقوله ولقد آتيناك أي أنزلنا عليك كتابًا كما أنزلنا على المقتسمين، واختلف في المقتسمين فقيل هم أهل الكتاب الذين آمنوا ببعض كتابهم وكفروا ببعضه، فاقتسموا إلى قسمين، وقيل هم قويش اقتسموا أبواب مكة في الموسم، فوقف كل واحد منهم على باب، يقول أحدهم هو أشاعره ويقول الآخر هو ساحر، وغير ذلك ﴿الَّذِينَ جَعَلُوا الْقُرْآنَ عِضِينَ ﴾ أي أجزاء، وقالوا فيه أقوالاً مختلفة وواحد عضين عضة وقيل هو من العضه وهو السحر، والعاضه الساحر؛ والمعنى على هذا أنه سحو، والكلمة محذوفة اللام ولامها على القول الأول واو وعلى الثاني هاء ﴿فَوَرَبُّكُ لَتَسْأَلَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ إن قيل في كيف يجمع بين هذا وبين قوله فيومنذ لا يسأل عن ذنبه اإنس ولا جانً؟ فالجواب أن السؤال المثبت هو على وجه الحساب والتوبيخ، وأن السؤال السنفي هو على وجه الاستفهام المحض لأن الله يعلم الأعمال فلا يحتاج إلى السؤال عنها ﴿فَاصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ ﴾ أي صرّح به وأنفذه ﴿إِنَّا كَفَيْنَاكَ الْمُسْتَهْرِئِينَ ﴾ يعني قوامًا من أهل مكة العلكهم الله بأنواع الهلاك من غير سعي النبي على النبي على العاصي بن وائل، والأسود بن عبد المطلب، والأسود بن عبد يغوث، وعدي بن قيس، وقيضة هلاكهم مذكورة في السير، وقيل الذين قتلوا ببدر كأبي جهل وعتبة بن ربيعة وشيبة بان ربيعة وأميّة بن خلف وعقبة بن معيط أبي وغيرهم، والأول أرجح، لأن الله كفاهم النّاهم بمكة قبل الهجرة ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّكَ يَضِيقُ صَدْرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴾ تسلية النبي عَلَيْ وتأنيس ٱلسَّنجِدِينَ ﴿ وَأَعْبُدُ رَبَّكَ حَتَّى يَأْنِيكَ ٱلْيَقِيثُ ﴿

﴿حَتَّى يَأْتِيَكَ الْيَقِينُ﴾ أي الموت.



مكية إلا الآيات الثلاث الأخيرة فمدنية وآياتها ١٢٨ نزلت بعد الكهف

## بنسير الله النخب التحسير

أَنَىَ أَمْرُ اللَّهِ فَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ سُبْحَننَهُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ يُنَزِّلُ الْمَلَتِ كَةَ بِالرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَىٰ مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ \* أَنْ أَنذِرُوٓا أَنَّهُ لَآ إِلَكَ إِلَّا أَنَا فَأَتَّقُونِ ۞ خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ بِالْحَقَّ

# بِسْم اللَّهِ الرَّحمٰن الرّحيم

﴿ أَنَّى أَمْرُ اللَّهِ ﴾ قيل يعني القيامة، وقيل النصر على الكفّار، وقيل عذاب الكفّار في الدنيا، ووضع الماضي مواضع المستقبل لتحقق وقوع الأمر ولقربه، ورُوِيَ أنها لمّا نزلت وثب رسول الله ﷺ قائمًا فلما قال فلا تستعجلوه سكن ﴿ يُنَزِّلَ الْمَلاَئِكَةَ بِالرُّوحِ ﴾ أي بالنبوة وقيل بالوحي ﴿ خَلَقَ الإنسانَ مِن نُطفة إي من نطفة المني، والمراد جنس الإنسان ﴿ فَإِذَا هُو خَصِيمٌ مُبِينٌ ﴾ فيه وجهان أحدهما أن معناه متكلم يخاصم عن نفسه والثاني يخاصم في ربّه ودينه، وهذا في الكفّار والأول أعم ﴿ لَكُمْ فِيهَا دِفْ اللهِ أي ما يتدفأ به، يعني ما يتخذ من جلود الأنعام وأصوافها من الثياب، ويحتمل أن يكون قوله لكم متعلقًا بما قبله أو بما بعده ويختلف الوقوف باختلاف ذلك ﴿ وَمَنَافِعُ ﴾ يعني شرب ألبانها والحرث بها وغير ذلك ﴿ وَمَنَافِعُ ﴾ يعني شرب ألبانها والحرث بها وغير ذلك ﴿ وَمِنْهُ عَلَى المَنافع ﴿ وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالٌ حِينَ يريد بالمنافع الأكل فيكون الأكل أمرًا زائدًا عليها أو يريد بالمنافع الأكل وغيره ثم جرّد ذكر الأكل لأنه أعظم المنافع ﴿ وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالٌ حِينَ يريد بالمنافع المنافع المنافع أولَكُمْ فِيهَا جَمَالٌ حِينَ

تَعَكَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِن نُطَفَةٍ فَإِذَا هُو حَصِيمُ مُّبِينٌ ﴿ وَٱلْأَنْعَامَ خَلَقَهَا لَكُمْ فِيها جَمَالٌ حِينَ تَرْيِحُونَ خَلَقَها لَكُمْ فِيها جَمَالٌ حِينَ تَرْيِحُونَ وَحِينَ تَسْرَحُونَ ﴿ وَلَكُمْ فِيها جَمَالٌ حِينَ تَرْيَحُونَ وَحِينَ تَسْرَحُونَ ﴿ وَلَا يَشِيعُ وَمِنْهَا تَأْتُكُونُواْ بِلِغِيهِ إِلَّا بِشِقِ ٱلْأَنفُسُ إِلَى رَبّكُمْ وَحِينَ تَسْرَحُونَ ﴿ وَلَا يَسْلَمُ اللّهِ عَلَى وَالْغَيْلُ وَالْإِعَالُ وَالْحَمِيرَ لِتَرْكَبُوها وَزِينَةً وَيَعْلَقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ وَعَلَى لَكُمْ مِنْ السّمَاءِ اللّهِ قَصْدُ ٱلسّكِيلِ وَمِنْهَا جَآيِرٌ وَلَوْ شَآءَ لَمَدَى اللّهُ عَينَ ﴿ وَمِنْهَا عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَالْحَمِيرَ لِتَرْكَبُوها وَزِينَةً وَيَعْلَقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ وَعَلَى اللّهُ وَمَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَمِنْهَا جَآيِرٌ وَلَوْ شَآءَ لَمَدَى اللّهُ عَينَ اللّهُ وَمِنْ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ وَمَنْ عَلْكَ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَمِنْ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ مُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

تُريحُونَ وَحِينَ تَسْرَحُونَ ﴾ الجمال حُسن المنظر وحين تريحون يعنى حين تردونها بالعشيّ إلى المنازل، وحين تسرحون حين تردّونها بالغداة إلى الرعى، وإنما قدّم تريحون على تسرحون لأن جمال الأنعام بالعشي أكثر لأنها ترجع وبطونها ملأى وضروعها حافلة ﴿وَتَحْمِلُ أَثْقَالَكُمْ ﴾ يعنى الأمتعة وغيرها وقيل أجساد بني آدم ﴿إِلَى بَلَدِ ﴾ أي إلى أي بلد توجّهتم، وقيل يعني مكة ﴿بِشِقّ الأَنْفُسِ﴾ أي بمشقة ﴿لِتَزكَبُوهَا وَزِينَةً﴾ استدلّ بعض الناس به على تحريم أكل الخيل والبغال والحمير، لكونه علَّل خلقتها بالركوب والزينة دون الأكل ونصب زينة على أنه مفعول من أجله، وهو معطوف على موضع لتركبوها ﴿وَيَخْلُقُ مَا لاَ تَعْلَمُونَ﴾ عبارة على العموم أي أن مخلوقات الله لا يحيط البشر بعلمها، وكل ما ذكر في هذه الآية شيئًا مخصوصًا فهو على وجه المثال ﴿وَعَلَى اللَّهِ قَصْدُ السَّبِيلِ ﴾ أي على الله تقويم طريق الهدى بنصب الأدلة وبعث الرسل والمراد بالسبيل هنا الجنس، ومعنى القصد القاصد الموصل، وإضافته إلى السبيل من إضافة الصفة إلى الموصوف ﴿وَمِنْهَا جَائِرٌ ﴾ الضمير في منها يعود على السبيل إذ المراد به الجنس ومعنى الجائر: الخارج عن الصواب: أي ومن الطريق جائر كطريق اليهود والنصارى وغيرهم ﴿مَاءَ لَّكُمْ﴾ يحتمل أن يتعلق لكم بأنزل أو يكون في موضع خبر لشراب، أو صفة لسماء ﴿وَمِنْهُ شَجَرٌ ﴾ يعني ما ينبت بالمطر من الشجر ﴿فِيهِ تُسِيمُونَ ﴾ أي ترعون أنعامكم ﴿وَمَا ذَرَأَ لَكُمْ فِي الْأَرْضِ ﴾ يعني الحيوان والأشجار والثمار وغير ذلك ﴿مُخْتَلِفًا أَلْوَانُهُ﴾ أي أصنافه وأشكاله ﴿لَحْمًا طَرِيًّا﴾ يعني

يَذَكُرُونَ ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى سَخَّرَ ٱلْبَحْرَ لِتَأْكُلُواْ مِنْهُ لَحْمَا طَرِيًا وَتَسْتَخْرِجُواْ مِنْهُ حِلْيَةٌ تَلْبَسُونَهَا وَتَرَى ٱلْفُلْكَ مَوَاخِرَ فِيهِ وَلِتَسْتَغُواْ مِن فَضَّلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴿ وَالْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِى أَن تَبِيدَ بِكُمْ وَأَنْهَ رَا وَشُبُلَا لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴿ وَعَلَمَتُ وَاللّهُ مَا تَشِيدُ وَعَلَمَ اللّهِ وَالنَّعَلُونَ ﴿ وَعَلَمَتُ وَاللّهُ مِنْهُ اللّهُ لَعَلَى اللّهُ لَعَلْورَ فَي وَاللّهُ مَا تُسِرُونَ وَمَا تُعَلِّونَ فَي وَاللّهُ مَا اللّهِ لَا تَحْصُوهَا فَي اللّهُ لَعَلَومَ لَكُونَ اللّهُ وَاللّهُ مَا تُسِرُونَ وَمَا تُعَلِّومَ فَي اللّهُ اللّهُ وَلَا تُعَلّمُ مَا اللّهُ لِللّهُ وَلَا تُعَلّمُ مَا اللّهِ لَا تَحْصُوهَا إِن اللّهُ لَلْهُ لَعَلَى اللّهُ اللّهُ لِلللّهُ لَمَا اللّهُ لَا تَعْمُونَا وَاللّهُ اللّهُ لَا تُعْمَلُونَا إِلَى اللّهُ لَعَنْ اللّهُ اللّهُ لَا تُعْمَلُوهَا إِلَى اللّهُ لَعَلَى اللّهُ اللّهُ لِلللّهُ اللّهُ لَا تُعْمَلُوهَا إِلَى اللّهُ لَعَلَمُ اللّهُ لِلللّهُ اللّهُ لَا تُعْمُونَا إِلَى اللّهُ لَعَلَمُ اللّهُ اللّهُ لِلللّهُ لَا تُعْمُلُوهُمُ اللّهُ لِلللّهُ لَا تُعْمُلُوهُمُ اللّهُ لَلْهُ لَا تُعْمَلُوهُمَا اللّهُ لَا اللّهُ لِلللّهُ لَا تُعْمُلُوهُمَا اللّهُ لِلللّهُ لَا عُمْلًا اللّهُ لَلْهُ لَا اللّهُ لَا عُنْ اللّهُ لَا عُنْهُ اللّهُ اللّهُ لَا اللّهُ لَلْهُ لَلْهُ لَمْ اللّهُ لَا اللّهُ لَا عُنْهُ اللّهُ لَا اللّهُ لَاللّهُ لَا اللّهُ لَلْهُ لَا اللّهُ لَلْهُ لَا اللّهُ لَلْهُ اللّهُ اللّهُ لَلْهُ اللّهُ لَا اللّهُ لَا اللّهُ لَا اللّهُ لَلْهُ اللّهُ لَلْهُ لَا اللّهُ لَا اللّهُ لَا اللّهُ لَا اللّهُ لَا اللّهُ لَلْهُ لَا اللّهُ لَلْهُ لَا اللّهُ لَا اللّهُ لَلْهُ اللّهُ اللّه

الحوت ﴿ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا ﴾ يعنى الجواهر والمرجان ﴿ مَوَاخِرَ فِيهِ ﴾ جمع ماخرة يقال مخرب السفينة، والمخر شق الماء، وقيل صوت جرى الفُلْك بالرياح ﴿لِتَبْتَغُوا مِن فَضْلِهِ﴾ يعني في التجارة وهو معطوف على لتأكلوا ﴿وَأَلْقَى فِي الأَرْض رَوَاسِيَ أَنْ تَمِيدَ بِكُمْ ﴾ الرواسي الجبال، واللفظ مشتق من رسا إذا ثبت، وأن تميد في موضع مفعول من أجله، والمعنى أنه ألقى الجبال في الأرض لئلا تميد الأرض ورُويَ أنه لما خلق الله الأرض جعلت تميد فقالت الملائكة لا يستقر على ظهر هذه أحد فأصبحت وقد أرست بالجبال ﴿وَأَنْهَارًا ﴾ قاله ابن عطية أنهارًا منصوب بفعل مضمر تقديره وجعل أو خلق أنهارًا قال وإجماعهم على إضمار هذا الفعل دليل على أن ألقى أخص من جعل وخلق: ولو كانت ألقى بمعنى خلق: لم يحتج إلى هذا الإضمار ﴿وَسُبُلاً﴾ يعني الطرق ﴿وَعَلاَمَاتِ﴾ يعني ما يستدل به على الطرق من الجبال والمناهل وغير ذلك، وهو معطوف على أنهاراً وسُبُلاً قال ابن عطية هو نصب على المصدر أي لعلكم تعتبرون، وعلامات أي عبرة وأعلامًا ﴿وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ﴾ يعني الاهتداء بالليل في الطرق، والنجم هنا جنس، وقيل المراد الثريا والفرقدان، فإن قيل: قوله وبالنجم هم يهتدون مخرج عن سنن الخطاب وقدّم فيه النجم كأنه يقول وبالنجم خصوصًا هؤلاء خصوصًا يهتدون فمن المراد بهم؟ فالجواب أنه أراد قريشًا لأنهم كان لهم في الاهتداء بالنجم في سيرهم علم لم يكن لغيرهم، وكان الاعتبار ألزم لهم فخصصوا، قال ذلك الزمخشري ﴿أَفَمَن يَخْلُقُ كَمَن لاَ يَخْلُقُ﴾ تقرير يقتضي الردّ على مَن عبد غير الله، وإنما عبّر عنهم بمن لأن فيهم مَن يعقل ومَن لا يعقل، أو مشاكلة لقوله أفهن يخلق ﴿وَإِن تَعُدُّوا نِفْهَةَ اللَّهِ لِآيَتُخصُوهَا ﴾ ذكر من أول السورة إلى هنا أنواعًا من مخلوقاته تعالى على وجه الاستدلال بها على وحدانيته، ولذلك أعقبها بقوله: ﴿ أَفَمَن يَخُلُقُ كَمَن لا يَجْلُقُ ﴾، وفيها أيضًا تعداد لنعمه على خلقه ولذلك أعقبها بقوله: ﴿ وَإِن تَمُدُّوا نِغِمَةَ اللَّهُ إِلاَّ تُخِصُوهَا ﴾ ثم أعقب ذلك بقوله: ﴿إِن الله لغفور رحيم ﴾: أي يغفر لكم التقصير في شكر تجمه

﴿وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ لاَ يَخْلُقُونَ شَيْتًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴾ نفى عن الأصنام صفات الربوبية، وأثبت لهم أضدادها، وهي أنهم مخلوقون غير خالقين، وغير أحياء وغير عالمين بوقت البعث، فلما قام البرهان، على بطلان ربوبيتهم أثبت الربوبية لله وحده، فقال: ﴿ إِلهُ كُمْ إِلهٌ وَاحِدٌ ﴾ ﴿ أَمْوَاتٌ غَيْرُ أَخْيَاءٍ ﴾ أي لم تكن لهم حياة قطّ ولا تكون، وذلك أغرق في موتها ممّن تقدّمت له حياة ثم مات، ثم يعقب موته حياة ﴿وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ﴾ الضمير في يشعرون للأصنام وفي يبعثون للكفّار الذين عبدوهم، وقيل إن الضميرين للكفّار ﴿قُلُوبُهُم مُنكِرَةٌ﴾ أي تنكر وحدانية الله عزّ وجلّ ﴿لاَ جَرَمَ﴾ أي لا بدّ ولا شك، وقيل إن لا نفى لما تقدّم، وجرم معناه وجب، أو حق، وأن فاعلة بجرم ﴿أَسَاطِيرُ الأُوَّلِينَ﴾ أي ما سطّره الأوّلون، وكان النضر بن الحارث قد اتخذ كتاب تواريخ، وكان يقول إنما يحدّث محمد بأساطير الأوَّلين، وحديثي أجمل من حديثه، وماذا يجوز أن يكون اسمًا واحدًا مركباً من ما وذا، ويكون منصوبًا بأنزل أو أن تكون ما استفهامية في موضع رفع بالابتداء، وذا بمعنى الذي، وفي أنزل ضمير محذوف ﴿لِيَحْمِلُوا أَوْزَارَهُمْ ﴾ اللام لام العاقبة والصيرورة: أي قالوا أساطير الأوّلين، فأوجب ذلك أن حملوا أوزارهم وأوزار غيرهم، ويحتمل أن تكون للأمر ﴿بِغَيْرِ عِلْمِ﴾ حال من المفعول في يضلّونهم، أو من الفاعل ﴿فَأَتَى اللَّهُ بُنْيَانَهُم مِّنَ الْقَوَاعِدِ﴾ الآية: قيل المراد بالذين من قبلهم نمروذ، فإنه بني صرحًا ليصعد فيه إلى السماء بزعمه، فلما علا فيه فرسخين هدمه الله وخرّ سقفه عليه، وقيل المراد بالذين من قبلهم كلِّ مَن كفر من الأمم المتقدمة، ونزلت به عقوبة الله فالبنيان والسقف والقواعد على هذا تمثيل ﴿وَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَائِيَ﴾ توبيخ للمشركين وأضاف الشركاء إلى نفسه أي على زعمكم ودعواكم، وفيه تهكّم به ﴿الَّذِينَ كُنتُمْ تُشَاقُونَ فِيهِمْ﴾ أي تعادون من أجلهم فمَن

الَّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ إِنَّ الْحِزْى الْيُوْمَ وَالشُّوءَ عَلَى الْحَفِينِ الْآلِيْنَ تَنَوَفَنَهُمُ الْمَلَتِكَةُ ظَالِمِي الْفُسِيمِمُ فَالْقَوْا السَّلَمَ مَا حَثَنَا نَعْمَلُ مِن سُوَعً بَكَيْ إِنَّ اللّهَ عَلِيمًا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ الْمُأَكَمِينَ اللّهُ عَلِيمًا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ اللّهُ عَلَيمًا اللّهُ عَلِيمًا عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيمًا فَالْمَا كَاللّهُ عَلَيمًا اللّهُ اللّهُ عَلَيمًا اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَي اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

قرأ بكسر النون فالمفعول ضمير المتكلم وهو الله عز وجل، ومَن قرأ بفتحها فالمفعول محذوف تقديره تُعادون المؤمنين من أجلهم ﴿قَالَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ ﴾ هم الأنبياء والعلماء من كل أمة، وقيل يعني الملائكة، واللفظ أعمّ من ذلك ﴿ظَالِمِي اَنَفُسِهُم ﴾ حال من الضمير المفعول في تتوقّاهم ﴿فَالْقُوا السَّلَمَ ﴾ أي استسلموا للموت ﴿مَا كُنّا نَعْمَلُ مِن سُوءٍ ﴾ أي قالوا ذلك، ويحتمل قولهم لذلك أن يكونوا قصدوا الكذب اعتصامًا به كقولهم والله ربتا ما كنا مشركين أو يكونوا أخبروا على حسب اعتقادهم في أنفسهم فلم يقصدوا الكذب، ولكنه كذب في نفس الأمر ﴿بَلَى ﴾ من قول الملائكة للكفّار: أي قد كنتم تعلمون السوء.

﴿ وَقِيلَ لِلَّذِينَ اتَّقُوا مَاذَا أَنْزَلَ رَبُّكُمْ قَالُوا خَيْرًا ﴾ لما وصف مقالة الكفار الذين قالوا أساطير الأولين: قابل ذلك بمقالة المؤمنين، فإن قيل: لِمَ نصب جواب المؤمنين وهو قولهم خيرًا، ورفع جواب الكافرين وهو أساطير الأولين؟ فالجواب: أن قولهم خيرًا منصوب بفعل مضمر تقديره أنزل خيرًا، ففي ذلك اعتراف بأن الله أنزله، وأما أساطير الأولين فهو خبر ابتداء مضمر تقديره هو أساطير الأولين فلم يعترفوا بأن الله أنزله فلا وجه النصب، ولو كان منصوبًا لكان الكلام متناقضًا لأن قولهم أساطير الأولين يقتضي التكذيب بأن الله أنزله، والنصب بفعل مضمر يقتضي التصديق بأن الله أنزله، لأن تقديره أنزل، فإن تقديره أنزل، قلم على المؤلل الأولين فإنه غير مطابق للسؤال الذي قيل: يلزم مثل هذا في الرفع، لأن تقديره هو أساطير الأولين فإنه غير مطابق للسؤال الذي الله وماذا أنزل ربكم، فالجواب: أنهم عدلوا بالجواب عن السؤال فقالوا هو أساطير الأولين، ولم ينزله الله ﴿ لِلَّذِينَ أَحسَنُوا فِي هَذِهِ الدُنْهَا حَسَنَةٌ ﴾ ارتفع حسنة بالابتداء وللذين خيره، والجملة بدل من خيرًا، وتفسير للخير الذي قالوا، وقيل هي استثناف كلام الله تعالى، لا من كلام الذين قالوا خيرًا ﴿ جَنَّاتُ عَذِنِ ﴾ يحتمل أن يكون هو اسم الممدوج بنعم؛ فيكون مبتدأ وخبره فيما قبله أو خبر ابتداء مضمر، ويحتمل أن يكون مبتدأ وخبوه يدخلونها أو مبتدأ وخبره فيما قبله أو خبر ابتداء مضمر، ويحتمل أن يكون مبتدأ وخبوه يدخلونها أو مبتدأ وخبره فيما قبله أو خبر ابتداء مضمر، ويحتمل أن يكون مبتدأ وخبوه يدخلونها أو

تَعْمَلُونَ ﴿ هَمَا ظَلَمَهُمُ اللّهُ وَلَكِن كَانُوا اللّهُ الْمَلَتِ كَةُ أَوْ يَأْتِى أَمْرُ رَبِّكَ كَذَلِكَ فَعَلَ اللّهِنَ مِن فَيْلِهِمْ وَمَا ظَلَمَهُمُ اللّهُ وَلَكِن كَانُوا اللّهُمْ اللّهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ وَهَا فَالْمَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ فَا كَانُوا بِهِ مَا كَانُوا بِهِ مَا كَانُوا بِهِ مِسَتَهْ زِءُونَ ﴿ وَقَالَ الّذِينَ اَشْرَكُوا لَوْ شَآءَ اللّهُ مَا عَبَدُنا مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ كَذَلِكَ فَعَلَ اللّهِ مَا عَبُدُوا مِن مَنْ اللهِ مَن مَا يَعِمُ فَهَلَ عَلَى مِن مَنْ اللّهِ مَن وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَالْمَدْ مِن مَنْ اللهُ وَالْمَدْ مَن اللّهُ وَالْمَدُوا اللّهَ وَالْمَدْ اللّهُ وَمِنْهُم مَنْ حَقَّتَ عَلَيْهِ الضَّلَالَةُ فَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانظُرُوا اللّهُ وَمِنْهُم مَنْ حَقَّتَ عَلَيْهِ الضَّلَالَةُ فَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانظُرُوا اللّهُ وَمِنْهُم مَنْ حَقَّتَ عَلَيْهِ الضَّلَالَةُ فَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانظُرُوا اللّهُ مَن عَلْمُونَ فَي عَلَيْهِ الضَّلَالَةُ مَن يَعْمُوا فِي الْأَرْضِ فَانظُرُوا اللّهُ مَن عَلَيْهِ الضَّلِكُ اللّهُ مَن يَعْمُوا فِي اللّهُ وَمِنْهُم مَن عَلَيْهِ الضَّلَاقُ مَن يَعْمَلُوا فِي الْأَرْضِ فَانظُرُوا اللّهُ مَن عَلَيْهِ اللّهُ مَن يَعْمُونَ فَي اللّهُ مَن يَعْمُونَ فَلَيْ وَعَلّا عَلَيْهِ حَقَّ اللّهُ مَن يَعْمَلُ اللّهُ مَن يَعْمُونَ فَي فِي وَلِيعَلَمُ اللّهُ مَن يَعْولُ اللّهُ مَن يَعْمُونَ عَلَيْهُ وَمَا اللّهُ مَن يَعْمَونَ عَلَيْهُونَ فِيهِ وَلِيعَلَمُ اللّهُ مِن يَعْمُونَ فَي لِكُونَ عَلَيْهُ وَلَكُونَ فِيهِ وَلِيعَلَمُ اللّذِي كَغْتَولُونَ فِيهِ وَلِيعَلَمُ اللّذِي كَفْرَالْهُ مَن يَعْمُونَ اللّهُ مَن يَعْمَلُونَ فَيهِ وَلِيعَلَمُ اللّذِي كَفُونُ فِيهِ وَلِيعَلَمُ اللّذِي كَفُونُ فَيهِ وَلِيعَلَمُ اللّذِي كَفُونُ فَي اللّهُ مُن يَعْمُونَ اللّهِ اللّهُ مَن يَعْمُونَ فَيهِ وَلِيعَلَمُ اللّذِي مَنْ عَلَيْهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ عَلَى وَعَلّمُ اللّهُ مُن يَعْمَلُوا اللّهُ مَن يَعْمَلُونَ الللّهُ مُن يَعْمُونَ اللّهُ مُن يَعْمُونَ اللّهُ مُن يَعْمُونَ اللّهُ مُن يَعْمُونَ الللّهُ مُن يَعْمُونَ اللّهُ مُن يَعْمُونَ الللّهُ مُن يَعْمُونَ اللّهُ مُن يَعْمُونُ اللّهُ مُن يَعْمُونُ اللّهُ مُن يَعْمُونَ اللّهُ مُن اللّهُ مُن يَعْمُونُ الللّهُ مُن اللّ

مضمر تقديره لهم جنّات عدن ﴿ هَلْ يَنظُرُونَ ﴾ أي ينتظرون، والضمير للكفّار وإلا أن تأتيهم الملائكة يعنى لقبض أرواحهم ﴿أَوْ يَأْتِيَ أَمْرُ رَبِّكَ ﴾ يعنى قيام الساعة أو العذاب في الدنيا ﴿فَأَصَابَهُمْ سَيْئَاتُ مَا عَمِلُوا﴾ أي أصابهم جزاء سيئات ما عملوا ﴿وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزُءُونَ﴾ أي أحاط بهم العذاب الذي كانوا به يستهزؤون، وهذا تفسيره حيث وقع ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا عَبَدْنَا مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ ﴾ قالوا ذلك على وجه المجادلة والمخاصمة والاحتجاج على صحة فعلهم أي أن فعلنا هو بمشيئة الله فهو صواب، ولو شاء الله أن لا نفعله ما فعلناه، والردّ عليهم بأن الله نهى عن الشرك ولكنه قضى على من يشاء من عباده، ويحتمل أن يكونوا قالوا ذلك في الآخرة على وجه التمنّي فإن ﴿لَوْ﴾ تكون للتمنَّى والمعنى على هذا أنهم لمَّا رأوا العذاب تمنُّوا أن يكونوا لم يعبدوا غيره ولم يحرَّموا ما أحلَّ الله من البحيرة وغيرها ﴿فَإِنَّ اللَّهَ لاَ يَهْدِي مَن يُضِلُّ ﴾ قرىء بضم الياء وفتح الدال على البناء للمفعول أي لا يهدي غير الله مَن يضلُّه الله وقرىء يهدي بفتح الياء وكسر الدال، والمعنى على هذا لا يهدي الله مَن قضى بإضلاله ﴿وَمَا لَهُمْ مِّن نَّاصِرِينَ﴾ الضمير عائد على مَن يضلُّ، لأنه في معنى الجمع ﴿بَلَى﴾ ردّ على الذين أقسموا لا يبعث الله مَن يموت أي أنه يبعثه ﴿لِيُبَيِّنَ لَهُمُ الَّذِي يَخْتَلِفُونَ فِيهِ﴾ اللام تتعلق بما دلّ عليه بلي أي يبعثهم ليبيّن لهم، وهذا برهان أيضًا على البعث، فإن الناس مختلفون في أديانهم ومذاهبهم فيبعثهم الله ليبيّن لهم الحق فيمًا اختلفوا فيه ﴿إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءٍ﴾ الآية: برهان أيضًا على البعث لأنه داخل أَنَّهُمْ كَانُواْ كَنْ فَيْكُونُ ﴿ إِنَّمَا قُولْنَا لِثَنَ إِنَّا أَرْدَنَهُ أَن نَقُولَ لَهُ كُن فَيْكُونُ ﴿ وَاللَّيْنَ عَسَنَةٌ وَلِأَجْرُ الْاَحْرَةِ الْكُبُولُ وَ كَانُواْ هَا عُلِمُ وَلَا لَنَهُ وَاللَّهُ فَا اللَّهُ فَا حَسَنَةٌ وَلِأَجْرُ الْالْحِرةِ الْكُبُولُ وَ كَانُواْ مَعْلَمُونَ ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن فَلِكَ إِلَا رِجَالًا نُوجِي يَعْلَمُونَ ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن فَلِكَ إِلَا رِجَالًا نُوجِي يَعْلَمُونَ ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن فَلِيكَ إِلَا رِجَالًا نُوجِي يَعْلَمُونَ ﴿ وَالنَّيْرَةُ وَالزَّيْرُ وَالزَّيْرُ وَالزَّيْرُ وَالزَّيْرُ وَالزَّيْرَ وَالزَّيْرُ وَالزَيْرُ وَالْمَالِمُ وَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِن اللَّهُ عَلَى اللْعُلَامُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعُلِي اللَّهُ عَلَى اللْعُلِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعُلَامُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعُلِمُ اللَّهُ عَلَى الللللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الْعَلَامُ الْعَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللْعُلِمُ اللللَّهُ عَلَى الللللَّهُ عَلَى الللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللْعُلِي الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ اللللِهُ الللللِهُ اللللللِهُ الللِهُ اللللِهُ الللللِهُ الللللِهُ الللللِلْمُ الللَّهُ اللَّهُ الللللِهُ ا

تحت قدرة الله تعالى ﴿ وَالَّذِينَ هَاجَرُوا فِي اللَّهِ ﴾ يعني الذين هاجروا من مكة إلى أرض الحبشة، لأن الهجرة إلى المدينة كانت بعدها، وقيل نزلت في أبي جندل بن سهيل وخبره مذكور في السير في قصة الحديبية، وهذا بعيد لأن السورة نزلت قبل ذلك ﴿لَنَبَوْتَنَّهُمْ فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً﴾ وعنا أن ينزلهم بقعة حسنة وهيُّ المدينة التي استقروا بها، وقيل إل حسنة صفة لمصدر: أي نبوتتهم تبوئة حسنة وقرىء لتثوينهم بالثاء من الثوات ﴿ الَّذِينَ صَّبَرُوا ﴾ وصَفَ للذِّين هَاجِرُوا ، ويحتمل إعرابه أن يكُونٌ نعتًا أو على تقدير هم الدَّين أو مَناحُ الذُّينُ أ ﴿إِلاَّ رِجَالاً﴾ ردَّ على مَن استبعد أن يكون الرسول من البشر ﴿قَاسَالُوا أَهْلَ الدُّكُولَ ۖ لِيُعْنَيْ أحبار اليهود والنصاري أي لأن جميعهم يشهدون أن الرسول من البشر ﴿ بِالبَّيْمَاتِ وَالزُّبْرُ ﴾ يتعلق بأرسلنا الذي في أول الآية على التقديم والتأخير في الكلام، أو بأرسلنا مضمرًا وبيوحى أو بتعلمون ﴿وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذُّكْرَ﴾ يعني القرآن ﴿لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ﴾ يحتملُ أن يريد لتبيّن القرآن بسردك نصه وتعليمه للناس، أو لتبيّن معانيه بتفسير مشكله، فيدخل في هذا ما بيّنته السُّنّة من الشريعة ﴿أَفَأُمِنَ الَّذِينَ مَكَرُوا السَّيْقَاتِ﴾ يعنى كفّار قريش عند جمهور المفسرين، والسيئات تحتمل وجهين: أحدهما أن يريد به الأعمال السيئات: أي المعاصي فيكون مكروا يتضمن معنى عملوا، والآخر أن يريد بالمكرات السيئات مكرهم بالنبي صلِّي الله تعالى عليه وآله وسلم فيكون المكر على بابه ﴿أَوْ يَأْخُذُهُمْ فِي تَقَلِّبِهِمْ ﴾ يعني في أسفارهم ﴿فَمَا هُم بِمُعْجِزِينَ ﴾ أي بمفلتين حيث وقع ﴿أَوْ يَأْخُذُهُمْ عَلَى تَخُوُفِ ﴾ فيه وجهان أحدهما أن معناه على تنقص أي ينتقص أموالهم وأنفسهم شيئًا بعد شيء حتى يهلكوا من غير أن يهلكهم جملة واحدة، ولهذا أشار بقوله: ﴿فَإِنَّ رَبُّكُمْ لَرَؤُونٌ رَّحِيمٌ﴾، لأن الأخذ هكذا أخفّ من غيره، وقد كان عمرٌ بن الخطاب أشكل عليه معنى التخوّف في

ٱلْيَمِينِ وَٱلشَّمَآبِلِ سُجَّدًا يَتَهِ وَهُمُّ دَخِرُونَ ﴿ فَإِنَّ وَيَنَهِ يَسَجُدُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِ ٱلْأَرْضِ مِن دَابَّةٍ وَٱلْمَكَتِيكَةُ وَهُمْ لَا يَسْتَكَبِرُونَ ﴿ يَعَافُونَ رَبَّهُم مِن فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴿ إِنَّ هُوقَالَ ٱللَّهُ

الآية حتى قال له رجل من هذيل التخوّف التنقّص في لغتنا، والوجه الثاني أنه من الخوف أي يهلك قومًا قبلهم فيتخوّفوا هم ذلك، فيأخذهم بعد أن توقعوا العذاب وخافوه ذلك خلاف قوله وهم لا يشعرون ﴿ أَوَ لَمْ يَرُوا إِلَى مَا خَلَقَ اللَّهُ مِن شَيْءٍ يَتَفَيَّأُ ظِلاَّلُهُ ﴾ معنى الآية اعتبار بانتقال الظل، ويعنى بقوله ما خلق الله من شيء: الأجرام التي لها ظلال من الجبال والشجر والحيوان وغير ذلك، وذلك أن الشمس من وقت طلوعها إلى وقت الزوال يكون ظلُّها إلى جهة، ومن الزوال إلى الليل إلى جهة أخرى، ثم يمتدُّ الظلِّ ويعمُّ بالليل إلى طلوع الشمس، وقوله يتفيؤ من الفيء وهو الظل الذي يرجع بعكس ما كان غدوة، وقال رؤبة بن العجاج يقال بعد الزوال ظلِّ وفيء، ولا يقال قبله إلاَّ ظلَّ، ففي لفظة يتفيؤ هنا تجوز ما لوقوع الخصوص في موضع العموم لأن المقصود الاعتبار من أول النهار إلى آخره، فوضع يتفيؤ موضع ينتقل أو يميل والضمير في ظلاله يعود على ما أو على شيء ﴿ عَنِ الْيَمِينِ والشَّمَائِلِ ﴾ يعني عن الجانبين أي يرجع الظل من جانب إلى جانب، واليمين بمعنى الأيمان، واستعار هنا الأيمان والشمائل للأجرام، فإن اليمين والشمائل إنما هما في الحقيقة للإنسان ﴿ سُجَّدًا لُّلَّهِ ﴾ حال من الظلال، وقال الزمخشري حال من الضمير في ظلاله إذ هو بمعنى الجمع لأنه يعود على قوله من شيء، فعلى الأول يكون السجود من صفة الظلال، وعلى الثاني يكون من صفة الأجرام واختلف في معنى هذا السجود، فقيل عبر به عن الخضوع والانقياد، وقيل هو سجود حقيقة ﴿وَهُمْ دَاخِرُونَ﴾ أي صاغرون وجمع بالواو لأن الدخور من أوصاف العقلاء ﴿ ولِلَّهِ يَسْجُدُ مَا فِي السَّمَواتِ وَمَا فِي الأَرْضِ مِن دَابَّةٍ ﴾ يحتمل أن يكون من دابّة بيان لما في السماوات وما في الأرض معًا لأن كل حيوان يصحّ أن يوصف بأنه يدبّ، ويحتمل أن يكون بيانًا لما في الأرض خاصّة وإنما قال ما في السماوات وما في الأرض ليعمّ العقلاء وغيرهم، ولو قال مَن في السماوات لم يدخل في ذلك غير العقلاء قاله الزمخشري ﴿وَالْمَلاَئِكَةُ ﴾ إن كان قوله من دابّة بيانًا لما في السدلوات والأرض، فقد دخل الملائكة في ذلك، وكرر ذكرهم تخصيصًا لهم بالذكر وتشريفًا وإن كان من دابّة لما في الأرض خاصّة فلم تدخل الملائكة في ذلك فعطفهم على ما قبلهم ﴿ يَخَافُونَ رَبِّهُم مِّن فَوْقِهِم ﴾ هذا إخبار عن الملائكة وهو بيان نفي الاستكبار، ويحتمل أن يريد فوقية القدرة والعظمة أو يكون من المشكلات التي يمسك عن تأويلها، وقيل معناه

لَا نَنْخِذُوٓا إِلَىٰهَ بِنِ ٱثْنَيْنِ إِنَّمَا هُوَ إِلَهُ وَنِحِدُّ فَإِنِّنِي فَٱرْهَبُونِ ۞ وَلَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَمُ لَلِّينَ وَاصِبًا أَفَعَيْرَ اللَّهِ لَنَقُونَ ١ وَمَا بِكُم مِن يَعْمَةِ فَعِنَ اللَّهِ ثُمَّ إِذَا مَسَّكُمُ ٱلضُّرُ فَإِلَيْهِ تَعْفَرُونَ اللَّهِ ثُلَّا إِذَا كَشَفَ ٱلضُّرَّ عَنكُمْ إِذَا فَرِيقٌ مِّنكُم بِرَهِمْ يُشْرِكُونَ ۞ لِيكَفُرُواْ بِمَآ ءَانَيْنَهُمْ فَتَمَتَّعُوا ۖ فَسَوْفَ تَمْلَمُونَ ٥ وَيَجْعَلُونَ لِمَا لَا يَعْلَمُونَ نَصِيبًا مِمَّا رَزَقْنَاهُمُّ ثَاللَّهِ لَشَنَّلُنَّ عَمَّا كُنُتُمْ تَفْتَرُونَ ١ وَيَجْعَلُونَ لِلَّهِ ٱلْمَنْدَى سُيْحَنِنَةُ وَلَهُم مَّا يَشَّتُهُونَ ١٠٠٠ وَإِذَا لِمُثِّرَ أَحَدُهُم بِٱلْأَنْثِي ظُلَّ وَجَيْهُمُ مُسْوَدًا وَهُو يخافون أن يرسل عليهم عدابًا من فوقهم ﴿لاَ تَتَّخِذُوا إِلهَينِ الْمُنْفِي وصفه الإلهين بالثنين تأكيدًا وبيانًا للمعنى وقيل إن اثنين مفعول أول وإلهين مفعول ثانٍ ، قلا يكون في الحكالام تأكيد ﴿ فَإِيَّايَ فَارْهَبُونِ ﴾ خرج من الغيبة إلى التكلُّم، لأن الغائب هو المتكلم، وإيَّاي مفعوله بفعل مضمر ، ولا يعمل فيه فارهبون لأنه قد أخذ معموله ﴿وَلَهُ اللَّهِ لَنْ وَاصِبًا ﴾ أي واجبًا وثابتًا، وقيل دائمًا، وانتصابه على الحال من الدين ﴿ وَمَا بِكُم مِّن نَّعْمَا فَمَن اللَّهِ يحقمل أن تكون الواو اللاستئناف أو للحال فيكون الكلام متصلاً بما قبله : أي عَلَيْف تَتَّقُونَ غير الله ، وما بكم من نعمة فمنه وحده ﴿ فَإِلَيْهِ تَجْأَرُونَ ﴾ أي ترفعون أصواتكم بالاستخاثة والتضرع ﴿لِيَكُفُرُوا بِمَا آتَيْنَاهُمُ ﴾ اللام لام الأمر على وجه التهديد لقوله أبجاله القيمتعوا فسيوف تعلمون، فعلى هذا يبتدىء بها، وقيل هي لام العاقبة، فعلى هذا توصل بما قبلها لأنها في الأصل لام كي، وذلك بعيد في المعنى، والكفر هنا يحتمل أن يُريد به كفر النَّعَم لقوظه بما آتيناهم، أو كفر المجمود والشوك لقوله بربهم يشركون ﴿فَتَمَتَّعُوا ﴾ يريد التمتَّع في الفليان وذلك أمر حلى وجه التهديد ﴿وَيَجْعَلُونَ لِمَا لاَ يَعْلَمُونَ نَصِيبًا مُمَّا لِزَقْتَاهُمْ ﴾ الضمير افي يجعلون لكفّار العرب فإنها كانوا يجعلون للأصنام نصيبًا من ذبائلجهم وغيرها والمراه بقوله لما لا يعلمون اللاحسام، والضمير في لا يعلمون للكفّار أي لا يعلمون رأبُوبيتهم ببرهان ولا بحجَّة، وقيل الضمير في لا يعلمُون للأصنام أي الأشياء غير عالمية وهذا جُعَيْك ﴿ وَيَجْعَلُونَ لِلَّهِ البَّقَائِي ﴾ إشارة إلى قول الكفِّيار إن الملائكة بنات الله عنه نزّه تعالى نفسه عن ذلك بقوله: ﴿ شُلِحَانَهُ وَلَهُم مَّا يَشْتَهُونَ ﴾ المعنى أنهم يجعلون لأنفيههم ما يشتهون يعني ا بذلك الذكور من الأولاد، وأما الإعراب فيجون أن يكون ما يشتهون امبتك الخبوة المنجرةون قبله، وأن يكون مفعولاً بفعل مضمر تقديره ويجعلون الأنفسهم ما يشتهونه وأن يكون معطوفًا على البنات على أن هذا يمنعه البصريون، لأنه من باب ضربتني وكان يَلِزم جعلهم أن يقال الأنفسهم ﴿ وَإِذَا بُهِمْ لَحَدُهُم بِالأَنْتَى ظَلَّ وَجُهُهُ مُسْوَدً ۗ وَهُوَ كَنْظِهُمْ ﴾ إخباد يحيطُ لخاك العرب في كراهتهم البنات أوظل هنا يحتمل أن تكون على بابهاء أوسِمْعني صارف والسواد

عبارة عن العبوس والغمّ، وقد يكون معه سواد حقيقة، وكظيم قد ذكر في يوسف ﴿يَتَوَارَى مِنَ الْقَوْمِ ﴾ أي يستخفي من أجل سوء ما بُشَر به ﴿أَيُمْسِكُهُ عَلَى هُونِ أَمْ يَدُسُهُ فِي التُّرَابِ ﴾ المعنى يُدبر وينظر هل يمسك الأَنثى التي بُشّر بها على هوانٍ وَذُلُّ لها، أو يدفنها في التراب حية، وهي الموءودة، وهذا معنى يدسه في التراب ﴿مَثَلُ السَّوْءِ ﴾ أي صفة السوء من الحاجة إلى الأولاد وغير ذلك من صفة الافتقار والنقص ﴿ولِلَّهِ الْمَثَلُ الْأَعْلَى﴾ أي الوصف الأعلى من الغنى عن كل شيء والنزاهة عن صفات المخلوقين ﴿وَلَوْ يُوَاخِذُ ﴾ يعني لو يعاقبهم في الدنيا ﴿بِظُلْمِهِم﴾ أي بكفرهم ومعاصيهم ﴿مَّا تَرَكَ عَلَيْهَا﴾ الضمير للأرض ﴿مِن دَابَّةٍ﴾ يعمّ بني آدم وغيرهم وهذا يقتضي أن تهلك الحيوانات بذنوب بني آدم، وقد ورد ذلك في الأثر، وقيل يعني بني آدم خاصة ﴿وَيَجْعَلُونَ لِلَّهِ مَا يَكْرَهُونَ ﴾ يعني البنات ﴿أَنَّ لَهُمُ الْحُسْنَى﴾ أن بدل من الكذب، والحسنى هنا قيل هي الجنة، وقيل ذكور الأولاد ﴿وَأَنَّهُم مُّفْرَطُونَ﴾ بكسر الراء والتخفيف من الإفراط: أي متجاوزون الحدّ في المعاصي، أو بفتح الراء والتخفيف من الفرط أي معجلون إلى النار، وبكسر الراء والتشديد من التفريط ﴿فَهُوَ وَلِيْهُمُ الْيَوْمَ﴾ يحتمل أن يريد باليوم وقت نزول الآية أو يوم القيامة ﴿وَهُدِّي وَرَحْمَةٌ﴾ معطوفان على موضع لتبيّن، وانتصبا على أنهما مفعول من أجله: أي لأجل البيان والهدى والرحمة ﴿نُسْقِيكُم﴾ بفتح النون وضمّها لغتان، يقال سقى وأسقى ﴿مِمَّا فِي بُطُونِهِ﴾ الضمير للأنعام، وإنما ذكر لأنه مفرد بمعنى الجمع كقولهم ثوب أخلاق لأنه اسم جنس، وإذا أنَّث فهو جمع نعم ﴿مِن بَين فَرْثِ وَدَم﴾ الفرث هي ما في الكرش من الغدد، والمعنى أن الله

وَرِنْقًا حَسَنًا ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَدَ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿ وَأَوْحَىٰ رَبُكَ إِلَى النَّلِ آَنِ الْقَلِدِي مِنَ ٱلِلِهَالِ بُيُوتًا وَمِنَ الشَّيَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ ﴿ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ ﴿ مُنْ بُعُلُونِهَا شَرَاتُ الشَّيْرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ ﴿ مُنْ بُعُلُونِهَا شَرَاتُ اللَّهَ عَرَاتُهُ مَا يَعْرَفُ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنَ كُلِ الثَّمَرَتِ فَاسْلُكِى شَبْلَ رَبِكِ ذُلُكَ يَعْرِيمُ مِنْ بُعُلُونِهَا شَرَاتُ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ كُلِ الثَّمَرَتِ فَاسَلُكِى شَبْلَ رَبِكِ ذُلُكَ عَلَيْهُ مِنْ بُلُونَةً وَمِن كُلِ النَّهُ عَلَيْهُ وَمِن كُلِ اللَّهُ عَلَيْهُ وَمِن كُلِ اللَّهُ عَلَيْهُ وَمِن كُلِي مِن كُلِلْكَ لَايَةً لِقَوْمِ يَنْفَكَرُونَ ﴿ إِنَّ وَاللَّهُ خَلَقَاكُمْ فُونَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللِهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللِهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللْهُ اللْهُ عَلَيْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللْهُ عَلَيْهُ اللْهُ الْمُعَلِّمُ اللْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِ

يخلق اللبن متوسطًا بين الفرث والدم يكتنفانه، ومع ذلك فلا يغيّران له لونًا ولا طعمًا ولا رائحة، ومن في قوله مما في بطونه للتبعيض قوله من بين فرث لابتداء الغاية ﴿سَائِغًا للسَّارِبِينَ ﴾ يعني سهلاً للشرب حتى قيل لم يغص أحد قطّ باللبن ﴿وَمِن ثَمَوَاتِ النَّخِيلِ وَالأَعْنَابِ ﴾ المجرور يتعلق بفعل محذوف تقديره نسقيكم من ثمرات النخيل والأعناب أي من عصيرها، ويدل عليه نسقيكم الأول أو يكون من ثمرات معطوف على مما في بطونها أو يتعلق من ثمرات بتتخذون صفة لمحذوف تقديره شيئًا تتخذون ﴿سَكَرًا ﴾ يعني الخمر، ونزل ذلك قبل تحريمها فهي منسوخة بالتحريم، وقيل إن تتخذون ﴿سَكَرًا ﴾ يعني الخمر، ونزل ذلك قبل تحريمها فهي منسوخة بالتحريم، وقيل إن هذا على وجه المنة بالمنفعة التي في الخمر، ولا تعرض فيها لتحليل ولا تحريم، فلا نسخ، وقيل السكر المائع من هاتين الشجرتين كالخل والربّ والرزق الحَسَن: العنب والتمر والزبيب.

وَوَأُوْحَى رَبُكَ إِلَى النَّحٰلِ الوحي هنا بمعنى الإلهام، فإن الوحي على ثلاثة أنواع، وحي كلام، ووحي منام، ووحي إلهام ﴿أَنِ اتَّخِلِي مِنَ الْجِبَالِ بُيُوتًا وَمِنَ الشَّبَوِ وَمِمًا يَغْرِشُونَ ﴾ أن مفسّرة للوحي الذي أُوحي إلى النحل، وقد جعل الله بيوت النحل في هله الثلاثة الأنواع إما في البجال وكواها، وإما في متجوّف الأشجار وإما فيما يعرش بني آدم من الأجباح والحيطان ونحوها ومن في المواضع الثلاثة للتبعيض لأن النحل إنما تتخذ بيوتًا في بعض الجبال، وبعض الشجر، وبعض الأماكن وعرش معناه هيّا أو بني، وأكثر ما يستعمل فيما يكون من الأغصان والخشب ﴿ثُمّ كُلِي مِن كُلِّ الثّمَرَاتِ ﴾ عطف كلي على التخذيي، فيما يكون من الأغصان والخشب ﴿ثُمّ كُلِي مِن كُلِّ الثّمَرَاتِ ﴾ عطف كلي على التخذيي، ومن للتبعيض، وذلك أنها إنما تأكل النوار من الأشجار، وقيل المعنى من كل الثمرات التي تشتهيها ﴿فَاسُلُكِي سُبُلَ رَبُكِ ﴾ يعني الطرق في الطيران، وأضافها إلى الرب لأنها ملكه وضلقه ﴿فَاسُلُكِي سُبُلَ رَبُكِ ﴾ يعني الطرق في الطيران، وأضافها إلى الرب لأنها ملكه قط على النحل طريق أو حالاً من النجل أي منه أبيض وأصفر وأحمر ﴿فِيهِ شِفَاءٌ لَلنّاسِ ﴾ قط على النحل هرفية شِفَاءٌ لَلنّاسِ ﴾ قط على النحل هرفية شِفَاءٌ لَلنّاسِ ﴾ المن أكثر الأدوية مستعملة من العسل كالمعاجين والأشربة النافية من الضمير للعسل، لأن أكثر الأدوية مستعملة من العسل كالمعاجين والأشربة النافية من الأمراض وكان ابن عمر يتداوى به من كل شيء، فكأنه أخذه على العموم وعلى ذلك

مَّن يُرَدُّ إِلَى أَرْذَلِ ٱلْعُمُرِ لِكَى لَا يَعْلَمَ بَعْدَ عِلْمِ شَيْئًا إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ قَدِيرٌ ﴿ وَاللَّهُ فَضَلَ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضِ فَي الرِّزْقِ فَمَا ٱلَّذِي فَضِلُوا بِرَآدِى رِزْقِهِ مَ عَلَى مَا مَلَكَ أَيْمَنُهُمْ فَهُمْ فِيهِ سَوَآءٌ أَفَينِعْمَةِ اللَّهِ يَجْمَدُون ﴿ وَهَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَن أَنْوَجِكُم بَنِينَ وَحَفَدَةً يَجْمَدُون ﴿ وَإِنَّهُ مَعْلَ لَكُمْ مِن أَنْوَجِكُم بَنِينَ وَحَفَدَةً وَرَزْقَكُم مِن ٱلطَّيِبَنَتِ أَفِي البَّعِلِ يُؤْمِنُون وَبِنِعْمَتِ اللَّهِ هُمْ يَكُفُرُون ﴿ وَيَعْبَدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَمْ اللَّهُ لَهُمْ رِزْقًا مِن ٱلسَّمَونِ وَالْأَرْضِ شَيْنَا وَلَا يَسْتَطِيعُونَ ﴿ فَلَا تَضْرِبُوا لِلَّهِ ٱلْأَمْثَالُ إِنَّ اللَّهَ مَا لَا لَهُمْ رِزْقًا مِن ٱلسَّمَونِ وَالْأَرْضِ شَيْنَا وَلَا يَسْتَطِيعُونَ ﴿ فَلَا تَضْرِبُوا لِلَّهِ ٱلْأَمْثَالُ إِنَّ اللَّهَ مَا لَا

الحديث عن النبي ﷺ أن رجلاً جاء إليه، فقال إن أخي يشتكي بطنه، فقال اسقه عسلاً، فذهب ثم رجع فقال قد سقيته فما نفع، قال فاذهب فاسقه عسلاً فقد صدق الله وكذب بطن أخيك، فسقاه فشفاه الله عزَّ وجلَّ ﴿ إِلَى أَرْذَكِ الْعُمُر ﴾ أي إلى أخسَّه وأحقره، وهو الهرم وقيل حدّه خمسة وسبعين عامًا، وقيل ثمانون، والصحيح أنه لا يحصر إلى مدة معينة، وأنه يختلف بحسب الناس ﴿لِكَيْ لاَ يَعْلَمُ بَعْدَ عِلْم شَيْتًا﴾ اللام لام الصيرورة أي يصير إذا هرم لا يعلم شيئًا بعد أن كان يعلم قبل الهرم، وليس المراد نفي العلم بالكليّة، بل ذلك عبارة عن قلَّة العلم لغلبة النسيان، وقيل المعنى لئلاَّ يعلم زيادة على علمه شيئًا ﴿وَاللَّهُ فَضَّلَ بَعْضُكُمْ عَلَى بَعْض فِي الرِّزْق ﴾ الآية في معناها قولان: أحدهما أنها احتجاج على الوحدانية كأنه يقول أنتم لا تسوّون بين أنفسكم وبين مماليككم في الرزق، ولا تجعلونهم شركاء لكم، فكيف تجعلون عبيدي شركاء لي، والآخر أنها عتاب وذمّ لمّن لا يُحسِن إلى مملوكه حتى يرد ما رزقه الله عليه كما جاء في الحديث: أطعموهم مما تأكلون واكسوهم مما تلبسون، والأول أرجح ﴿ أَفَبِنِعْمَةِ اللَّهِ يَجْحَدُونَ ﴾ الجحد هنا على المعنى الأول إشارة إلى الإشراك بالله، وعبادة غيره، وعلى المعنى الثاني إشارة إلى جنس المماليك فيما يجب لهم من الإنفاق ﴿وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُم مِّن أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجًا﴾ يعني الزوجات، ومن أنفسكم يحتمل أن يريد من نوعكم وعلى خلقتكم، أو يريد أن حوّاء خلقت من ضلع آدم، وأسند ذلك إلى بنى آدم لأنهم من ذريّته ﴿وحَفَدَةُ جمع حافد قال ابن عباس: هم أولاد البنين، وقيل الأصهار، وقيل الخدم، وقيل البنات إلاّ أن لفظ المذكور لا يدلّ عليهم، والحَفَدَة في اللغة الخدمة ﴿وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ ﴾ الآية: توبيخ للكفّار، وردّ عليهم في عبادتهم للأصنام، وهي لا تملك لهم رزقًا، وانتصب رزقًا لأنه مفعول بيملك، ويحتمل أن يكون مصدراً أو اسمًا لما يرزق، فإن كان مصدرًا فإعراب شيئًا مفعول به، لأن المصدر نصيب المفعول، وإن كان اسمًا فإعراب شيئًا بدل منه ﴿وَلاَ يَسْتَطِيعُونَ﴾ الضمير عائد على ما لأن المراد به

يَعْلَدُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ١ ﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا عَبْدُا مَّمْلُوكًا لَا يَقْدِرُ عَلَى فَيَءِ وَمَن رَّزَقْنَا ثُهُ مِنَّا رِزْقًا حَسَنًا فَهُوَ يُنفِقُ مِنْهُ سِرًا وَجَهُرًّا هَلْ يَسْتَوُونَ ۚ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ بَلَ ٱحْجَثُرُهُمْ كَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا رَّجُلَيْنِ أَحَدُهُ مَا آَبُكُمُ لَا يَقَدِرُ عَلَى شَوَى وَهُوَ كَلَّ عَلَى مَوْلَئَهُ أَيْنَمَا يُوَجِّهِةُ لَا يَأْتِ بِخَيْرٍ هَلْ يَسْتَوِى هُوَ وَمَن يَأْمُرُ بِٱلْمَدْلِ وَهُوَ عَلَى جِبَرَطٍ مُّسْتَقِيعٍ ۞ وَلِلَّهِ غَيْبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَاۤ أَمْرُ ٱلسَّاعَةِ إِلَّا كَلَمْحِ ٱلْمَصَرِ أَوْهُوَ أَقْرَابُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَى حَمَّلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ وَاللَّهُ أَخْرَجَكُم مِّنْ بُطُونِ أُمَّهَا يَكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَارَ وَٱلْأَفْءِدَةٌ لَعَلَّكُمْ تَشَكِّرُونَ ﴿ الْكَا يَرُوا إِلَى ٱلطَّيْدِ مُسَخَّرَتٍ فِ جَوِّ ٱلسَّكَمَاءِ مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا ٱللَّهُ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَكَ ۖ لِقَوْمٍ يُوَمِنُوكَ ﴿ وَٱللَّهُ ۗ جَعَلَ لَكُمْ مِن بُيُوتِكُمْ سَكُنًّا وَجَعَلَ لَكُرْ مِن جُلُودِ ٱلْأَنْعَامِ بُيُوتًا تَسْتَخِفُونَهَا يُومَ ظُعَنِكُمْ وَيَوْم الإلهية، ونفي الاستطاعة بعد نفي المُلْلَث، لأن نفيها أبلغ في الذَّم ﴿ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلاً عَبُدًا مَّمْلُوكَا ﴾ الآية: مثل لله تعالى وللأصنام، فالأصنام كالعبد المملوك الذي لا يقدر على شيء، والله تعالى له الملك، وبيده الرزق ويتصرّف فيه كيف يشاء، فكيف يسوّي بينه وبين الأصنام، وإنما قال لا يقدر على شيء لأن بعض العبيد يقدرون على بعض الأمور كالمكاتب والمأذون له ﴿وَمَن رَّزَقْنَاهُ مِن هِنا نكرة موصوفة، والمراديها مَن هو حِرٍّ قايدٍ كأنه قال وحرًّا وزقناه ليطلق عبدًا، ويحتمل أن تكون موصولة ﴿ هَلْ يَسْتَوُونَ ﴾ أي هل يستوي العبيد والأحرار الذين ضرب لهم المثل ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ﴾ شكرًا لِلَّهِ على بيان هذا المثال ووضوح الحق ﴿ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ يعني الكفّار ﴿ وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلاً رَّجُلَيْنِ أَحَدُهُمَا أَيْكُمُ الآية: مثل لله تعالى وللأصنام كالذي قبله، والمقصود منهما إبطال مذاهب المشركين، وإثبات الوحدانية لله تعالى، وقيل إن الرجل الأبكم أبوجهل، والذي يأمر بالعدل عمّاد بن ياسر، والأظهر عدم التعيين ﴿ وَهُو كُلُّ عَلَى مَوْلاً ﴾ الكلِّ الثقيل يعني أنه عيال على وليّه أو سيّده، وهو مثل للأصنام والذي يأمر بالعدل هو الله تعالى ﴿وَمَا أَمْرُ السَّاعَةِ إلاَّ كَلَمْحِ البَصَرِ أَو هُو أَقْرَبُ ﴾ بيان لقدرة الله على إقامتها، وأن ذلك يسير عليه كقوله: ﴿مَا خَلَقَكُم وَلاَ بَعَثَكُم إِلاّ كَنَفْسِ وَاحِدة﴾ [لقمان: ٢٨]، وقيل المراد سرعة إتيانها ﴿ وَاللَّهُ أَخْرَجَكُم مِّن بُطُونِ أُمَّهَا تِكُمْ ﴾ الأمهات جمع أم زيدت فيه الهاء فرقًا بين مَنْ يعقِل ومَن لا يعقل، وقرىء بضم الهمزة وبكسرها إتباعًا للكسرة قبلها ﴿فِي جَوِّ السَّمَاءِ ﴾ أي في الهواء البعيد من الأرض ﴿ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُم مِّن بُهُوتِكُمْ سَكَنًا ﴾ السكن مصدر يوصف به

إِقَامَتِكُمْ وَمِنْ أَصْوَافِهَا وَأَوْبَارِهَا وَأَشْعَارِهَا أَنْنَا وَمَتَاعًا إِلَى حِينِ ﴿ وَاللّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِمَّا الْحَرَّ خَلَقَ ظِلَالًا وَجَعَلَ لَكُمْ سَرَبِيلَ تَقِيكُمُ ٱلْحَرَّ خَلَقَ ظِلَالًا وَجَعَلَ لَكُمْ سَرَبِيلَ تَقِيكُمُ ٱلْحَرَّ وَسَرَبِيلَ تَقِيكُمُ اللّهُ وَسَكُمْ كَذَالِكَ يُتِمُ نِعْمَتُهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَكُمْ تُسْلِمُونَ ﴿ فَإِنَّ الْمَعْ فَإِن تَوَلَّوا فَإِن تَوَلَّوا فَإِنَّ مَا عَلَيْكُ اللّهُ مِن كُلِ أَنْهُ فِي مَعْمَتُهُ عَلَيْتُ اللّهِ ثُمَّ يُنكُونُونَ إِنْ وَلَا هُمْ يُنظِمُونَ وَلَا هُمْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

وقيل هو فعل بمعنى مفعول ومعناه ما يسكن فيه كالبيوت أو يسكن إليه ﴿وَجَعَلَ لَكُم مِّن جُلُودِ الْأَنْعَامِ بُيُوتًا﴾ يعني الأدم من القباب وغيرها ﴿تَسْتَخِفُونَهَا﴾ أي تجدونها خفيفة ﴿يَوْمَ ظَمْنِكُمْ وَيَوْمَ إِقَامَتِكُمْ ﴾ يعني في السفر والحضر، واليوم هنا بمعنى الوقت ويقال ظعن الرجل إذا رحل، وقرىء ظعنكم بفتح العين، وإسكانها تخفيفًا ﴿وَمِنْ أَصْوَافِهَا وَأَوْبَارِهَا وأَشْعَارِهَا﴾ الأصواف للغنم، والأوبار للإبل، والأشعار للمعز والبقر ﴿أَقَاتًا﴾ الأثاث متاع البيت من البسط وغيرها، وانتصابه على أنه مفعول بفعل مضمر تقديره جعل ﴿وَمَتَاحًا إِلَى حِينٍ ﴾ أي إلى وقت غير معين، ويحتمل أن يريد إلى أن تُبلى وتفنى أو إلى أن تموت ﴿ وَالَّهُ جَعَلَ لَكُم مِّمَّا خَلَقَ ظِلاَلا ﴾ أي نعمة عددها الله عليهم بالظلِّ، لأن الظل مطلوب في بلادهم محبوب لشدّة حرّها، ويعنى بما خلق من الشجر وغيرها ﴿وَجَعَلَ لَكُمْ مِّنَ الْجِبَالِ أَكْنَانًا﴾ الأكنان جمع كن، وهو ما بقي من المطر والريح وغير ذلك، ويعني بذلك الغيران والبيوت المنحوتة في الجبال ﴿وَجَعَلَ لَكُم سَرَابِيلَ تَقِيكُمُ الْحَرَّ ﴾ السرابيل هي الثياب من القمص وغيرها، وذكر وقاية الحرّ ولم يذكر وقاية البرد، لأن وقاية الحرّ أهم عندهم لحرارة بلادهم، وقيل لأن ذكر أحدهما يُغنى عن ذكر الآخر ﴿وَسَرَابِيلَ تَقِيكُم بَأْسَكُمْ ﴾ يعني دروع الحديد ﴿ يَغْرِفُونَ نِعْمَتَ اللَّهِ ﴾ إشارة إلى ما ذكر من النَّعَم من أول السورة إلى هنا والضمير في يعرفون للكفّار، وإنكارهم لنِعَم الله إشراكهم به وعبادة غيره، وقيل نعمة الله هنا نبوّة محمد ﷺ ﴿وَيَوْمَ نَبْعَثُ مِن كُلِّ أُمَّةٍ شَهَيدًا﴾ أي يشهد عليهم بإيمانهم وكفرهم ﴿فُمَّ لاَ يُؤذَنُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا﴾ أي لا يؤذن لهم في الاعتذار ﴿وَلاَ هُمْ يُسْتَعْتَبُونَ﴾ أي لا يسترضون، وهو من العتبى بمعنى الرضى ﴿وَلاَ هُمْ يُنظُرُونَ ﴾ يحتمل أن يكون بمعنى التأخير أو بمعنى النظر: أي لا ينظر الله إليهم ﴿فَأَلْقَوْا إِلَيْهِمُ الْقَوْلَ إِنَّكُمْ لَكَاذِبُونَ ﴾ الضمير في القول

للمعبودين والمعنى أنهم كنَّبوهم في قولهم أنهم كانوا يعبدونهم، كقولهم ما كنتم إيَّانا تعبدون، فإن قيل: كيف كذَّبوهم وهم قد كانوا يعبدونهم؟ فالجواب أنهم لمّا كاثوا علير راضين بعبادتهم، فكأن عبادتهم لم تكن عبادة، ويحتمل أن يكون تكذيبهم لهم في تسميتهم شركاء لله، لا في العبادة ﴿وَأَلْقَوْا إِلَى اللَّهِ يَوْمَئَذِ السَّلَمَ﴾ أي استسلموا له وانقادوا ﴿زِفْنَاهُمْ عَذَابًا فَوْقَ الْعَذَابِ ﴾ رُوِيَ أن الزيادة في العذاب هي حيّات وعقارب كالبغال تلسعهم ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ والإِحْسَانِ، يعني بالعدل: فعل الواجبات، وبالإحسان؛ المندوبات، أوذلك في حقوق الله تعالى وفي حقوق المخلوقين، قال ابن مسعود: هذه أجمع آية في كتابُ الله تعالى ﴿ وَإِيمًا عِنِي الْقُرْبَى ﴾ الإيتاء مصدر آتي بمعنى أعطي، وقد دخل ذلك في التعدّل والإحسان، ولكنه جرَّده بالذكر اهتمامًا به ﴿وَيَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ﴾ قيل يعني الزنا، واللفظ أعم من ذلك ﴿ وَالْمُنكُرِ ﴾ هو أعم من الفحشاء، لأنه يعم جميع المعاصي ﴿ وَالْبَغْيُ ۗ يعني الظلم ﴿ وَلاَ تَنقُضُوا الأَيْمَانَ ﴾ هذا في الأيمان التي في الوفاء بها خير، وأما ما كَان تركه أولى، فليكفر عن يمينه وليفعل الذي هو خير منه، كما جاء في الحديث، أو تكون الأيمان هنا ما يحلفه الإنسان في حق غيره، أو معاهدة لغيره ﴿وَقَدْ جَعَلْتُمُ اللَّهَ عَلَيْكُمْ كَفِيلاً﴾ أي رقيبًا ومتكفَّلاً بوفائكم بالعهد، وقيل إن هذه الآية نزلت في بيعة النبي ﷺ، وقيل فيما كان بين العرب من حلف في الجاهلية ﴿وَلاَ تَكُونُواْ كَالَّغِي لَقَضَتْ خَزْلَهَا﴾ شبّه الله مَنْ يحلف ولم يَفِ بيمينه بالمرأة التي تغزل غزلاً قويًا ثم تنقضه، ورُوِيَ أنه كان بمكة أمرأة حمقاء تسمى ريطة بنت سعد، كانت تفعل ذلك وبها وقع التشبيه، وقيل إنما شبّه بامرأة غير معيّئة ﴿أَنكَاثًا﴾ جمع نكث وهو ما يتكث أي ينقض، وانتصابه على الحال ﴿ تَتَّخِذُونَ أَيْمَانَكُمْ

هِيَ أَرْنِيَ مِنْ أُمَّةً إِنَّمَا يَبْلُوكُمُ ٱللَّهُ بِهِۦ ۚ وَلَيْبَيَنَنَّ لَكُمْ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ مَا كُثْتُمْ فِيهِ تَخْنَلِفُونَ ۞ وَلَوْ شَاءَ ٱللَّهُ لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَلِحِدَةً وَلَكِن يُضِلُّ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِى مَن يَشَاءُ وَلَتُسْتَكُنَّ عَمَّا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ إِنَّ وَلَا نَنَّخِذُوٓا أَيْمَنَكُمْ دَخَلًا بَيْنَكُمْ فَنَزِلً قَدَمُ بُغَدَ ثُبُوتِهَا وَتَذُوقُوا ٱلسُّوءَ بِمَا صَدَدِتُّمْ عَن سَكِيلِ ٱللَّهِ وَلَكُمْ عَذَابٌ عَظِيتُ ﴿ فَيَ وَلَا نَشَتَرُواْ بِعَهْدِ ٱللَّهِ ثَمَنَا قَلِيلًا ۚ إِنَّمَا عِندَ ٱللَّهِ هُوَ خَيْرٌ لَّكُورُ إِن كُنتُمْ تَعَلَّمُونَ ﴿ إِنَّ مَا عِندَكُمْ يَنفَذُّ وَمَا عِندَ اللَّهِ بَاقٍّ وَلَنَجْزِينَ ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَّهُ حَيَوْةً طَيِّبَةً وَلَنَجْزِينَّهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ اللَّهِ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ فَأَسْتَعِذَ بِٱللَّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ ٱلرَّحِيمِ ۞ إِنَّهُ لِيْسَ لَهُ سُلِّطَنَ عَلَى ٱلَذِينَ ءَامَنُواْ وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ۞ إِنَّمَا سُلْطَكْنُهُ عَلَى ٱلَّذِينَ يَتَوَلَّوْنَهُ وَٱلَّذِينَ هُم بِهِۦمُشْرِكُونَ ۞ وَإِذَا بَدَّلْنَآ ءَايَةً مَّكَانَ ءَايَةٍ دَخَلاً بَيْنَكُمْ﴾ الدخل الدغل، وهو قصد الخديعة ﴿أَن تَكُونَ أُمَّةٌ هِي أَرْبَى مِنْ أُمَّةٍ﴾ أن في موضع المفعول من أجله: أي بسبب أن تكون أمة، ومعنى أربى: أكثر عددًا أو أقوى، ونزلت الآية في العرب الذين كانت القبيلة منهم تحالف الأخرى، فإذا جاءها قبيلة أقوى منها غدرت بالأولى وحالفت الثانية، وقيل الإشارة بالأربى هذا إلى كفّار قريش إذ كانوا حينتذ أكثر من المسلمين ﴿إِنَّمَا يَبْلُوكُمُ اللَّهُ بِهِ ﴾ الضمير للأمر بالوفاء، أو لكون أمة هي أربى من أمة، فإن بذلك يظهر من يحافظ على الوفاء أولاً ﴿فَتَزِلُّ قَدَمٌ بَعْدَ ثُبُوتِهَا﴾ استعارة في الرجوع عن الخير إلى الشر، وإنما أفرد القدم ونكرها: لاستعظام الزلل في قدم واحدة فكيف في أقدام كثيرة ﴿وَتَذَوقُوا السُّوءَ ﴾ يعني في الدنيا ﴿بِمَا صَدَدتُمْ عَن سَبِيلَ اللَّهِ ﴾ يدلّ على أن الآية فيمن بايع النبي صلَّى الله تعالى عليه وآله وسلَّم ﴿وَلَكُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ يعني في الآخرة ﴿ وَلاَ تَشْتَرُوا بِعَهْدِ اللَّهِ ثَمَنّا قَلِيلا ﴾ الثمن القليل عرض الدنيا، وهذا نهي لمن بايع النبي صلَّى الله عليه وآله وسلَّم أن ينكث لأجل ضعف الإسلام حينئذ وقوَّة الكفَّار ورجاء الانتفاع في الدنيا إن رجع عن البيعة ﴿مَا عِنْدَكُمْ يَنْفُدُ﴾ أي يفنى ﴿فَلَنُحْيِيَنَّهُ حَيَاةً طَيّبَةً ﴾ يعني في الدنيا، قال ابن عباس هي الرزق الحلال، وقيل هي القناعة، وقيل هي حياة الآخرة ﴿فَإِذَا قَرَأْتَ القُرْآنَ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ ﴾ ظاهر اللفظ أن يستعاذ بعد القراءة، لأن الفاء تقتضى الترتيب، وقد شذّ قوم فأخذوا بذلك، وجمهور الأمة على الاستعاذة قبل القراءة، وتأويل الآية: إذا أردت قراءة القرآن فاستعذ بالله ﴿إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطَانٌ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا﴾ أي ليس له عليهم سبيل ولا يقدر على إضلالهم ﴿إِنَّمَا سُلْطَانُهُ عَلَى الَّذِينَ يَتَوَلَّوْنَهُ ﴾ أي يتخذونه وَاللّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُرَّكُ قَالُواْ إِنَّمَا أَنتَ مُفَانَعْ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ فَ قُلْ نَزَلَهُ رُوحُ الْقَدُسِ مِن رَّيِكَ بِالْحَقِ لِيُثَيِّتَ الَّذِينَ ءَامَتُواْ وَهُدَى وَمُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ فَ وَلَقَدُ الْقُسُلِمِينَ فَ وَلَقَدُ الْقُسُلِمِينَ فَ وَلَقَدُ اللّهُ وَلَهُمْ عَذَابُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

وَلِيًّا ﴿ وَالَّذِينَ هُم بِهِ مُشْرِكُونَ ﴾ الضمير لإبليس، والباء سببية ﴿ وَإِذَا بَدُّلْنَا آيَةً مَّكَانَ آيَةٍ ﴾ التبديل هنا النسخ، كان الكفَّار إذا نسخت آية يقولون هذا افتراء ولو كان من عند الله لم يبدل ﴿ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُتَرُّكُ ﴾ جملة اعتراض بين الشرط وجوابه وفيها ردُّ على الكُّفَّانِ أَيْ أَللهُ أعلم بما يصلح للعباد في وقت ثم ما يصلح لهم بعد ذلك ﴿ قُلْ نَزَّلَهُ رُوحُ الْقُدُسِ فَعَنَّيْ جبريل ﴿ بِالْحَقِّ ﴾ أي مع الحق في أوامره ونواهيه وأخباره، ويحتمل أن يكون قوله بالحق بمعنى حقًّا، أو بمعنى أنه واجب النزول ﴿ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَرٌ ﴾ كان بمكَّة غلام أعجمي اسمه يعيش، وقيل كانا غلامين اسم أحدهما جبر والآخر يسار، فكان النبي عليه يجلس إليهما ويدعوهما إلى الإسلام، فقالت قريش هذان يعلمان محمدًا، ﴿ لِّسَانُ الَّذِي يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيُّ ﴾ اللسان هنا بمعنى اللغة والكلام، ويلحدون من ألحد إذا مال، وقرىء بفتح الياء من لحد، وهما بمعنى واحدً، وهذا ردّ عليهم فإن الشخص الذي أشاروا إليه أنه يعلُّمه أعجمي اللسان؛ وهذا القرآن عربي في غاية الفصاحة، فلا يمكن أن يأتي به أَعجمي ﴿إِنَّ الَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ لا يَهْدِيهِمُ اللَّهُ ﴾ هذا في حق مَن علم الله منه أنه لأ يؤمن كَقُولَه : ﴿ إِن الَّذِينَ حَقَّت عَلَيْهِم كَلِمَةُ رَّبُّكَ لاَ يُؤْمِنُونَ ﴾ [يونس: ١٩٦]، فاللفظ عَامُّ يراد به الخصوص، كقوله: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَوَاءٌ عَلَيْهِم أَأَنْذَرْتَهُمْ ﴾ [البقرة: ٦] الآية، وقال ابن عطيّة: المعنى إن الذين لا يهديهم الله لا يؤمنون بالله ولكنه قدّم في ما الترتيبُ وأخّر تهكّمًا بتقبيح أفعالهم.

﴿إِنَّمَا يَفْتَرِي الْكَذِبَ الَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ ﴿ وَعلى قولهم إِنمَا أَنتَ مُفْتَرِهُ يَعِنِي السَّالِي اللَّهِ الْكَذَبِ بَمَن لاَ يؤمِنُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ وَلَمَا اللَّهِ وَلَمَا اللَّهِ فَلاَ يَكَذَبُ عَلَيْهِ ﴿ وَأُولَئِكَ هُمُ الْكَاذِبُونَ ﴾ الإشارة إلى الذين لا يؤمنون بالله : أي هم الذين عادتهم الكاتب لا يؤمنون بالله : أي هم الذين عادتهم الكاتب لا يُهم لا يبالون بالله فوع في المعاصي، ويحتمل أن يكون الكذب المنسؤب إليهم قوالهم إنها من أنت مُفتر ﴿ مِنْ كَفَر بِاللَّهِ ﴾ الآية : من شرطية في موضع رفع بالابتداء، وكذلك من في قوله

كَفَرَ بِٱللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِهِ ۚ إِلَّا مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَيِنَّ لِالْإِيمَانِ وَلَكِن مَّن شَرَحَ بِٱلْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَتْهِمْ غَضَبٌ مِّنَ ٱللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ١ وَاللَّهُمُ ٱسْتَحَبُّواْ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنْيَا عَلَى ٱلْآخِرَةِ وَأَتَ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْكَنْفِرِينَ شَ أُولَتَهِكَ ٱلَّذِينَ طَبَعَ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَسَمْعِهِمْ وَأَبْصَرِهِمَّ وَأُولَتِيكَ هُمُ ٱلْعَدَفِلُونَ ۞ لَا جَرَمَ أَنَّهُمْ فِ ٱلْآخِرَةِ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ إِنَّ ثُمَّ إِنَ رَبَّكَ لِلَّذِينَ هَاجَرُواْ مِنْ بَعَدِ مَا فَيَسْنُواْ ثُمَّ جَمَهُ دُواْ وَصَكِرُواْ إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَحِيمٌ ١ ﴿ فَهُ يَوْمَ تَأْتِي كُلُّ نَفْسِ مَن شرح، لأنه تخصيص من الأول، وقوله فعليهم غضب: جواب عن الأولى والثانية، لأنهما بمعنّى واحد، أو يكون جوابًا للثانية، وجواب الأولى محذوف يدلُّ عليه جواب الثانية، وقيل مَن كفر بدل من الذين لا يؤمنون أو من المبتدأ في قوله أولئك هم الكاذبون، أو من الخبر ﴿إِلاَّ مَنْ أَكْرِهَ﴾ استثنى من قوله من كفر، وذلك أن قومًا ارتدُّوا عن الإسلام، فنزلت فيهم الآية، وكان فيهم مَن أكره على الكفر فنطق بكلمة الكفر، وهو يعتقد الإيمان منهم عمّار بن ياسر، وصهيب، وبلال فَعَذَرَهم الله، رُويَ أن عمّار بن ياسر شكى إلى رسول الله ﷺ ما صنع به من العذاب وما تسامح به من القول، فقال له رسول الله صلَّى الله نعالى عليه وعلى آله وسلم: «كيف تجد قلبك»؟ قال: أجده مطمئنًا بالإيمان، قال: «فأجِبْهم بلسانك، فإنه لا يضرّك»، وهذا الحكم في مَن أُكرِه بالنطق على الكفر، وأما الإكراه على فعل هو كفر كالسجود للصنم فاختلف هل تجوز الإجابة إليه أم لا؟ فأجازه الجمهور، ومنعه قوم وكذلك قال مالك: لا يلزم المكره يمين ولا طلاق ولا عتق ولا شيء فيما بينه وبين الله، ويلزمه ما كان من حقوق الناس، ولا تجوز الإجابة إليه كالإكراه على قتل أحد أو أخذ ماله ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ اسْتَحَبُّوا الْحَيَاةَ الدُّنْيَا ﴾ الإشارة إلى العذاب، والباء للتعليل، فعلّل عذابهم بعلّتين: أحدهما إيثارهم الحياة الدنيا، والأخرى أن الله لا يهديهم ﴿ ثُمَّ إِنَّ رَبُّكَ لِلَّذِينَ هَاجَرُوا مِن بَعْدِ مَا فُتِنُوا ﴾ قرأه الجمهور فتنوا بضم الفاء: أي عُذَّبوا فالآية على هذا في عمّار وشبهه من المعذّبين على الإسلام، وقرأ ابن عامر بفتح الفاء: أي عذاب المسلمين، فالآية على هذا فيمَن عذَّب المسلمين، ثم هاجر وجاهد كالحضرمي وأشباهه ﴿إِنَّ رَبُّكَ مِن بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾ كرّر إن ربّك توكيدًا، والضمير في بعدها يعود على الأفعال المذكورة وهي الهجرة والجهاد والصبر ﴿يَوْمَ تَأْتِي﴾ يحتمل أن يتعلق بغفور رحيم أو بمحذوف تقديره اذكروا هذا أظهر ﴿كُلُّ نَفْسِ﴾ النفس هنا بمعنى الجملة كقولك إنسان، والنفس في قوله عن نفسها بمعنى الذات المعينة التي نقيضها الغير أي تجادل عن

جُكِدِلُ عَن نَفْسِهَا وَتُوفَى كُلُ نَفْسِ مَا عَمِلَتَ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ وَضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا قَرْيَةَ كَانَتُ عَامِنَةً مُظْمَى إِنَّةً مَا رَفْهَا رَغَدًا مِن كُلِّ مَكَانِ فَكَفَرَتْ بِأَنْعُمِ اللّهِ فَأَذَفَها اللّهُ فَا ذَفَها وَكُلُو مُنَا أَلْمُ وَعُمْ اللّهُ مَا أَنْ اللّهُ فَا أَنْ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ مَا اللّهُ مِن كُنتُ مُ اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مَا اللّهُ مِن اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مِن اللّهُ مَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّه

ذاتها لا عن غيرها كقولك جاء زيد نفسه وعينه ﴿تُجَادِلُ عَن نَفْسِهَا﴾ أي تحتج وتعتذر، فإن قيل: كيف الجمع بين هذا وبين قوله هذا يوم لا ينطقون ولا يؤذن لهم فيعتذرون؟ فالجواب أن الحال مختلف باختلاف المواطن والأشخاص ﴿وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلاً قَرْيَةً كَانَتْ آمِنَةً مُطْمَئِنَّةً ﴾ الآية ، قيل إن القرية المذكورة مكة كانت بهذه الصفة التي ذكرها الله ﴿فَكَفَرَتْ بِأَنْهُم اللَّهِ ﴾ يعني بنبوّة محمد ﷺ، فأصابهم الجدب والخوف من غزو النبي صلّى الله تعالى عليه وعلى آله وسلّم، وقيل إنما قصد قرية غير معينة أصابها ذلك فضرب الله بها مثلاً لمكة، وهذا أظهر، لأن المراد وعظ أهل مكة بما جرى لغيرهم، والضمير في قوله فكفرت وأذاقها: يراد بها أهل القرية بدليل قوله بما كانوا يصنعون ﴿فَأَذَاقَهَا اللَّهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ﴾ الإذاقة هنا واللباس مستعاران، أما الإذاقة فقد كثر استعمالِها في البلايا، حتى صارت كالحقيقة، وأما اللباس فاستعير للجوع والخوف لاشتمالهما على اللباس ومباشرتهما له كمباشرة الثوب ﴿ وَلَهَذ جَاءَهُمْ رَسُولٌ مُّنْهُمْ ﴾ إن كان المراد بالقرية مكة ، فالرسول هنا محمد صلى الله عليه وآله وسلّم والعذاب الذي أخذهم القحط وغيره وإن كانت القرية غير معينة، فالرسول من المتقدمين كهود وشعيب وغيرهما، والعذاب ما أصابهم من الهلاك ﴿ فَكُلُوا﴾ وما بعده مذكور في البقرة ﴿ وَلاَ تَقُولُوا لِمَا تَصِفُ ٱلْسِنَتُكُمُ الْكَذِبَ هَذَا حَلاَلٌ وَهَذَا حَرَامٌ﴾ هذه الآية مخاطبة للعرب الذين أحلوا أشياء وحرّموا أشياء كالمبجيرة وغيرها مما ذكر في سورة المائدة والأنعام، ثم يدخل فيها كلّ من قال هذا حلال أو حرام بغير علم، وانتصب الكذب بلا تقولوا أو يكون قوله هذا حلال وهذا حرام بدل من الكذب وما في قوله بما تصف موصولة ويجوز أن ينتصب الكذب بقوله تصف وتكون ما على هذا مصدرية ويكون قوله هذا جلال وهذا حرام معمول لا تقولوا ﴿مَتَاعٌ قَلِيلٌ﴾ يعني عيشهم في الدنيا أو

انتفاعهم بما فعلوه من التحليل والتحريم ﴿وَعَلَى الَّذِينَ هَادُوا حَرَّمْنَا مَا قَصَضْنَا عَلَيْكَ مِن قَبْلُ ﴾ يعني قوله في الأنعام حرّمنا كل ذي ظفر إلى آخر الآية، فذكر ما حرّم على المسلمين وما حرّم على اليهود، ليعلم أن تحريم ما عدا ذلك افتراء على الله كما فعلت العرب ﴿ثُمُّ إِنَّ رَبُّكَ لِلَّذِينَ عَمِلُوا السُّوءَ بِجَهَالَةٍ ﴾ هذه الآية تأنيس لجميع الناس وفتح باب التوبة ﴿إِنَّ رَبُّكَ لِلَّذِينَ عَمِلُوا السُّوءَ بِجَهَالَةٍ ﴾ هذه الآية تأنيس لجميع الناس وفتح باب التوبة ﴿إِنَّ الْمَرْاهِيمَ كَانَ أُمَّةً ﴾ فيه وجهان: أحدهما أنه كان وحده أمة من الأمم بكماله وجمعه لصفات الخير كقول الشاعر:

#### فليس على اللَّهِ بمستنكر أن يجمع العالم في واحد

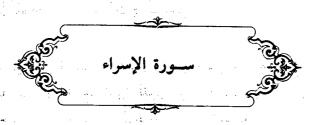
والآخر أن يكون أمة بمعنى إمام كقوله: ﴿إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا﴾ [البقرة: ١٢٤]، قال ابن مسعود والأمة معلم الناس الخير، وقد ذكر معنى القانت والحنيف ﴿وَآتَيْنَاهُ فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً﴾ يعني لسان الصدق، وأن جميع الأمم متفقون عليه، وقيل يعني المال والأولاد ﴿لَمِنَ الصَّالِحِينَ﴾ أي من أهل الجنة ﴿وَلَمْ يَكُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ﴾ نفى عنه الشرك لقصد الردّ على المشركين من العرب الذين كانوا ينتمون إليه ﴿إِنَّمَا جُعِلَ السَّبْتُ عَلَى الشَّبْتُ عَلَى النَّبِينَ اخْتَلَفُوا فِيهِ أمر موسى بني إسرائيل أن يجعلوا يوم الجمعة مختصًا للعبادة فرضي الذين اختلفهم فيه بذلك، وقال أكثرهم بل يكون يوم السبت، فالزمهم الله يوم السبت، فاختلافهم فيه هو ما ذكر والسبت على هذا هو اليوم، وقيل اختلافهم فيه: هو أن منهم مَن حرّم الصيد فيه، ومنهم مَن أحلّه، فعاقبهم الله بالمسخ قردة، فالمعنى: إنما جعل وبال السبت على هذا مصدر من سبت إذا عظم يوم السبت، قاله الذين اختلفوا فيه، والسبت على هذا مصدر من سبت إذا عظم يوم السبت، قاله الذين اختلفوا فيه، والسبت على هذا مصدر من سبت إذا عظم يوم السبت، قاله الزمخشري، وتقتضي الآية أن السبت لم يكن من ملّة إبراهيم عليه السلام ﴿أَدُعُ إِلَى سَبِيلِ

بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةُ وَحَدِلْهُم بِالَّقِ هِىَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَيْهِ مَن حَلَى عَن سَبِيلِةٍ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْ مَلِينَ هَا مُونِينَ فَي وَلِن عَافَيْتُمْ لَهُوَ خَيْلِ مَا عُوفِينَتُم بِهِ وَلَيْ وَلَا عَلَيْ مَا عُوفِينَتُم بِهِ وَلَيْ وَلَا عَلَيْ مَا مُولِينَ صَابُرُ مُ لَهُوَ خَيْلِ مَا عُوفِينَتُم بِينَ فَي وَلَا عَلَيْ مَا عُوفِينَتُم بِينَ فَي وَلَا عَلَيْ وَمَا صَبْرُكَ إِلَّا مِلْلَةً وَلَا تَعْرَنَ عَلَيْهِمْ وَلَا تَلْكُ فِي خَيْقٍ مِسْمَا

رُبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ ﴾ المراد بالسبيل هنا الإسلام، والحكمة هي الكلام الذي يظهر صوابه، والموعظة هي الترغيب والتُّرهيب، والجدال هو الردُّ عَلَى المخالف، وهذه الأشياء الثلاثة يستميها أهل العلوم العقلية بالبرهان والخطابة والجدال، وهذه الآية تقتضى مهادنة نسخت بالسيف، وقيل إن الدعاء إلى الله بهذه الطريقة من التلطف والرفق غير منسوخ، وإنما السيف لمن لا تنفعه هذه الملاطفة من الكفّار وأما العُصاة فهي في حقهم مُحكَمَة إلى يوم القيامة باتفاق ﴿ وَإِنْ عَاقَبْتُم فَعَاقِهُوا بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُم مِهِ ﴾ المعنى إن صنع يكم صنع سوء فافعلوا مثله ولا تزيدوا عليه، والعقوبة في الحقيقة إنما هي الثانية، وسميت الأولى عقوبة لمُشَاكلة اللفظ، ويحتمل أن يكون عاقبتم بمعنى أصبتم عقبى: كقوله في الممتحنة فعاقبتم بمعنى غنمتم فيكون في الكلام تجنيس؛ وقال الجمهور: إن الآية نزلت أظفرني الله بهم لأمثلن بسبعين منهم"، فنزلت الآية فكفّر النبي عليه عن يمينه وترك ما أواد من المثلة؛ ولا خلاف أن المثلة حرام، وقد وردت الأحاديث بذلك؛ ويقتضي ذلك أنها مدنية، ويحتمل أن تكون الآية عامّة، ويكون ذكرهم لحمزة على وجه المثال، وتكون على هذا مكيّة كسائر السورة؛ واختلف العلماء فيمن ظلمه رجل في مال ثم ائتمن الظالم المظلوم على مال هل يجوز له خيانته في القدر الذي ظلمه، فأجاز ذلك قوم لظاهر الآية، ومثعما مالك لقوله عليه الله الأمانة إلى من التمنك، ولا تخن من خانك، ﴿ وَلَكِنْ صَبَرْتُمُ ۖ لَهُ الْعَنْ الْعَنْ الْعَ لَلصَّابِرِينَ ﴾ هذا فعب إلى الصبر وترك عقوبة مَن أساء إليك فإن العقوبة مُباحةً، وقرَّكها أفضل، والضمير والجع للصبر، ويحتمل أن يريد بالصابرين هنا العموم، أو يُواد به المخاطبون كأنه قال خير لكم ﴿وَاصْبِرْ وَمَا صَبْرُكَ إِلاَّ بِاللَّهِ ﴾ هذا عزم على النبي على في خاصته على الصبر، ويُروَى أنه قال الأصحابه أما أنا فأصبر كما أمرت، فماذا تصعوفه قالول: نصبر كما مدينا ثم أخبره أنه لا يضبر إلا بمعونة الله ؛ وقد قيل إن ما في هذه الآية من الأمر بالصبر منسوخ بالسيف، وهذا إن كان الصبر يراد به ترك الفتال، وأما إن كان الصبر يُواد به ترك المثلة التي فعل مثلها بحمزة فذلك غير منسوخ ﴿وَلاَ تَحْزَنْ جَالَيْهِمْ ۗ أَي لا تتأسّف الكفريفيم ﴿وَلاَ تَلَفُ فِي ضِيقِ مّمًا يَمْكُرُونَ﴾ أي لا يضيق صّدرك بمنكرهم والضيق

## يَمْكُرُونَ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقُواْ وَٱلَّذِينَ هُم تُحْسِنُوكَ ﴿

بفتح الضاد تخفيف من ضيق كميت وميت، وقرىء بالكسر وهو مصدر، ويجوز أن يكون النسيق والضيق مصدران ﴿إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقُوا﴾ يريد أنه معهم بمعونته ونصره ﴿وَالَّذِينَ هُم مُحْسِنُونَ﴾ الإحسان هنا يحتمل أن يُراد به فعل الحسنات، والمعنى الذي أشار له النبي عَلَيْ بقوله: «الإحسان أن تعبد الله كأنك تراه» وهذا هو الأظهر، لأنه رتبة فوق التقوى.



مكية إلا الآيات ٢٦ و٣٣ و٣٣ و٥٥ ومن آية ٧٣ إلى غاية آية ٨٠ فمدنية وآياتها ١١١ نزلت بعد القصص

### بِسْدِ اللهِ الزَّهْنِ الرَّهِ الرَّهُ الرَّهِ الرَّهِ الرَّهِ الرَّهِ الرَّهِ الرَّهِ الرَّهِ الرَّهِ الرَّهِ

ोक्षे**म्** ३) .

سُبْحَنَ ٱلَّذِى آَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ - لَيْلَا مِنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِى بَنَرَكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيَهُ مِنْ ءَايَنِنَا ۚ إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴿ وَءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنَابَ وَجَعَلْنَهُ هُدَى لِبَنِي إِسْرَتِهِ يلَ

## بِسْم اللَّهِ الرَّحمٰن الرّحيم

وسرى لغتان، وهو فعل غير متعدً، واختار ابن عطية أن يكون أسرى هنا متعديًا أي أسرى وسرى لغتان، وهو فعل غير متعدً، واختار ابن عطية أن يكون أسرى هنا متعديًا أي أسرى الملائكة بعبده وهو بعيد، والعبد هنا هو نبينا محمد على وإنما وصفه بالعبودية تشريفًا له وتقريبًا وليلاً إن قيل: ما فائدة قوله ليلاً مع أن السرى هو السير بالليل؟ فالجواب: أنه أراد بقوله ليلاً بلفظ التنكير تقليل مدّة الإسراء، وأنه أسرى به في بعض الليل مسيرة أربعين ليلة، وذلك أبلغ في الأعجوبة ومن المسجد الحرام مسجد مكة المحيط بالكعبة، وقد رُويَ في الحديث أنه على قال: "بينما أنا نائم في الحجر إذ جاءني جبريل"، وقيل كان النبي على ليلة الإسراء في بيته، فالمسجد الحرام على الحبر أي بلد المسجد الحرام؛ وأما المسجد الأقصى فهو بيت المقدس الذي بإيلياء، وسمّى الأقصى لأنه لم يكن وراءه حينئذ مسجد، ويحتمل أن يريد بالأقصى الأبعد؛ فيكون

اَلَّا تَنَّخِذُواْ مِن دُونِي وَكِيلًا ﴿ ذُرِّيَّةَ مَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوحٌ إِنَّهُ كَانَ عَبْدُا شَكُولًا ﴿ وَقَضَيْنَا إِلَىٰ بَنِيَ إِسْرَةِ مِلَ فِي ٱلْكِئْبِ لَنُفْسِدُنَا فِي ٱلأَرْضِ مَرَّتَيْنِ وَلَنَعْلُنَّ عُلُوًّا كَبِيرًا ﴿ فَإِنَا جَاءَ

المقصد إظهار العجب في الإسراء إلى هذا الموضع البعيد في ليلة، واختلف العلماء في كيفية الإسراء، فقال الجمهور: كان بجسد النبي ﷺ وروحه، وقال قوم كان بروحه خاصّة وكانت رؤيا نوم حقّ، فحجّة الجمهور أنه لو كان منامًا لم تنكره قريش ولم يكن في ذلك ما يكذب به الكفّار، ألا ترى قول أم هانيء له لا تخبر بذلك فيكذبك قومك، وحجة مَن قال إن الإسراء كان منامًا قوله تعالى: ﴿وَمَا جَعَلْنَا الرَّوْيَا التي أَرَيْنَاكَ﴾ [الإسراء: ٦٠]، وإنما يقال الرؤيا في المنام، ويقال فيما يرى بالعين رؤية، وفي الحديث أنه صلَّى الله عليه وآله وسلّم قال: «بينما أنا بين النائم واليقظان» وذكر الإسراء، وقال في آخر الحديث: «فاستيقظت وأنا في المسجد الحرام» وجمع بعض الناس بين الأدلة فقال: الإسراء كان مرتين: أحدهما بالجسد والآخر بالروح، وإن الإسراء بالجسد كان من مكة إلى بيت المقدس، وهو الذي أنكرته قريش، وأن الإسراء بالروح كان إلى السموات السبع ليلة فرضت الصلوات الخمس ولَقِيَ الأنبياء في السماوات ﴿الَّذِي بَارَكْنَا حَوْلَهُ ﴾ صفة للمسجد الأقصى، والبركة حوله بوجهين: أحدهما ما كان فيه وفي نواحيه من الأنبياء، والآخر: كثرة ما فيه من الزروع والأشجار التي خص الله بها الشام ﴿لِنُرِيهُ مِنْ آيَاتِنَا﴾ أي لنُري محمدًا ﷺ تلك الليلة من العجائب، فإنه رأى السموات والجنة والنار وسُدرة المنتهى والملائكة والأنبياء وكلمة الله تعالى حسبما ورد في أحاديث الإسراء، وهي في مصنفات الحديث فأغنى ذلك عن ذكرها هنا ﴿وَجَعَلْنَاهُ هُدِّي﴾ يحتمل أن يكون الضمير على الكتاب أو على موسى ﴿ أَلا تَتَّخِذُوا مِن دُونِي وَكِيلا ﴾ أي ربًّا تَكِلُون إليه أمركم، وأن يحتمل أن تكون مصدرية أو مفسّرة ﴿ ذُرِّيَّةً مَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوحٍ ﴿ نداء، وفي ندائهم بذلك تلطّف وتذكير بنعمة الله، وقيل هي مفعول تتخذوا، ويتعيّن معنى ذلك على قراءة مَن قرأ يتخذ بالياء ويعنى بمَن حملنا مع نوح أولاده الثلاثة وهم سام وحام ويافث، ونساؤهم ومنهم تناسل الناس بعد الطوفان ﴿إِنَّهُ كَانَ عَبْدًا شَكُورًا ﴾ أي كثير الشكر كان يحمد الله على كل حال، وهذا تعليل لما تقدّم أي كونوا شاكرين كما كان أبوكم نوح ﴿وَقَضَيْنَا إِلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ فِي الْكِتَابِ﴾ قيل إن قضينا هنا بمعنى علمنا وأخبرنا، كما قيل في وقضينا إليه ذلك الأمر، والكتاب على هذا التوراة، وقيل قضينا إليه من القضاء والقدر، والكتاب على هذا اللوح المحفوظ الذي كتبت فيه مقادير الأشياء وإلى بمعنى على ﴿لَتُفْسِدُنَّ فِي الْأَرْضِ مَرَّتَنِنِ﴾ هذه

الجملة بيان للمقضي، وهي في موضع جواب قضينا إذا كان من القضاء والقدر لأنه جرى مجرى القسم، وإن كان بمعنى أعلمنا فهو جواب قسم محدوف تقديره والله لتفسدن، والجملة في موضع معمول قضينا، والمرتان العشار إليهما إحداهما قتل لوكريا والأخرى قتل يحيى عليهما السلام ﴿ وَلَتَعْلُنَّ عُلُوا كَبِيرًا ﴾ من العلا وهو الكبر والتخيل ﴿ وَإِذَا جَاءَ لَوَ اللهُ مَا اللهُ عَليهما وهو الكبر والتخيل ﴿ وَإِذَا لَنَا ﴾ معناه أنهم إذا أفسدوا في المرة الأولى بحث الله عليهم حبالاً أو لا هما بعني منهم على أيديهم، واختلف في هؤلاء العبيد فقيل جالوت ولجتوده وقيل بختنص ملك بابل ﴿ وَبَعَاسُوا خِلالَ الدِّيَارِ ﴾ أي ترددوا بينهما بالفساد، ورُويَ أنهم قتلها علماءهم وأحرقوا التوراة في وحروا المساجد وسبوا منهم سبغين ألفًا ﴿ ثُمُ مَدَدُنَا لَكُمُ الْكُرَّة عَلَيْهِم ﴾ أي واستئقان واستئقان والعلية على الذين بعثوا عليكم، ويعني رُجوع الملك إلى بني إسرائيل واستئقان ألدولة والغلبة على الذين بعثوا عليكم، ويعني رُجوع الملك إلى بني إسرائيل واستئقان أسراهم، وقتل بختنصره وقيل قتل داود للجالوت ﴿ أَكُثَرَ نَفِيرًا ﴾ أي أكثر طددًا، وهو مضائر من قولك نفر الرجل إذا خرج مسرعًا، أو جمع نفر.

إلى الفساد عدنا إلى عقابكم، وقد عادوا فبعث الله عليهم محمدًا صلَّى الله تعالى عليه وسلَّم وأمته يقتلونهم ويذلُّونهم إلى يوم القيامة ﴿حَصِيرًا﴾ أي سجنًا وهو من الحصر، وقيل أراد به ما يفرش ويبسط كالحصير المعروف ﴿يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ﴾ أي الطريقة والحالة التي هي أقوم، وقيل يعنى لا إله إلا الله، واللفظ أعم من ذلك. ﴿ يَدْعُ الإِنْسَانُ بِالشَّرِّ دُعاءَهُ بِالْخَيْرِ﴾ المعنى ذمّ، وعتاب لما يفعله الناس عند الغضب من الدعاء على أنفسهم وأموالهم وأولادهم وأنهم يدعون بالشرّ في ذلك الوقت كما يدعون بالخير في وقت التثبّت، وقيل إن الآية نزلت في النضر بن الحارث حين قال اللّهم إن كان هذا هو الحق من عندك الآية، وقد تقدّم أن الصحيح في قائلها إنه أبو جهل ﴿وَكَانَ الإِنْسَانُ عَجُولاً﴾ الإنسان هنا وفي الذي قبله اسم جنس، وقيل يعني هنا آدم وهو بعيد ﴿فَمَحَوْنَا آيَةَ اللَّيلِ ﴾ فيه وجهان: أحدهما أن يراد أن الليل والنهار آيتان في أنفسهما، فتكون الإضافة في آية الليل وآية النهار كقولك مسجد الجامع أي الآية التي هي الليل، والآية التي هي النهار ومحو آية الليل على هذا كونه مظلمًا، والوجه الثاني أن يراد بآية الليل القمر وآية النهار الشمس، ومحو آية الليل على هذا كون القمر لم يجعل له ضوء كضوء الشمس ﴿وجَعَلْنَا آيَةَ النَّهَارِ مُبْصِرَةً ﴾ يحتمل أن يريد النهار بنفسه أو الشمس ومعنى مبصرة تبصر فيها الأشياء ﴿لُتَبْتَغُوا فَضْلاً مِّن رَّبِّكُمْ ﴾ أي لتتوصلوا بضوء النهار إلى التصرّف في معايشكم ﴿وَلِتَعْلَمُوا﴾ باختلاف الليل والنهار أو بمسير الشمس والقمر ﴿عَدَدَ السِّنِينَ وَالْحِسَابَ ﴾ الأشهر والأيام ﴿وَكُلُّ شَيْءٍ فَصَّلْنَاهُ تَفْصِيلاً﴾ انتصب كل بفعل مضمر، والتفصيل البيان ﴿وَكُلَّ إِنسَانِ أَلْرَمْنَاهُ طَائِرَهُ فِي عُنْقِهِ﴾ انتصب كل بفعل مضمر، والطائر هنا العمل، والمعنى أن عمله لازم له، وقيل إن طائره ما قدر عليه، وله من خير وشر، والمعنى على هذا أن كل ما يلقى الإنسان قد سبق به القضاء، وإنما عبر عن ذلك بالطائر، لأن العرب كانت عادتها التيمن والتشاؤم بالطير، وقوله في عنقه أي هو كالقلادة أو الغلِّ لا ينفكِّ عنه ﴿كَتَابًا يَلْقَاهُ مَنشُورًا﴾ يعنى صحيفة أعماله بالحسنات والسيئات ﴿اقْرَأْ كِتَابَكَ﴾ تقديره يقال له اقرأ ﴿حَسِيبًا﴾ أي محاسبًا أو من

الهَّتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْتَدِى لِنَفْسِةِ وَمَن ضَلَ فَإِنَّمَا يَضِلُ عَلَيْهَا وَلَا نَزِرُ وَالِرَةُ وِزَرَ أُخْرَى وَمَا كُنَا مُعَذِبِينَ حَقَى بَنِعَثَ رَسُولًا فَ وَإِذَا أَرَدْنَا أَن نُهْلِكَ فَرْيَةً أَمْرِنَا مُتَرَفِهَا فَفَسَقُواْ فِهَا فَحَقَ عَلَيْهَا الْقَوْلُ فَدَمَّرَنَهَا مَدْمِيلًا فَي مَرْنَا مُنَ وَيَه اللّهُ عَدِينًا مِن اللّهُ عَدِينًا مِن اللّهُ عَدْ فُرِجٌ وَكُفَى مِرَكِ بِذُنُوبِ عِبَادِهِ عَبَادِهِ خَيِرا مِصِيلًا إِن مَن كَانَ عَرِيدُ اللّهُ عَجَلْنَا لَهُ عَجَلْنَا لَهُ فِيها مَا نَشَاءُ لِمَن نُرِيدُ ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ جَهَنّم يَصَلّمُها مَذْمُومًا مَدْحُولًا فَن يُريدُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَه لَمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ مَعَلَيْهُ مَ مَشْكُورًا فَنَ كُلّا نُهِد وَمَنْ أَرَادَ ٱلْآخِرَةَ وَسَعَىٰ لَمَ اسَعْيَهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَتِكَ كَانَ سَعْيُهُم مَّشَكُورًا فَنَ كُلًا نُهُمَ عَلْ وَمُن عَلَقَ وَيْكُ مَعْلَاهًا مُرَاكِ مَعْلَقُولًا فَلَا اللّهُ عَلَيْهُم مَنْ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَى اللّهُ عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُ وَلَا عَلَى اللّهُ عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُ عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَمُ اكَانَ عَطَآءُ رَبِّكَ مَعْلُولًا فَلَا اللّهُ عَلَيْهُم اللّهُ اللّه عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَى اللّه عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْه وَاللّهُ وَلِي اللّه عَنْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَى اللّه عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْه وَلِيكُ عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُ وَمُن كُولًا عَلَى اللّه عَلْهُم عَلَيْم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَى اللّه عَلْهُم عَلْم عَلْهُ عَلَيْهُم عَلْم عَلَى اللّه عَلْم عَلَيْه مَا كُلُولُ عَلَى اللّه عَلْهُم عَلَيْهُ اللّه اللّه عَلَيْهُم عَلَى اللّه اللّه عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عُلْمُ عَلَى اللّه عَلْهُ عُلْكُولُ اللّه عَلْمُ اللّه عَلْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّه عَلَيْهُم عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّه اللّه عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّه عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّه عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَا

الحساب بمعنى العدد ﴿ وَلا تَررُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى ﴾ معناه حيث وقع لا يؤاخذ أحد بذنب أحد، والوزر في اللغة الثقل والحمل، ويراد به هنا الذنوب، ومعنى تزر تحمل وزر أخرى: أي وزر نفس أخرى ﴿وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولاً﴾ قيل إن هذا في حكم الدنيا أي أن الله لا يهلك أمة إلا بعد الإعذار إليهم بإرسال رسول إليهم، وقيل هو عام في الدنيا والآخرة وأن الله لا يعذّب قومًا في الآخرة إلاّ وقد أرسل إليهم رسولاً فكفروا به وعصوم، ويدلُّ على هذا قوله: ﴿ كُلُّما أُلْقِيَ فِيهَا فَوجٌ سَأَلَهُمْ خَزَنَتُهَا أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَذِير قَالُوا بَلَي ﴾ [الملك: ٨و٩] ومن هذا يؤخذ حكم أهل الفترات، واستدلّ أهل السُّنَّة بهذه الآية على أن التكليف لا يلزم العباد إلا من الشرع لا من مجرد العقل ﴿ وَإِذَا أَرَدْنَا أَن نُهْلِكَ قَرْيَةً أَمَوْنَا مُتْرَفِيهَا فَفَسَقُوا فِيهَا﴾ في تأويل أمرنا هنا ثلاثة أوجه: أحدها أن يكون في الكلام حذف تقديره أمرنا مترفيها بالخير والطاعة فعصوا وفسقوا، والثاني أن يكون أمرنا عبارة عن القضاء عليهم بالفسق أي قضينا عليهم بالفسق ففسقوا، والثالث أن يكون أمرنا بمعنى كثرنا واختاره أبو على الفارسي، وأما على قراءة آمرنا بمدّ الهمزة فهو بمعنى كثرنا، وأما على قراءة أمرنا بتشديد الميم، فهو من الإمارة أي جعلناهم أمراء ففسقوا، والمترف الغني المنعم في الدنيا ﴿ فَحَقَّ عَلَيْهَا الْقَوْلُ ﴾ أي القضاء الذي قضاه الله ﴿ وَكُمْ أَهْلَكُنَا مِنَ الْقُرُونِ ﴾ القرن مائة سنة، وقيل أربعون ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ الْعَاجِلَةَ﴾ الآية: في الكفّار الذين يريدون الدنيا والله يؤمنون بالآخرة على أن لفظها أعمّ من ذلك، والمعنى أنهم يعجّل الله لهم حظًّا من الدنيا بقيدين أحدهما تقييد المقدار المعجّل بمشيئة الله، والآخر تقييد الشخص المعجّل له بإرادة الله، ولمَن نويد بدل من له وهو بدل بعض من كل ﴿مَّدْحُورًا﴾ أي مبعدًا أو مُهَانًا ﴿وَسَعَى لَهَا سَمْيَهَا﴾ أي عمل لها عملها ﴿ كُلاَّ تُمِدُّ ﴾ انتصب كلاَّ بنمدّ وهو من المدد ومعناه نزيدهم من عطائنا ﴿ هَوُلاَءِ وَهَوُلاَءِ ﴾ بدل من كلاً، والإشارة إلى الفريقين المتقدمين ﴿ مِنْ عَطَّاءِ وَبُّكَ

يعني رزق الدنيا، وقيل من الطاعات لمَن أراد الآخرة ومن المعاصى لمَن أراد الدنيا، والأول أظهر ﴿مَحْظُورًا﴾ أي ممنوعًا ﴿فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْض﴾ يعني في رزق الدنيا ﴿لاَّ تَجْعَلُ ﴾ خطاب لواحد، والمراد به جميع الخلق، لأن المخاطب غير معين ﴿مَذْمُومًا ﴾ أي يذمّه الله وخيار عباده ﴿مَّخْذُولا﴾ أي غير منصور ﴿وَقَضَى رَبُّكَ﴾ أي حكم وألزم وأوجب أو أمر، ويدلّ على ذلك ما في مصحف ابن مسعود ووصّى ربّك ﴿ أَلاَّ تَعْبُدُوا ﴾ أن مفسّرة أو مصدرية على تقدير بأن لا تعبدوا ﴿إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ ﴾ هي إن الشرطية دخلت عليها ما المؤكدة وجوابها فلا تقل لهما أُفِّ والمعنى الوصية ببرّ الوالدين إذا كبرا أو كبر أحدهما وإنما خص حالة الكبر لأنهما حينئذ أحوج إلى البر والقيام بحقوقهما لضعفهما ومعني عندك: أي في بيتك وتحت كنفك ﴿أُفُّ حيث وقعت اسم فعل معناها قول مكروه، يقال عند الضجر ونحوه وإنما المراد بها أقلّ كلمة مكروهة تصدر من الإنسان، فنهى الله تعالى أن يقال ذلك للوالدين، فأولى وأحرى ألا يقال لهما ما فوق ذلك، ويجوز في أُفِّ الكسر والفتح والضم، وهي حركات بناء، وأما تنوينها فهو للتنكير ﴿وَلاَ تَنْهَرْهُمَا﴾ من الانتهار وهو الإغلاظ في القول ﴿ والْحَفِضْ لَهُمَا جَنَاجَ الذُّلُّ مِنَ الرَّحْمَةِ ﴾ استعارة في معنى التواضع لهما والرفق بهما، فهو كقوله: ﴿اخفض جناحك للمؤمنين﴾ [الحجر: ٨٨]، وأضافه إلى الذلّ مبالغة في المعنى كأنه قال الجناح الذليل، ومن في قوله من الرحمة للتعليل أي من أجل إفراط الرحمة لهما والشفقة عليهما ﴿لِلأَوَّابِينَ ﴾ قيل معناه الصالحين، وقيل المسبّحين، وهو مشتق من الأوبة بمعنى الرجوع، فحقيقته الراجعين إلى الله ﴿وَآتِ ذَا القُرْبَى حَقَّهُ ﴾ خطاب لجميع الناس لصلة قرابتهم والإحسان إليهم، وقيل هو خطاب خاص بالنبي ﷺ أن يؤتي قرابته حقهم من بيت المال، والأول أرجح ﴿وَإِمَّا تُعْرِضَنَّ﴾ الآية: معناه وَلَا نَبْسُطُهُ كُلُّ ٱلْبَسَطِ فَنَقَعُدُ مَلُومًا تَحْسُورًا ﴿ إِنَّا لِنَكُ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَكَ وَيَقْدِرُ إِنَّهُ كَلَنَ بِعِبَادِهِ و نَجَبِيرًا بَصِيرًا ١ فَي لَكُ لَقَ لَكُواْ أَوَلَدَكُمْ خَشْيَةَ إِمْلَقِ نَحَنُ زَوْقَهُمْ وَإِيَّاكُواْ إِنَّ قِلْكُواْ أَوْلَدَكُمْ خَشْيَةَ إِمْلَقِ فَحَنْ زَوْقَهُمْ وَإِيَّاكُواْ إِنَّ قِلْكُهُ وَسَيَّانَ لَحِطْكَا كَيْهُمُ إِنَّ وَلَا نَقْرَبُوا ٱلزِّنَّ إِنَّهُ كَانَ فَحِسَةً وَسَالَهُ سَبِيلًا إِنَّا وَلَا نَقَعُلُوا النَّفَسَى الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا عِلْكَيِّ وَمَنْ قَبِلَ مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلْنَا لِولِيِّهِ عَسْلَطْكُنَّا فَلَا يُسْرِف فِي ٱلْفَتْلِ إِقْدُ كَانَ مَنْصُلُوكَ فِي إِنْ أَعْرَضْتَ عَنْ دُويِّ القُرْبِي وَالْمُسَاكِينَ وَابْنِ السَّبْيَلِ إِذَا لَمْ تَجَدُّ مَا تَعْظَيْهُمْ، فقل لهم كالأمَّا حُسَنًا وكان النبي عَلَيْهُ إذا سأله أحد فلم يكن عنده ما يعطيه أعرض عنه، حيله منه، فأهر بحُسْن القول مع ذلك وهو أن يقول رزقكم الله وأعطاكم الله وشبه ذلك، والمسبور مشتق من اليسر ﴿ ابْتِغَاءَ رَحْمَةٍ مِّن رَّبِّكَ تَرْجُوهَا ﴾ مفعول من أجله يحتمل أن يتعلق بقوله: ﴿ وَإِمَّا تُعْرِضَنَّ عَنَّهُمُ ﴾ والمعنى على هذا كأنه يعرض عنهم انتظارًا لرزق يأتيه إ فيعطيه إياههم فَالْوَحِمةُ عَلَى هِذَا هِوَ مَا يُوتَحِيهِ مِن الوَّذِق أَوْ لَيْتَعَلَقُ بِقُولِهِ: ﴿ فَقُلُ لَهُ مُعَنَّوْرًا ﴾ إلى ابتغ رحمة وبك بقول ميسود والرحمة على هذا هي الأخر والثواب ﴿ وَلا أَجْعَلُ إِيَلَكُ } مَغْلُولَةً إلى عُنُقِكَ استغارة في معنى غاية البخل كأن البخيل حبست عداه عن الإعظاء وشدت إلى عِنْقِه ﴿ وَلا تَبْسُطُهَا كُلُّ الْبَسْطِ ﴾ إستجارة في معنى غاية الجود فيهي الله عن الطرفين: وأمر بالتوسط بينهما: كقوله: ﴿ إِفَا إِنَّهَ قُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلِم يِقِبِّرُوا ﴾ ﴿ مَلُومًا ﴾ أي يلومك صديقك على كثرة عطائك وإضرارك بنفسك، أو يلومك من يستحق العطاء لأنكورك تَتِرك ما تعطيه، أو يلومك سائو الناس على التبذير في العطاء ﴿مَّحْسُورًا﴾ أي منقطعًا بك الإ شيء عندك وهو من قولهم حسر السفو البعير إذا أتعبه حتى لم تبق له قول ﴿ إِنَّ رَبُّكَ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقْدِوْكُ أِي يوسع على من يشاء ويضيق على من يشاء فلا تهتم بما يزاه من ذلك، فإن الله أعلم بمصالح عباده ﴿وَلاَ تَقْتُلُوا أَوْلاَدَكُمْ ﴾ ذكر في الأنجام ﴿ وَلاَ يَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلاَّ بِالْحَقِّ الحق الموجب لقتل النفس هو ما ورد في الحديث مِن قوله صِلَّى الله عليه وآله، وسلم: ولا يبخل دم امرى، مسلم: إلا ياحدى ثلاث ، كفر بعد إيجان ، أو زني بعد إحصان؛ أو قتل نفس أخرى»، وتتصل بهذه الأشياء أشياء أجر لأنها في معناها كالحرابة وترك الصلاة ومنع الزكاة ﴿ وَمَن قُتِلَ مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيْهِ سُلِطَانًا ﴾ المظلوم هنا من قتل بغير حق، والولي هو ولي المقتول وسائر العصبة، وليس النساء من الأولياء جينة مالك، والسلطان الذي جعل الله له: هو القصاص، أو تخييره بين العفو والقصاص ﴿ فَلاَ يُسْرِف فَي الْقَتْلِ فِهِي عن أَنِ يسرف ولي المقتول بأن يقتل غير قاتل وليّه أو يقتل النفق بواحد وغير ذلك من وجوم التعدي، وقرى فلارتسرف بالثياء خطابًا لِلقِاتِل ، أو لولين وَلَا نَقْرَبُواْ مَالَ ٱلْمَيْتِهِ إِلَا بِٱلَّتِي هِى آحْسَنُ حَتَى يَبْلُغُ آشُدَّةً وَآوَفُواْ بِٱلْعَهَدِ إِنَّ ٱلْعَهْدَ كَانَ مَسْتُولَا ﴿ وَاَقَوْا اَلْكُلْ إِذَا كِلْمُ وَزِنُواْ بِٱلْقِسْطَاسِ ٱلْمُسْتَقِيمِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَآحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴿ وَلَا نَقْتُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُوَادَ كُلُّ أُولَتِهِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولًا ﴿ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَحًا إِنَّكَ لَن تَغْرِقَ ٱلْأَرْضَ وَلَى تَبْلُغُ آلِجِبَالَ طُولًا ﴿ اللهُ اللهِ اللهُ كَانَ سَيِّتُهُ عِندَ رَبِكَ مَكُرُوهًا ﴿ وَلَا مِمَا آوَحَى إِلَيْكَ لَن سَيِّتُهُ عِندَ رَبِكَ مَكُرُوهًا ﴿ وَلَا لِللهِ إِللهَا ءَاخَرَ فَنُلْقَىٰ فِي جَهَنَمُ مَلُومًا مَذَدُورًا ﴿ وَلَا لِللَّهِ إِلَهُا ءَاخَرَ فَنُلْقَىٰ فِي جَهَنَّمُ مَلُومًا مَذَدُورًا ﴿ وَلَا لَكُولُوا اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَيْكَ رَبُكَ مِنَ ٱلْحِكُمُ أَوْلَا تَعْمَلُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَهُا ءَاخَرَ فَنُلْقَىٰ فِي جَهَنَّمُ مَلُومًا مَدَدُورًا ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ا

المقتول ﴿إِنَّهُ كَانَ مَنصُورًا ﴾ الضمير للمقتول أو لوليه، ونصره هو القصاص ﴿وَلاَ تَقرَبُوا مَالَ الْيَتِيمِ ﴾ ذكر في الأنعام قال بعضهم لا تقربوا ولا تقتلوا معطوفان على ألا تعبدوا، والظاهر أنَّهما مجزومان بالنهي بدليل قوله بعدها: ﴿وَلاَ تَقْفُ ﴾ ﴿وَلاَ تَمْشُ ﴾، ويصحّ أن تكون معطوفات إذا جعلنا ألا تعبدوا مجزومًا على النهى وأن مفسّرة ﴿وَأَوْفُوا بِالْعَهْدِ ﴾ عامّ في العهود مع الله ومع الناس ﴿إِنَّ الْعَهْدَ كَانَ مَسْؤُولاً ﴾ يحتمل وجهين: أحدهما أن يكون في معنى الطلب: أي يطلب الوفاء به، والثاني أن يكون المعنى يسأل عنه يوم القيامة، هل وفي به أم لا ﴿وَزِنُوا بِالْقِسْطَاسِ﴾ قيل القسطاس الميزان، وقيل العدل وقرىء بكسر القاف وهي لغة ﴿وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً﴾ أي أحسن عاقبةً ومآلاً، وهو من آل إذا رجع ﴿وَلاَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾ المعنى لا تقل ما لا تعلم من ذم الناس وشبه ذلك، واللفظ مشتق من قفوته إذا اتبعتِه ﴿إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولاً ﴾ أولئك إشارة إلى السمع والبصر والفؤاد وإنما عاملها معاملة العقلاء في الإشارة بأولئك، لأنها حواس لها إدراك والضمير في عنه يعود على كل ويتعلق عنه بمسؤولاً، والمعنى أن الإنسان يسأل عن سمعه وبصره وفؤاده، وقيل الضمير يعود على ما ليس لك به علم والمعنى على هذا أن السمع والبصر والفؤاد هي التي تسأل عمّا ليس لها به علم وهذا بعيد ﴿وَلاَ تَمْش فِي الأَرْض مَرَحًا﴾ المرح الخيلاء والكبر في المشية، وقيل هو إفراط السرور بالدنيا وإعرابه مصدر في موضع الحال ﴿إِنَّكَ لَن تَخْرِقَ الأَرْضَ﴾ أي لن تجعل فيها خرقًا بمشيك عليها، والخرق هو القطع، وقيل معناه لا تقدر أن تستوفي جميعها بالمشي، والمراد بذلك تعليل النهي عن الكبر والخيلاء أي إذا كنت أيها الإنسان لا تقدر على خرق الأرض، ولا على مطاولة الجبال، فكيف تتكبّر وتختال في مشيك، وإنما الواجب عليك التواضع ﴿كُلُّ ذَلِكَ كَانَ سَيِّئُهُ عِنْدَ رَبِّكَ مَكْرُوهًا﴾ الإشارة إلى ما تقدّم من المنهيّات والمكروه هنا بمعنى الحرام، لا على اصطلاح الفقهاء في أن المكروه دون الحرام وإعراب مكروهًا نعت لسيئة أو بدل منها،

أَفَّاصَفَنكُو رَبُّكُم بِالْبَينَ وَاتَّعَذَ مِن الْمَلَتِهُ إِنشَا إِنْكُو النَّوُلُونَ قُولًا عَظِيمًا ﴿ وَالْمَدُوا وَمَا يَرِيدُهُمُ إِلَا نَفُورًا ﴿ فَلَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّمْ اللَّهُ لَمَا يَقُولُونَ إِذَا لَلْبَغُوا إِلَى فِي الْمَثِي اللَّهُ السَّبَحُ وَالْأَرْضُ وَمَن فِي الْمَثِي اللَّهُ السَّبَحُ وَالْأَرْضُ وَمَن فِي الْمَثِي اللَّهُ السَّبَحُ وَالْأَرْضُ وَمَن فِي الْمَثِي اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

وَتُسَبِّحُ لَهُ السَّمَاواتُ السَّبِعُ وَالأَرْضُ الآية واختلف في كيفية هذا التسبيح فقيل هو تسبيح بلسان الحال أي بما تدل عليه صنعتها من قدرة وحكمة وقيل إنه تسبيح حقيقة وهذا ارجح لقوله لا تفقهون تسبيحهم ﴿ جَعَلْتًا بَيْنَكَ وَبَيْنَ الَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ حِجَابًا مَسْتُورًا ﴾ في معناه قولان: أحدهما أن الله أخبر نبيه في أن يستره من الكفّار إذا أرادوا به شرًا، ويحجبه منهم والآخر أنه يحجب الكفّار عن فهم القرآن، وهذا أرجح لما بعده والمستور هنا قيل معناه مستور عن أعين الخلق لأنه من لطف الله وكفايته فهو من المغيبات، وقيل معناه ساتر ﴿ أَكِنَّةُ أَن يَفْقَهُوهُ جمع كنان وهو المغطاء، وأن يفقهوه مفعول من أجله تقديره كراهة أن يفقهوه ، وهذه استعارات في إضلالهم ﴿ وَإِذَا ذَكُرت في القرآن وحدانية الله تعالى فرّ المشركون من ذلك ، لما فيه من رفض آلهتهم وذمها ونفورًا مصدر في موضع الحال ﴿ نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَسْتَمِعُونَ بِهِ ﴾ كانوا يستمعون القرآن على وجه الاستهزاء، والضمير في به عائد على ما : أي تعلم ما يستمهون به من الاستهزاء ﴿ وَإِذْ هُمْ نَجُوى ﴾ جماعة يتناجون أو ذو نجوى، والنجوى كلام السرّبه من الاستهزاء ﴿ وَإِذْ هُمْ نَجُوى ﴾ جماعة يتناجون أو ذو نجوى، والنجوى كلام السرّبه من الاستهزاء ﴿ وَإِذْ هُمْ نَجُوى ﴾ جماعة يتناجون أو ذو نجوى، والنجوى كلام السرّبه من الاستهزاء ﴿ وَإِذْ هُمْ نَجُوى ﴾ جماعة يتناجون أو ذو نجوى، والنجوى كلام السرّبة من الاستهزاء وقواذ هم المحدون القرآن على ما السرّبة والمحدون القرآن على ما السرّبة والمؤلّاء المسرّبة والمؤلّاء المسرّبة والمؤلّاء المسرّبة والمؤلّاء المسرّبة والمؤلّاء المسرّبة والمؤلّاء المؤلّاء المسرّبة والمؤلّاء المؤلّاء المؤلّاء

﴿رَجُلاً مُّسْحُورًا﴾ قيل معناه جنّ فسحر وقيل معناه ساحر، وقيل هو من السحر بفتح السين وهي الرئة: أي بشر إذا سحر مثلكم وهذا بعيد ﴿انظُرْ كَيْفَ ضَرَبُوا لَكَ الْأَمْثَالَ﴾ أي مثلوك بالساحر، والشاعر، والمجنون ﴿فَضَلُوا﴾ عن الحق ﴿فَلاَ يَسْتَطِيعُونَ سَبِيلاً﴾ إلى الهدى؟ ونزلت الآية في الوليد بن المغيرة، وأصحابه من الكفّار ﴿وَقَالُوا أَثِذَا كُنَّا عِظَامًا وَرُفَاتًا﴾ الآية معناها إنكار للبعث، واستبعادهم أن يخلقهم الله خلقًا جديدًا بعد فنائهم، والرفات الذي بلي حتى صار غبارًا أو فتاتًا، وقد ذكر في الرعد اختلاف القرّاء في الاستفهامين ﴿قُلْ كُونُوا حِجَارَةً أَوْ حَدِيدًا﴾ المعنى لو كنتم حجارةً أو حديدًا لقدرنا على بعثكم وإحياثكم مع أن الحجارة والحديد أصلب الأشياء وأبعدها عن الرطوبة التي في الحياة، فأولى وأحرى أن يبعث أجسادكم ويُحيى عظامكم البالية فذكر الحجارة والحديد تنبيهًا بهما على ما هو أسهل في الحياة منهما، ومعنى قوله كونوا أي كونوا في الوهم والتقدير، وليس المراد به التعجيز كما قال بعضهم في ذلك ﴿ أَوْ خَلْقًا مِمًّا يَكْبُرُ فِي صُدُورِكُمْ ﴾ قيل يعني السموات والأرض والجبال، وقيل بل أحالَ على فكرتهم عمومًا في كل ما هو كبير عندهم: أي لو كنتم حجارة أو حديدًا أو شيئًا أكبر عندكم من ذلك وأبعد عن الحياة لقدرنا على بعثكم ﴿ فَسَيْنْغِضُونَ إِلَيْكَ رُؤُوسَهُمْ ﴾ أي يحرّكونها تحريك المستبعد للشيء والمستهزىء ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَى هُوَ ﴾ أي متى يكون البعث ﴿ يَوْمَ يَدْعُوكُمْ فَتَسْتَجِيبُونَ بِحَمْدِهِ ﴾ الدعاء هنا عبارة عن البعث بالنفخ في الصور والاستجابة عبارة عن قيامهم من القبور طائعين منقادين وبحمده في موضع الحال أي حامدين له، وقيل معنى بحمده بأمره ﴿وَتَظُنُونَ إِن لَّبِثْتُمُ إِلاًّ قَلِيلاً﴾ يعني لبثتم في الدنيا أو في القبور ﴿وَقُلْ لِّعِبَادِي يَقُولُوا الَّتِي هِيَ أَحْسَنُ﴾ العباد هنا المؤمنون أمرهم أن يقول بعضهم لبعص كلامًا ليّنًا عجيبًا، وقيل أن يقولوه للمشركين، ثم

زَعَمْتُم مِّن دُونِهِ فَكُلْ يَمْلِكُوكَ كَشَفَ الشَّرِّ عَنكُمْ وَلَا تَعْوِيلًا ﴿ أَفَلَيْكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْلَغُونَ لَكُمْ وَلَا تَعْوِيلًا ﴿ أَفَلَيْكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْلَغُونَ لَكُمْ وَلَا تَعْوَدُ إِنَّا عَذَا لِكَ رَبِّهِ مُ الْوَسِيلِمَةَ أَيْهُمُ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتُهُ وَيُخَافُونَ عَذَابَهُ أَوْ إِنَّ عَذَابِهُ وَيَكُولُ ﴿ فَاللَّهُ مِن قَرْبَةٍ إِلَّا غَنْ مُهْلِحِكُوهَا قَبْلُ يَوْمِ اللَّهِ اللَّهِ عَن مُهْلِحِكُوهَا قَبْلُ يَوْمِ اللَّهِ اللَّهِ عَن مُعَذِبُوهَا عَذَابُهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّ

نسخ بالسيف وإعراب يقولوا كقوله يقيموا الصلاة في إبراهيم، وقد ذَّكر ذلك ﴿قُلَّ الْمُعْوَّا الَّذِينَ 'زَغَمْتُم مِّن تُونِينِ قيل يعني الملائكة ، وقيل حيسى وأمه وعزيره وقيل تفر عن اللَّجْنَ كان العرب يعبدونهم، والمعنى أنهم لا يقدرون على كشف الضرّ عنكم في فكيف تعبدونهم ﴿ أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ ﴾ المعنى أن أولئك الآلهة الذين تدعون من دون الله يبتغون القربة إلين الله، ويرجونه، ويتخافونه، فكيف تعبدونهم بيعه وإحراب أولئك مُبتَدُأُ وَالدِّينُ تُلاَهُونَ خُمَفَةً لَهُ وَيَبتَعُونَ خُبْرَةً، وَالفَاعَلَ فِي يَدْعُونَ ضَمْيَر لِلكَفَّانِ أَ وَفَي يَبتِغُونِ للآلهة المعبودين وقيل إن الضمير في يدعون ويبتغفوف للأنبياء المالكورين قال في قوله ﴿ وَالْقُدُ فَظَّمُكُنَّا أَبْعُضُ النَّهُ يُكِينُ عُلَى بَعْضِ ﴾ [الإسراء: ٥٠]، والوسيلة هي ما يتوسل به ويتقرب ﴿ أَيُّهُمْ أَقْرَابُ ﴾ بدل من الضمير في يبتغون أي يبتغي الوسيلة بأن هو إقراب منهم له فأكيف بغيره أو ضمن يبتغون معنى يحرصون فكأنه قيل يحرصون أيهم يكون أقرب المها بالاجتهاد في طاعته، ويحتمل أن يكون التمعني أنهم يتوسلون بأيهم أقوب إللي إلله ﴿مَحْدُورًا﴾ مَنْ الحالِين وهو الخوف ﴿ وَإِن مِّن قَوْيَةِ إِلاَّ نَحْنُ مُهْلِكُوهَا قَبْلَ مَوْم الْقِيَالَةِ ﴾ ياحتمل هذا الهلاك وجهين: أحدهما أن يكول بالموت والفناء الذي لابد منه، والأأخر أن يكون بأمر من الله يأخذ المدينة ادفعة فيهلكها، وهذا أظهر، لأن الأول معلوم لا يفيقوا إلى الإخبار به، والهلاك والتعذيب المذكوران في الآية هما في الحقيقة لأهل القرى أو المهالكو أهلهًا أو معذَّبوهم، ورُويَ أن هلاك مكة بالحبشة، والمدينة بالنجوع، والكنوفة بالتولية، والأندلس بالخيل، وسُئِلَ الأستاذ أبو جعفر بن الزبير عن غرناطة، فقال أصابها العدلمب يوم قتل الموحدين بها في ثورة ابن هود، وأما هلاك قرطبة وأشبيلية وطبطات عيرها بأخذ الرقيم لها ﴿ فِي الْكِقَابِ، مَسْطُورًا ﴾ يعني اللوح الممجفوظ ﴿ وَمَا مَنْعَنَا أَن نُرْسِلَ إِلاَّ قَاتِ إلا لَن يُكَلِّيهِ بها الأولونَ ﴾ الآيات يراد بها هنا التي يقتوحها الكفّار ، فإذا وأوها ، ولم الومنون أهليكهم الله وُمُهُمِّتُ الرَّبِّةِ أَنْ قُويِهُم اقتر حوا على رسول الله ﷺ أن يجعل لهم الصفا ذهما ، فأخبر الله أنه الم يفعل ذلك المثلة أيكنه والمناله الكواء وحبر بالمنفع بحن ترك ذلك، وأنه نرسال في موضع فيطبب والن كذب في موضع قرفع ثهرة ذكر ناقة ثموذ تنبيها على ذلك الأنهم القتر جاوها وكالنج سبيبه مُنْصِرَةً فَظُلَمُواْ بِهَا وَمَا نُرْسِلُ بِٱلْآيَنِ إِلَّا عَغْرِيفًا ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لَكَ إِنَّ رَبَّكَ أَحَاطَ بِٱلنَّاسِ وَمَا جَعَلْنَا ٱلرُّهَ يَا ٱلْقِرَءَانِ وَثَغُوفُهُمْ فَمَا يَزِيدُهُمْ إِلَّا جَعَلْنَا ٱلرُّهُ يَا ٱلْقِيَ ٱلْقِينَكَ إِلَّا فِتَنَةَ لِلنَّاسِ وَٱلشَّجَرَةَ ٱلْمَلْعُونَةَ فِي ٱلْقُرْءَانِ وَثَغُوفُهُمْ فَمَا يَزِيدُهُمْ إِلَّا طُعْبَنَا كَبِيرًا ﴿ وَثَغُوفُهُمْ فَمَا يَزِيدُهُمْ إِلَّا طُعْبَنَا كَبِيرًا ﴿ وَهُو فَلَا اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّ

هلاكهم، ومعنى مبصرة: بينة واضحة الدلالة ﴿وَمَا نُرْسِلُ بِالآيَاتِ إِلاَّ تَخْوِيفًا ﴾ إن أراد بالآيات هنا المقترحة فالمعنى أن يرسل بها تخويفًا من العذاب العاجل وهو الإهلاك وإن أراد المعجزات غير المقترحة فالمعنى أنه يرسل بها تخويفًا من عذاب الآخرة ليراها الكافر فيؤمن، وقيل المراد بالآيات هنا الرعد والزلازل والكسوف وغير ذلك من المخاوف ﴿وَإِذْ قُلْنَا لَكَ إِن رَبِّكَ أَحَاطَ بِالنَّاسِ﴾ المعنى اذكر إذ أوحينا إليك أن ربك أحاط بقريش يعني بشرناك بقتلهم يوم بدر وذلك قوله سيهزم الجمع ويولّون الدبر، وإنما قال أحاط بلفظ الماضي وهو لم يقع لتحقيقه وصحة وقوعه بعد، وقيل المعنى أحاط بالناس في منعك وحمايتك منهم كقوله: ﴿واللَّهُ يَعصِمُكَ مِنَ النَّاسِ﴾ [المائدة: ٦٧] ﴿وَمَا جَعَلْنَا الرُّؤْيَا الَّتي أَرَيْنَاكَ إِلاَّ فِنْنَةً لِّلنَّاسِ ﴾ اختلف في هذه الرؤيا فقيل إنها الإسراء، فمن قال إنه كان في اليقظة، فالرؤيا بمعنى الرؤية بالعين، ومَن قال إنه كان في المنام فالرّؤيا منامية، والفتنة على هذا تكذيب الكفّار بذلك وارتداد بعض المسلمين حينتذ، وقيل إنها رؤيا النبي عَلَيْمُ في منامه هزيمة الكفّار وقتلهم ببدر، والفتنة على هذا تكذيب قريش بذلك، وقيل إنه رأى أنه يدخل مكة فعجّل في سنة الحديبية فردّ عنها فافتتن بعض المسلمين بذلك؛ وقيل رأى في المنام أن بني أُميّة يصعدون على منبره فاغتم بذلك ﴿وَالشَّجَرَةَ الْمَلْعُونَةَ فِي الْقُرْآنِ ﴾ يعني شجرة الزقُّوم، وهي معطوفة على الرؤيا أي جعل الرؤيا والشجرة فتنة للناس، وذلك أن قريشًا لمَّا سمعوا أن جهنم شجرة زقوم سخروا من ذلك وقالوا كيف تكون شجرة في النار والنار تحرق الشجر، وقال أبو جهل ما أعرف الزقّوم إلاّ التمر بالزبد، فإن قيل: لِمَ لعنت شجرة الزقُّوم في القرآن؟ فالجواب أن المراد لعنة آكلها، وقيل اللعنة بمعنى الإبعاد لأنها في أصل الجحيم ﴿ وَنُحَوِّفُهُمْ ﴾ الضمير لكفّار قريش ﴿ طِينًا ﴾ تمييز أو حال مِنْ «مَنْ» أو من مفعول خلقت ﴿قَالَ أَرَأَيْتُكَ هَذَا الَّذِي كَرَّمْتَ عَلَيَّ ﴾ الكاف من أرأيتك للخطاب لا موضع لها من الإعراب، وهذا مفعول بأرأيت، والمعنى أخبرني عن هذا الذي كرَّمته على أي فَضَّلته وأنا خير منه فاختصر الكلام بحذف ذلك، وقال ابن عطية أرأيتك هذا بمعنى أتأملت ونحوه لا بمعنى أخبرني ﴿لأَخْتَنِكُنَّ ذُرِّيَّتُهُ﴾ معناه لأستولين عليهم ولأقودَنْهم وهو مأخوذ من تحنيك ذُرِيَّتَهُ إِلَّا قَلِيلًا إِلَى قَالَ اَذْهَبُ فَمَن تَبِعَكَ مِنْهُمْ فَإِنَّ جَهَنَّمَ جَزَآ فَكُمْ جَزَآء مُّوفُورا اللهِ وَالسَّتَفْزِذُ مَنِ اسْتَطَعْتَ مِنْهُم بِصَوْتِكَ وَأَجْلِبُ عَلَيْهِم بِحَيْلِكَ وَرَجِلِكَ وَشَارِكُهُمْ فِي الْأَمُولِ وَالْأَوْلَادِ وَعِدْهُمْ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيْطَنُ إِلَّا عُرُورًا إِنَّ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَنَنُ وَالْأَوْلَادِ وَعِدْهُمْ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيْطِنُ إِلَّا عُرُورًا إِنَّ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَنَنُ وَكَالَادِ وَعِدْهُمْ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيْطِنُ إِلَّا عُرُورًا إِنَّ إِنَّا عَبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَنَنُ وَكَالَادِ وَعِدْهُمْ وَمَا يَعِدُهُمُ اللَّذِى يُرْجِى لَحَكُمُ الْفُكُ فِي الْبَحْرِ لِتَبْغُوا مِن فَضَالِحَ إِلَيْ اللَّهُ وَكُولُو اللَّالِ اللَّهُ وَلَا اللَّهُمُ اللَّهُ مُ اللَّهُمُ اللَّهُ فَي الْبَعْرِ ضَلَ مَن تَدْعُونَ إِلَا إِيَّاهُ فَلَمَا جَنَكُمُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللللللَّهُ الللللْهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ

الدابَّة، وهو أن يشدُّ على حنكها بحبل فتنقاد ﴿قَالَ اذْهَبْ ﴾ قال ابن عطيَّة اذهب وما بعده من الأوامر: صيغة أمر على وجه التهديد، وقال الزمخشري ليس المؤاد الذهاب الذي هو ضد المجيء، وإنما معناه امض لشأنك الذي اخترته خذلانًا له وتخليه، ويحتمل عندي أن يكون معناه للطّرد والإبعاد ﴿فَمَن تَبِعَكَ مِنْهُمْ فَإِنَّ جَهَنَّمَ جَزَاقُكُمْ ﴾ كان الأصل أن يقال جزاؤهم بضمير الغيبة، ليرجع إلى مَن اتَّبعك، ولكنه ذكره بلفظ المخاطب تغليبًا للمخاطب على الغائب، وليدخل إبليس معهم ﴿جَزَاءٌ مَّوْفُورًا﴾ مصدر في موضع الحال والموفور المكمل ﴿واسْتَفْزِزُ ﴾ أي اخدع واستخف ﴿بِصَوْتِكَ ﴾ قيل يعني الغناء والمزامير، وقيل الدعاء إلى المعاصى ﴿وَأَجْلِبُ عَلَيْهِم ﴾ أي هول، وهو من الجلبة وهي الصياح ﴿بِنُحَيْلِكُ وَرَجِلِكَ ﴾ الخيل هنا يراد بها الفرسان الراكبون على الخيل، والرجل جمع راجل وهو الذي يمشى على رجليه فقيل هو مجاز واستعاره بمعنى افعل جهدك، وقيل إن له من الشيطان خيلاً ورجلاً، وقيل المراد فرسان الناس ورجالتهم المتصرفون في الشر ﴿ وَشَارَكُهُمْ فِي الأَمْوَالِ وَالأَوْلاَدِ ﴾ مشاركته في الأموال بكسبها من الربا وإنفاقها في المعاصي وغير فلك، ومشاركته في الأولاد هي بالاستيلاد بالزنا وتسمية الولد عبد شمس وعبد الحارث وشبه ذلك ﴿ وَعِدْهُمْ ﴾ يعني المواعدة الكاذبة من شفاعة الأصنام وشبه ذلك ﴿ إِنَّ عِبَادِي ﴾ يعني المؤمنين الذين يتوكُّلُونِ على الله بدليل قوله بعد ذلك: ﴿وَكَفَى بِرَبِّلُكَ وَكِيلاً ﴾ ونحوه : إنه ليس له سلطان على الذين آمنوا وعلى ربّهم يتوكّلون ﴿ يُزْجِي لَكُمُ الْفُلْكَ ﴾ أي يجريها ويسيّرها والفُلُك هنا جمع وابتغاء الفضل في التجارة وغيرها ﴿الضُّوُّ فِي الْبَحْرِ﴾ يعني حوف الغرق ﴿ صَلَّ مَن تَدْعُونَ إِلاَّ إِيَّاهُ ﴾ ضلَّ هنا بمعنى تلف وفقد: أي تلف عن أوهامكم وخواطركم كل مَن تدعونه إلاّ الله وحده فلجأتم إليه حينتذ دون غيره. فكيف تعبدون غيره وأنتم لا تجدون في تلك الشدّة إلاّ إيّاه ﴿وَكَانَ الإِنْسَانُ كَفُورًا﴾ أي كفورًا بالنّعم، والإنسان

لَا تَجِدُواْ لَكُوْ وَكِيلًا ﴿ اَلَهُ اَمِنتُمْ أَن يُعِيدَكُمُ فِيهِ تَارَةً أُخْرَىٰ فَيُرْسِلَ عَلَيْكُمْ قَاصِفًا مِّن الرِّيجِ فَيُغْرِقَكُم بِمَا كَفَرْتُمْ ثُمَّ لَا تَجِدُواْ لَكُوْ عَلَيْنَا بِهِ. تَبِيعًا ﴿ هُ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي ءَادَمَ وَحَمَّلْنَاهُمْ فِي فَيُعْرِقَكُم بِمَا كَفَرْتُمْ ثُمَّ لَا تَجِدُواْ لَكُوْ عَلَيْنَا بِهِ. تَبِيعًا ﴿ هُ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي ءَادَمَ وَحَمَّلْنَاهُمْ فِي الْبَرِ وَالْبَحْرِ وَرَزَقَنْنَهُم مِّنَ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِّمَنَ خَلَقْنَا تَقْضِيلًا ﴿ يَوْمَ لَلْبَهُ مِنْ اللَّهِ مَا لَكُوا اللَّهُ مِنْ أُولِيَ كَتَبَهُمْ وَلَا اللَّهُمُ وَلَا اللَّهِ مِنْ أَوْلَى كَنْ أَوْلِ كَيْمُ وَلَا اللَّهُمُ وَلَا اللَّهُمُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُمُ وَلَا اللَّهُمُ وَلَا اللَّهُمُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُمُ وَلَا اللَّهُمُ وَلَا اللَّهُمُ وَلَا اللَّهُمُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُمُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ وَلَا اللَّهُمُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُمُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

هنا جنس ﴿أَفَأُمِنْتُمُ﴾ الهمزة للتوبيخ والفاء للعطف أي أنجوتم من البحر فأمنتم الخسف في البر ﴿ حَاصِبًا ﴾ يعني حجارة أو ريحًا شديدة ترمي بالحصباء ﴿ وَكِيلا ﴾ أي قائمًا بأموركم وناصرًا لكم ﴿قَاصِفًا مِّنَ الرِّيحِ ﴾ يعني الذي يقصف ما يلقى أي يكسره ﴿تَبِيعًا ﴾ أي مطالبًا يطالبنا بما فعلنا بكم: أي لا تجدون من ينصركم منّا كقوله: ﴿ وَلا يَخَافُ عُقْبَاهَا ﴾ [الشمس: ١٥] ﴿وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مُمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلا﴾ يعني فضَّلهم على الجنَّ وعلى سائر الحيوان، ولم يفضّلهم على الملائكة، ولذلك قال: ﴿عَلَى كَثِيرِ ﴾ وأنواع التفضيل كثيرة لا تُحصى: وقد ذكر المفسّرون منها كون الإنسان يأكل بيده، وكونه منتصب القامة، وهذه أمثلة ﴿بِإِمَامِهِمْ ﴾ قيل يعني بنبيتهم، يقال يا أمة فلان، وقيل يعني كتابهم الذي أنزل عليهم، وقيل كتابهم الذي فيه أعمالهم ﴿وَلاَ يُظْلَمُونَ فَتِيلا﴾ الفتيل هو الخيط الذي في شق نواة التمرة، والمعنى أنهم لا يظلمون من أعمالهم قليلاً ولا كثيرًا، فعبّر بأقلّ الأشياء تنبيهًا على الأكثر ﴿وَمَنْ كَانَ فِي هَذِهِ أَعْمَى فَهُوَ فِي الآخِرَةِ أَعْمَى ﴾ الإشارة بهذه إلى الدنيا، والعمى يراد به عمى القلب: أي مَن كان في الدنيا أعمى عن الهدى، والصواب فهو في يوم القيامة أعمى: أي حيران يائس من الخير، ويحتمل أن يريد بالعمى في الآخرة عمى البصر: كقوله ﴿ونحشره يوم القيامة أعمى﴾ [طله: ٢٠]، وإنما جعل الأعمى في الآخرة أَصْلَ سبيلاً، لأنه حينتذ لا ينفعه الاهتداء، ويجوز في أعمى الثاني: أن يكون صفة للأول، وأن يكون من الأفعال التي للتفضيل، وهذا أقوى لقوله وأضلّ سبيلاً فعطف أضلّ الذي هو من أفعل من كذا على ما هو شبهه، قال سيبويه. لا يجوز أن يقال هو أعمى من كذا ولكن إنما يمتنع ذلك في عمى البصر، لا في عمى القلب ﴿ وَإِن كَادُوا لَيَفْتِنُونَكَ عَن الَّذِي أَوْحَيْنَا إَلَيْكَ﴾ الآية: سببها أن قريشًا قالوا للنبي ﷺ اقبل بعض أمرنا ونقبل بعض أمرك، وقيل إن ثقيفًا طلبوا من النبي ﷺ أنَّ يؤخِّرهم بعد إسلامهم سنة يعبدون فيها اللاَّت والعُزَّى، والآية على هذا القول مدنية ﴿لِتَفْتُرِيُّ عَلَيْنَا غَيْرَهُ﴾ الافتراء هنا يراد به المخالفة لما أُوحي إليه من

لَيَفْتِنُونَكَ عَنِ ٱلَّذِى ٱلْصَيْدَا إِلَيْلَكَ لِنَفْتَرِى عَلَيْمَا غَيْمَةً وَإِذَا لَّاتَّغَذُوكَ حَلِيهَ لَا لِآلُهُ لَأَنْ ا تُبَنِّنَكَ لَقَدُ كِدِنَّ تَرْكَنُ إِلِيهِمْ شَيْتًا قَلِيلًا شِي إِذَا لَّأَذَقَنَكَ خِمْفُفَ ٱلْحَيَّاةِ وَضِعْفَ ٱلْمَمَاتِ ثُمَّ لَا يَجِدُ لَكَ عَلَيْمَا نَصِيرًا ﴿ وَإِن كَانُوا لَيَسْتَفِزُّونَكَ مِنَ ٱلْمُنْفِ لِيُخْرِحُوكَ الْمِنْهَا وَإِنَّا لَا يَلْمَشُونَ خِلَافَكَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ مُسْنَّةً مَنْ قَدْ أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِنْ رُسُلِينًا وَلَا تَجِنَّهُ لِسُنَّتِيَّا تَحْوِيلًا ﴿ أَقِيرِ ٱلصَّلَوٰةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ إِلَى عَسَقِ ٱلَّذِلِ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ ۚ إِنَّ قُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ كَاكُ ۖ مَشْهُودَا ﴿ وَمِنَ ٱلَّيْلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ عَنَافِلَةً لَّكَ عَسَىٰٓ أَن يَبْعَثُكَ رَبُّكَ مَقَامًا تَحْمُودَا ﴿ وَقُل رَّبِّ القرآن وغيرَه ﴿ وَإِذَا لاَتَّخَذُوكَ خَلِيلاً ﴾ أي لو قعلت ما أرادوا منك لاتُخذُّوكُ خُليلاً ﴿ وَلَوْلاً " أَن نَبْتَنَاكَ لَقَكُ كِدْتُ مَرْكُنْ إَلَيْهِمْ شَيْتًا قَلْيلا﴾ لولا تدلّ على امتناع شيء لوجود المخيرة، فلالت هنا علَى امتناع مُقاربة النبي ﷺ الركون إليهُم لأجل تثبيتُ الله له وعصمتُهُ، وَكَدَّتُ تَقْتَضَى ﴿ نفيُّ الركون، لأنَّ معنى كان قلان يفعل كذا أيَّ أنه لم يفعله فانتفى الركُّون إليَّهُم وَمَقَارَبَتُهُ، فليس في ذلك نقص من جانب النبي ﷺ لأنَّ التثبيت منعه من مقاربة الرَّكُون، ولو لم يثبته الله لكانت مُقارَبتُه للركون إليهم شيئًا قليلاً، وأما منع التنبيت فلم يركن قليلاً ولا كثيرًا، ولا قارب ذلك ﴿إِذًا لَأَذُقْنَاكَ ضِعْفَ الْحَيَاةِ وَضِعْفُ ٱلْمَمَاتِ﴾ أي ضعف عَذابهما لو فعل ذلك ﴿ وَإِن كَادُوا لَيَسْتَفِرُ وَمُّكَ مِنَ الأَرْضِ ﴾ الضمير لقريش كانوا قد هموا أن يخرجوا النبي عليه من مكة، وذلك قبل الهجرة، فالأرض هنا يراد بها مكة لأنها بلده ﴿ وَإِذَا لا يَلْبَثُونَ خَلْفُكَ إلاَّ قَلِيلاً ﴾ أي لو أخرجوك لم يلبثوا بعد خروجك بمكة إلاَّ قليلاً فلما خرج النبي عليه مهاجرًا من مكة إلى المدينة لأجل إذاية قريش له ولأصحابه لم يبقوا بعد ذلك إلا قليلاً، وقتلوا يوم بدر ﴿ سُنَّةً مَن قَدْ أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِن رُسُلِنَا ﴾ انتصب سنة على المصدر، ومعناه العادة أي هذه عادة الله مع رسله.

﴿أَوْمِ الصَّلَاةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ إلى غَسَقِ اللَّيْلِ وقُرْآنَ الْفَجْرِ ﴾ هذه الآية إشارة إلى الصلوات المفروضة، فدلوك الشمس زوالها، والإشارة إلى الظهر والعصر، وغسى الليل ظلمته وذلك إشارة إلى المغرب والعشاء، وقرآن الفجر صلاة الصبح، وانتصب قرآن الفجر بالعطف على موضع اللام في قوله لدلوك الشمس، فإن اللام فيه ظرفية بمعنى علم، وقيل هو عطف على الصلاة، وقيل مفعول بفعل مضمر تقديره اقرأ قرآن الفجر، وإنما عبر عن صلاة الصبح بقرآن الفجر لأن القرآن يقرأ فيها أكثر من غيرها لأنها تُصَلّى بسورتين طويلتين صلاة الصبح بقرآن الفجر كان مَشْهُودًا ﴾ أي تشهده ملائكة الليل والنهار فيجتمعون فيه إذ تصعد

أَذْخِلِنى مُذْخَلَ صِدْقِ وَأَخْرِجْنِى مُغْرَجَ صِدْقِ وَأَجْعَل لِي مِن لَدُنكَ سُلْطَكنَا نَصِيرًا ﴿ وَقُلْ جَاءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَنطِلُ ۚ إِنَّ ٱلْبَنطِلُ ۚ إِنَّ ٱلْبَنطِلُ كَانَ زَهُوقًا ﴿ وَنُهُولَ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَاهُو شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلا يَزِيدُ وَزَهَى ٱلْبَنطِلُ إِنَّ ٱلْبَنطِلَ كَانَ زَهُوقًا ﴿ وَنُهُ إِنْ اللَّهُ مُ الْقُرْءَانِ مَاهُو شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلمُؤْمِنِينَ وَلا يَزِيدُ النَّالُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا كَانَ يَعُوسَا ﴿ وَنَا عِمَانَ اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا عَلَى اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللَّهُ

ملائكة الليل وتنزل ملائكة النهاه ﴿ وَمِنَ اللَّيْلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ نَافِلَةً لَكَ ﴾ لما أمر بالفرائض أمر بعدها بالنوافل، ومن للتبعيض، والضمير في به للقرآن والتهجّد السهر وهو ترك الهجود، ومعنى الهجود: النوم فالتفعّل هنا للخروج عن الشيء كالتحرّج والتأثّم: في الخروج عن الإثم والحرج ﴿عَسَى أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَّحْمُودًا﴾ يعني الشفاعة يوم القيامة، وانتصب مقامًا على الظرف ﴿وَقُلْ رَّبِّ أَذْخِلْنِي مُذْخَلَ صِدْقِ﴾ الآية: المدخل: دخوله إلى المدينة والمخرج خروجه من مكة، وقيل المدخل في القبر، والمخرج إلى البعث، واختار ابن عطية أن يكون على العموم في جميع الأمور ﴿سُلْطَانَا نَصِيرًا﴾ قيل معناه حجة تنصرني بها وتظهر بها صدقي، وقيل قوة ورياسة تنصرني بها على الأعداء وهذا أظهر ﴿وَقُلْ جَاءَ الْحَقُّ وَزَهَقَ الْبَاطِلُ﴾ الحق بالإيمان والباطل الكفر ﴿وتُنَزُّلُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاءٌ﴾ من للتبعيض، أو لبيان الجنس، والمراد بالشفاء أنه يشفي القلوب من الريبة والجهل، ويحتمل أن يريد نفعه من الأمراض بالرقيا به والتعويذ ﴿وَإِذَا أَنْعَمْنَا عَلَى الإِنْسَانِ﴾ الآية: المراد بالإنسان هنا الجنس، لأن ذلك من سجية الإنسان، وقيل إنما يراد الكافر لأنه هو الذي يعرض عن الله ﴿ وَنَأَى بِجَانِبِهِ ﴾ أي بعد وذلك تأكيد وبيان للإعراض، وقرىء ناء وهو بمعنى واحد ﴿ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلَتِهِ ﴾ أي مذهبه وطريقته التي تشاكله ﴿وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ ﴾ السائلون اليهود، وقيل قريش بإشارة اليهود، والروح هنا عند الجمهور هو الذي في الجسم، وقد يقال فيه النفس وقيل الروح هنا جبريل وقيل القرآن والأول هو الصواب لدلالة ما بعده على ذلك ﴿قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي﴾ أي من الأمور التي استأثر الله بها ولم يطلع عليها خلقه، وكانت اليهود قد قالت لقريش اسألوه عن الروح، فإن لم يجبكم فيه بشيء فهو نبيّ وذلك أنه كان عندهم في التوراة أن الروح مما انفرد الله بعلمه، وقال ابن بريدة: لقد مضى النبي ﷺ وما يعرف الروح، ولقد كثر اختلاف الناس في النفس والروح، وليس في أقوالهم في ذلك ما يعول عليه ﴿ومَا أُوتِيتُم مِّنَ الْعِلْمِ إِلاَّ قَلِيلاً﴾ خطاب عام لجميع الناس، لأن لَكَ بِهِ عَلَيْنَا وَكِيلًا ﴿ إِلَّا رَحْمَةً مِن رَّبِكَ إِنَّ فَضَلَمُ كَانَ عَلَيْكَ كَبِيرًا ﴿ قُلُ لَإِن الْجَمَعَتِ الْإِنسُ وَالْجِنُّ عَلَى أَن يَأْتُواْ بِمِشْلِ هَذَا الْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِشْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضَهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴿ اللَّهِ مِنْ عَلَى مَثْلِ فَأَيْنَ أَكُمُ لَا لَتَاسِ إِلَّا حَكُفُورًا ﴿ وَقَالُوا لَنَ وَلَقَدْ صَرَّفَنَا لِلنَّاسِ إِلَّا حَكُفُورًا ﴿ وَقَالُوا لَنَ وَلَقَدْ مَرَفَى لَكَ جَنَّهُ مِن عَلَى مَثْلِ فَأَيْنَ أَكُمُ لَا النَّاسِ إِلَّا حَكُفُورًا ﴿ وَقَالُوا لَنَ وَقَالُوا لَنَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْمَلَيْ وَعِنَا لَهُ وَالْمَلَيْ اللَّهُ وَالْمَلَيْ وَعِنَا لِ اللَّهُ وَالْمَلَيْ وَعَلَى اللَّهُ وَالْمَلَيْ وَعَلَيْ اللَّهُ وَالْمَلَيْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَلَيْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْمَلَيْ وَاللَّهُ وَالْمَلَيْ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْمَلَيْ وَالْمَلَيْ وَاللَّهُ وَالْمَلَيْ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْمَلَيْ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْمَلَامُ اللَّهُ وَالْمَلَامُ اللَّهُ وَالْمُهُ اللَّهُ وَالْمَلَامُ اللَّهُ وَالْمَلَامُ اللَّهُ وَالْمَلَيْ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْمُلَالَةُ وَالْمَلَامُ اللَّهُ وَالْمَلَامُ اللَّهُ وَالْمَلَامُ اللَّهُ وَالْمَلْمُ اللَّهُ وَالْمَلَامُ اللَّهُ وَالْمَلْمُ اللَّهُ وَالْمَلَامُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْمُلْكِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْمَلْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْمَلْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللْمُلْمُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

علمهم قليل بالنظر إلى علم الله وقيل خطاب لَليهود خاصّة والأول أظهر لأن فيه إشارة إلى أنهم لا يصلون إلى العلم بالروح ﴿ وَلَئِن شِئْنًا لَتَدْهَبَنَّ بِالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ ﴾ أي إن شئنا ذهبنا بالقرآن فمحوناه من الصدور والمصاحف وهذه الآية متصلة المعنى بقوله: ﴿وَمَا أُوتُيتُم مَنْ العلم إلا قليلاً [الإسراء: ٨٥]: أي في قدرتنا أن نذهب بالذي أوحينا إليك فلا يبقى عندك شيء من العلم ﴿وَكِيلاً﴾ أي مَن يتوكّل بإعادته وردّه بعد ذهابه ﴿إِلاَّ رَحْمَةً مِّن رُّبُّكُ﴾ يحتمل أن يكون استثناء متصلاً فمعنى أن رحمة ربك تردّ القرآن بعد ذهابه لو ذهب أو استثناء منقطعًا بمعنى أن رحمة ربك تمسكه عن الذهاب ﴿ قُل لَّيْنِ الْجُتُّمَعَتِ الإنسُ وَالنَّجِنَّ ا عَلَى أَن يَأْتُوا بِمِثْلَ هَذَا الْقُرْآنِ لاَ يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ ﴾ عجز الخلق عن الإتيان بمثله لما تضمنه من العلوم الإلهية والبراهين الواضحة والمعاني العجيبة التي لم يمكن النَّاس يعلمونها، ولا يصلون إليها، ثم جاءت فيه على الكمال، وقال أكثر الناس إنهم عجزوا عنه لفصاحته وحُسْن نظمه وُوجوه إعجازه كثيرة قد ذكرنا في غير هذا منها خمسة عشر وجهًا ﴿ظَهِيرًا﴾ أي معينًا ﴿ وَلَقَدْ صَّرَّفْنَا للناس في هذا القرآن من كُلِّ مَثَل ﴾ أي بينًا لهم كل شيء من العلوم النافعة، والبراهين القائمة، والحجج الواضحة، وهذا يدلُّ على أن إعجاز القرآن بما فيه من المعاني والعلوم كما ذكرنا ﴿فَأَبَى أَكْثَرُ النَّاسِ إِلاًّ كُفُورًا﴾ الكفور الجحود، وانتصب بقوله أبي لأنه في معنى النفي ﴿وَقَالُوا لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى تَفْجُرَ لنا من الأرض يَنبُوعًا﴾ الذين قالوا هذا القول هم أشراف قريش طلبوا من النبي صلّى الله تعالى عليه وآله وسلّم أنواعًا من خوارق العادات، وهي التي ذكرها الله في هذه الآية، وقيل إن الذي قاله عبد الله بين أبي أُميّة بن المغيرة، وكان ابن عمّة النبي صلّى الله تعالى عليه وعلى آله وسلّم، ثم أسلم بعد ذلك والينبوع العين، قالوا له إن مكة قليلة الماء ففجر لنا فيها عينًا من الماء ﴿ أَوْ تُسْقِطُ السَّمَاءَ كَمَا زَعَمْتَ عَلَيْنَا كِسَفًا﴾ إشارة إلى قوله تعالى: ﴿إِنْ نَشَأَ نَجْسَف بِهِم الْأَيْضَ أُو نُسقِط عَلَيهم كَسفًا مِن السَّمَاءِ ﴾ [سبأن ١٩] وكسفًا بفتح السين جمع كسفة وهي القطعة ؛ وقرىء بالإسكان: أي قطعًا واحدًا ﴿قَبِيلا﴾ قيل معناه مقابلة ومعاينة وقيل ضامنًا شاهدًا

بصدقك، والقبالة في اللغة الضمان ﴿بَيْت مِّن زُخْرُفِ﴾ أي من ذهب ﴿قُلْ سُبْحَانَ رَبِّي﴾ تعجب من اقتراحاتهم، أو تنزيه لله عن قولهم تأتي بالله، وعن أن يطلب منه هذه الأشياء التي طلبها الكفّار، لأن ذلك سوء أدب ﴿ هَلْ كُنتُ إِلاَّ بَشَرًا رَّسُولاً ﴾ أي إنما أنا بشر، فليس في قدرتي شيء مما طلبتم، وأنا رسول فليس عليّ إلاّ التبليغ ﴿ إِلاَّ أَن قَالُوا أَبَعَثَ اللَّهُ بَشَرًا رَّسُولاً ﴾ المعنى أن الذي منع الناس من الإيمان إنكارهم لبعث الرسول من البشر ﴿قُلْ لَّوْ كَانَ فِي الأرض مَلائِكَةٌ ﴾ الآية: معناها أنه لو كان أهل الأرض ملائكة لكان الرسول إليهم ملكًا، ولكنهم بشر، فالرسول إليهم بشر من جنسهم ومعنى مطمئنين ساكنين في الأرض ﴿شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ ﴾ ذكر في الأنعام ﴿عُمْيًا وَبُكْمًا وَصُمًّا ﴾ قيل هي استعارة بمعنى أنهم يوم القيامة حيارى، وقيل هي حقيقة وأنهم يكونون عميًا وبكمًا وصُمًّا حين قيامهم من قبورهم ﴿ كُلُّمَا خَبَتْ ﴾ معناه في اللغة سكن لهبها، والمراد هنا كلما أكلت لحومهم فسكن لهبها بدَّلوا أجسادًا أُخَر، ثم صارت ملتهبة أكثر مما كانت ﴿وَقَالُوا أَإِذَا كُنَّا عِظَامًا﴾ استبعاد للحشر وقد تقدّم معنى الرفات والكلام في الاستفهامين ﴿أَوَ لَمْ يَرُوا أَنَّ اللَّهَ ﴾ الآية احتجاج على الحشر، فإن السَّمَاوات والأرض أكبر من الإنسان فكما قدّر الله على خلقها فأولى وأحرى أن يقدر على إعادة جسد الإنسان بعد فنائه، والرؤية في الآية، رؤية قلب ﴿أَجَلاً لاُّ رَيْبَ فِيهِ﴾ القيامة أو أجل الموت ﴿قُلْ لَّوْ أَنشُمْ تَمْلِكُونَ﴾ لو حرف امتناع ولا يليها الفعل إلا ظاهراً أو مضمرًا فلا بدّ من فعل يقدّر هنا بعدها تقديره تملكون ثم فسّره بتملكون الظاهر، لَّامَسَكُمْ خَشْيَةَ ٱلْإِنفَاقِ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ قَتُورًا ﴿ وَلَقَدْ ءَالَيْنَا مُوسَى تِسْعَ عَلَيْتِ بَيِّنَتِ فَسْتُلْ جَنِيَ إِسْرَتِهِ بِلَ إِذْ جَآءَهُمْ فَقَالَ لَهُ فِرْعَوْنُ إِنِي لَأَظُنْكَ يَنمُوسَىٰ مَسْحُورًا ۞ قَالَ لَقَدْ عَلِمْتُ مَا أَنزَلَ هَـُـوُلاَةٍ إِلّا رَبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ بَصَآيِرَ وَإِنِي لَأَظُنْكَ يَنفِرْعَوْثُ مَثْنَبُورًا ۞ فَأَرادَ أَن

وأنتم تأكيد للضمير الذي في تملكون المضمر ﴿خَزَائِنَ رَحْمَةِ رَبِّي﴾ أي الأموال والأرزاق، ﴿إِذَا لِأُمْسَكُتُمْ خَشْيَةَ الإِنْفَاقِ ﴾ أي لو ملكتم الخزائن لأمسكتم عن الإعطاء خشية الْفَقر، فالمراد بالإنفاق عاقبة الإنفاق وهو الفقر، ومفعول أمسكتم محذوف، وقال الزمخشري لا مفعول له لأن معناه بخلتم من قولهم للبخيل ممسك، ومعنى الآية وصف الإنسان بالشخ وخوف الفقر، بخلاف وصف الله تعالى بالجود والغنى ﴿ تِسْمَ آيَاتٍ ﴾ بينات الخمس منها الطوفان والجراد والقمل والضفادع والدم، والأربع انقلاب العصاحية، وإخراج يده بيضنام، وحلّ العقدة من لسانه، وفلق البحر وقد عمد فيها رفع الطور فوقه، وانفجار الماء من الحجر على أن يسقط اثنان من الأُخَر، وقد عدّ فيها أيضًا السنون، والنقص من الثمرات، رُوِيَ أَنْ بَعْضَ الْيَهُودُ سَأَلُوا النَّبِي ﷺ عنها فَقَالَ: «أَلَا تَشْرَكُوا بِأَلَّهُ شَيِّئًا، ولا تَسْرَقُوا وَلَا تُزنوا، ولا تقتلوا النفس التي حرّم الله إلاّ بالحق، ولا تمشي ببريء إلى السلطان ليقتله، ولا تسحروا ولا تأكلوا الربا ولا تقذفوا المحصنات، ولا تفروا يوم الزحف وعليكم خاصة اليهود ألا تعدُّوا في السبت، ﴿ فَاسْأَل بَنِي إِسْرَائِيْلَ ﴾ أي اسأل المعاصرين لك مِن بني إسرائيل عمّا ذكرنا من قصة موسى لتزداد يقينًا، والآية على هذا خطاب لمحمد علما، وقال الزمخشري إن المعنى قلنا لموسى اسأل بني إسرائيل من فرعون أي اطلب منه أن يرسلهم معك، فهو كقوله: أن أرسل معنا بني إسرائيل، فلا يرد قوله اسأل لموسي على إضمار القول، وقال أيضًا: يحتمل أن يكون المعنى: اسأل بني إسرائيل أن يعضدوك ويكونوا معك، وهذا أيضًا على أن يكون الخطاب لموسى، والأول أظهر ﴿إِذْ جَاءَهُمُ الضِّمير لَّبْنِي إسرائيل، والمراد آباؤهم الأقدمون والعامل في إذ على القول الأول آتيناه موسى أو فعل مضمر، والعامل فيه على قول الزمخشري القول المحذوف ﴿مَسْجُورًا ﴾ هنا وفي الفرقان: أي سحرت واختلط عقلك، وقيل ساحر ﴿لَقَدْ عَلِمْتَ ﴾ بفتح التاء خطاب لفرعون، والمعنى أنه علم أن الله أنزل الآيات، ولكنه كفر بها عنادًا كقوله وجحدوا بها واستيقنتها أنفسهم والإشارة بهؤلاء إلى الآيات مثبورًا أي مهلوكا، وقيل مغلوبًا، وقيل مصروفًا عن الخير، قابل جوسى قول فرعون إني الأظنك يا موسى مسجورًا بقوله: ﴿ وَإِنِّي الْأَظُنُّكِ إِمَا فِرْعَوْنُ مَثْبُورًا ﴾ ﴿ فَأَرَادَ أَن يَسْتَفِزُّهُم مِنَ الأَرْضِ ﴾ أي أرض مصر ﴿ اسْكُنُوا الْأَرْضَ ﴾ يعني

يَسْ تَفِزَّهُم مِّنَ ٱلْأَرْضِ فَأَغَرَقَنَكُ وَمَن مَعَهُ جَمِيعًا ﴿ وَقُلْنَا مِن بَعْدِهِ وَلِبَنِيَ إِسْرَةَ مِلَ ٱسْكُنُوا ٱلْأَرْضَ فَإِذَا جَآءَ وَعْدُ ٱلْآذِخِرَةِ جِثْنَا بِكُمْ لَفِيفًا ﴿ وَبِالْحَقِّ أَنزَلْنَكُ وَبِالْحَقِّ نَزَلٌ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَا مُبَشِّرًا وَنَذِيلُ ﴾ وَقُرْءَانَا فَرَقَنَكُ لِلَاقَرَامُ عَلَى ٱلنَّاسِ عَلَى مُكْثِ وَنَزَلْنَكُ فَنزِيلًا ﴿ قُلْ عَامِنُواْ بِهِ الْ وَلَا تُؤْمِنُواْ إِنَّ ٱلَّذِينَ أُوتُوا الْفَاقِ الْوَقُوا اللَّهُ اللَّلَهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّه

أرض الشام ﴿لَفِيفًا﴾ أي جميعًا مختلطين ﴿وَبِالْحَقِّ أَنزَلْنَاهُ وَبِالْحَقِّ نَزَلَ ﴾ الضمير للقرآن وبالحق معناه في الموضعين بالواجب من المصلحة والسداد وقيل معنى الأول كذلك: ومعنى الثاني ضدّ الباطل. أي بالحق في إخباره وأوامره ونواهيه ﴿وَقُرْآنَا فَرَقْنَاهُ ﴾ انتصب بفعل مضمر يدلّ عليه فرقناه، ومعناه بيّناه وأوضحناه ﴿عَلَى مُكْثِ﴾ قيل معناه على تمهل وترتيل في قراءته، وقيل على طول مدة نزوله شيئًا شيئًا من حين بعث النبي ﷺ إنى وفاته، وذلك عشرون سنة، وقيل ثلاث وعشرون ﴿قُلْ آمِنُوا بِهِ أَوْ لاَ تُؤْمِنُوا﴾ أمر باحتقارهم وعدم الاكتراث بهم، كأنه يقول سواء آمنتم أو لم تؤمنوا لكونكم لستم بحجة، وإنما الحجة أهل العلم من قبله، وهم المؤمنون من أهل الكتاب ﴿إِنَّ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ مِن قَبْلِهِ ﴾ يعنى المؤمنين من أهل الكتاب وقيل الذين كانوا على الحنيفية قبل البعثة: كزيد بن عمرو بن نوفل، وورقة بن نوفل، والأول أظهر، وهذه الجملة تعليل لما تقدّم، والمعنى: إن لم تؤمنوا به أنتم، فقد آمن به مَن هو أعلم منكم ﴿ويَخِرُونَ للأَذْقَانِ﴾ أي لناحية الأذقان كقولهم خرّ لليدين وللفم، والأذقان جمع ذقن، وهو أسفل الوجه حيث اللحية، وإنما كرّر يخرّون للأذقان، لأن الأول للسجود، والآخر للبكاء ﴿ قُل اذْعُوا اللَّهَ أَوِ اذْعُوا الرَّحْمَنَ ﴾ سببها أن الكفَّار سمعوا النبي ﷺ يدعو يا ألله يا رحمن، فقالوا إن كان محمد ليأمرنا بدعاء إله واحد وها هو يدعو إلهين، فنزلت الآية مبيّنة أن قوله الله أو الرحمن اسمًا لمسمى واحد، وأنه مخير في الدعاء بأي الاسمين شاء، والدعاء في الآية بمعنى التسمية كقولك دعوت ولدي زيدًا لا بمعنى النداء ﴿ أَيًّا مَّا تَدْعُوا فله الأسماء الحسني ﴾ أيًّا اسم شرط منصوب بتدعوا، والتنوين فيه عوض من المضاف إليه، وما زائدة للتأكيد والضمير في به لله تعالى، وهو المسمى لا الاسم، والمعنى أي هذين الاسمين تدعو فحسن، لأن الله له الأسماء الحسنى فموضع قوله لله الأسماء الحسني موضع الحال، وهو في المعنى تعليل للجواب، لأنه إذا حسنت أسماؤه كلها حسن هذان الاسمان ﴿وَلاَ تَجْهَز بِصَلاَتِكَ وَلاَ تُخَافِتْ بِهَا﴾ المخافتة

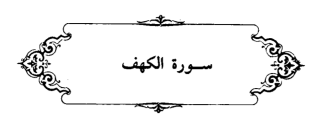
entropy in the second of the s

The first of the second of the

Sangara Sangara (Maria Maria M

تَدْعُواْ فَلَهُ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْحُسُنِيَّ وَلَا جَمْهَرْ بِصَلَائِكَ وَلَا ثَخَافِتْ بِهَا وَٱبْتَعْ بَيْنَ ذَالِكَ سَبِيلًا ﴿ وَلَا تَخَافِتُ بِهَا وَٱبْتَعْ بَيْنَ ذَالِكَ سَبِيلًا ﴿ وَلَوْ يَكُنُ لَهُ وَلِدَّ مِنَ الذَّلِّ وَكَيْرَهُ عَلَيْهِا ﴿ وَلَا تَعَلَىٰ لَهُ وَلِدُّ مِنَ الذَّلِّ وَكَيْرَهُ عَلَيْهِا ﴿ وَلَا تَعَلَىٰ لَهُ وَلِدُ مِنَ الذَّلِّ وَكَيْرَهُ عَلَيْهَا ﴿ وَلَا مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ لَلْهُ وَلِدُ مُنَا اللَّهُ وَلَا مُنْ اللَّهُ وَلَا عَلَمْ مَا اللَّهُ وَلِي ثُلُوا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَا عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ وَلَا عَلَىٰ اللَّهُ وَلَا عَلَيْهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا عَلَىٰ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

the second of th



مكيّة إلاّ آية ٣٨ ومن آية ٨٣ إلى غاية آية ١٠١ فمدنيّة وآياتها ١١٠ نزلت بعد الغاشية

#### بِنْ اللَّهِ النَّهِ النَّمْنِ الرَّحَدِ عِنْ الرَّحَدِ اللَّهِ الرَّحَدِ اللَّهِ الرَّحَدِ اللَّهِ

لَّهُمْدُ لِلَهِ ٱلَّذِى أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِئنبَ وَلَمْ يَجْعَل لَمُ عِوجًا ﴿ فَيَحَا لِيُنذِرَ بَأْسَا شَدِيدًا مِّن لَدُنْهُ وَيُبَشِّرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا حَسَنَا ﴿ مَّكِثِينَ فِيهِ أَبَدًا ﴿

# بِسْم اللَّهِ الرَّحمٰن الرّحيم

﴿الْحَمْدُ لِلّهِ الّذِي أَنْزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الْكِتَابَ العبد هنا هو النبي عَنِي وصفه بالعبودية تشريفًا له وإعلامًا باختصاصه وقربه، والكتاب القرآن ﴿وَلَمْ يَجْعَل لَهُ عِوجًا العوج بكسر العين في المعاني التي لا تحسن وبالفتح في الأشخاص كالعصا ونحوها، ومعناه عدم الاستقامة، وقيل فيه هنا معناه لا تناقض فيه ولا خلل، وقيل لم يجعله مخلوقًا، واللفظ أعمّ من ذلك ﴿قَيْمًا ﴾ أي مستقيمًا، وقيل قيّمًا على الخلق بأمر الله تعالى، وقيل قيّمًا على سائر الكتب بتصديقها، وانتصابه على الحال من الكتاب، والعامل فيه أنزل، ومنع الزمحشري ذلك للفصل بين الحال وذي الحال، واختار أن العامل فيه فعل مضمر تقديره جعله قيّمًا ﴿لَيُنْفِرُ بَأْسًا شَدِيدًا ﴾ متعلق بأنزل أو بقيّمًا، والفاعل به ضمير الكتاب أو النبي عَنِي والبأس العذاب، وحذف المفعول الثاني وهو الناس كما حذف المفعول الآخر من قوله وينذر الذين لدلالة المعنى على المحذوف ﴿مُن لَدُفُهُ أي من عنده، والضمير

عائد على الله تعالى ﴿ أَجْرًا حَسَنًا ﴾ يعني الجنة ﴿ مَاكِثِينَ فِيهِ ﴾ أي دائمين، وانتصابه على الحال من الضمير في لهم ﴿وَيُعْلِرَ الَّذِينَ قَالُوا اتَّخَذَ اللَّهُ وَلَدًا﴾ هم النصارى لقولهم في عيسى واليهود لقولهم في عزير وبعض العرب لقولهم في الملائكة ﴿مَّا لَهُم بِهِ مِنْ عِلْمَ﴾ الضمير عائد على قولهم، أو على الولد ﴿كَبُرُتْ كَلِمَّةٌ ﴾ انتصب على التمييز على الحَّال ويعني بالكلمة قولهم اتخذ الله ولدًا: وعلى هذا يعود الضمير في كبرت ﴿فَلَعَلُّكَ بَاخِعٌ نَّفْسَكَ ﴾ أي قاتلها بالحزن والأسف، والمعنى تسلية النبي ﷺ من عدم إيمانهم ﴿عَلَّى آثَارِهِمْ ﴾ استعارة فصيحة: كأنهم من فرط إدبارهم قد بعدوا فهو يتبع آثارهم تأمُّهَا عليهم، وانتصب أسفًا على أنه مفعول من أجله، والعامل فيه باخع نفسك ﴿إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الأَرْض زِينَةً لَّهَا﴾ يعني ما يصلح للتزين كالملابس والمطاعم والأشجار والأنهار وغير ذلك ﴿لِنَبْلُوَهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلا﴾ أي لنختبرهم أيهم أزهد في زينة الدنيا ﴿وَإِنَّا لَجَاعِلُونَ مَا عَلَيْهَا صَعِيدًا جُرُزًا﴾ المعنى إخبار بفناء الدنيا وزينتها، والصعيد هو التراب، والجرز: الأرض التي لا نبات فيها: أي سيفنى ما على الأرض من الزينة وتبقى كالأرض التي لا نبات فيها، بعد أن كانت خضراء بهجة ﴿ أَمْ حَسِبْتَ أَنَّ أَصْحَابَ الْكَهْفِ وَالرَّقِيمِ كَانُوا مِنْ آيَاتِنَا عَجَبًا ﴾ أم هنا استفهام، والمعنى أحسبت أنهم عجب بل سائر آياتنا أعظم منها وأعجب، والكهف الغار الواسع، والرقيم: اسم كلبهم، وقيل هو لوح رُقَّمت فيه أسماؤهم على باب الكهف، وقيل كتاب فيه شرعهم ودينهم، وقيل هو القرية التي كانت بإزام الكهف، وقيل الجبل الذي فيه الكهف، وقال ابن عباس لا أدري ما الرقيم ﴿إِذْ أَوَى الْفِتْيَةُ إِلَى الْكَهْفِ﴾ نذكر من قصتهم على وجه الاختصار ما لا غنّى عنه، إذ قد أكثر الناس فيها مع قلَّة الصحة في كثيرٍ مما نقلوا، وذلك أنهم كانوا قومًا مؤمنين، وكان ملك بلادهم كافر يِقتل كل مؤمن، فِفرُوا بدينهم، ودخلوا الكهف ليعبدوا الله فيه ويستخفوا من الملك وقومه، فأمر الملك باتباعهم، فانتهى المتبعون لهم إلى الغار فوجدوهم وعرفوا الملك بذلك فوقفً عليه في جنده وأمر بالدخول إليهم، فهاب الرجال ذلك وقالوا له دعهم يمُوتوا جُوْعًا رَسَدُا ﴿ فَضَرَ بَنَا عَلَىٰ ءَاذَانِهِمْ فِي ٱلْكَهْفِ سِنِينَ عَدَدًا ۞ ثُمَّ بَعَثَنَهُمْ لِنَعَلَمَ أَى ٱلْحُزْيَنِ الْحَصَىٰ لِمَا لَبِسُواً أَمَدًا ۞ تَحْنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ نَبَأَهُم بِالْحَقِّ إِنَّهُمْ فِتْيَةً ءَامَنُواْ بِرَبِهِمْ وَذِدْنَهُمْ هُدَى ﴿ اللَّهُمْ فِلْمَا لَهُمُ عَلَيْكَ نَبَأَهُم وَلَا لَهُمُ وَتَيَةً عَامَنُواْ بِرَبِهِمْ وَذِدْنَهُمْ هُدَى ۞ وَرَبَطُنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ إِذْ قَامُواْ فَقَالُواْ رَبُنَا رَبُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ لَن نَدْعُواْ مِن دُونِهِ عَلَيْهُمْ وَلَا مَنْ اللَّهُمَ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ عَلَيْهُمْ اللَّهُمُ مِنْ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّ

وعطشًا، وكان الله قد ألقى عليهم قبل ذلك نومًا ثقيلاً، فبقوا على ذلك مدّة طويلة ثم أيقظهم الله، وظنوا أنهم لبثوا يومًا أو بعض يوم فبعثوا أحدهم يشتري لهم طعامًا بدراهم كانت لهم فعجب لها البائع وقال هذه الدراهم من عهد فلان الملك في قديم الزمان من أين جاءتك، وشاع الكلام بذلك في الناس، وقال الرجل إنما خرجت أنا وأصحابي بالأمس فأوينا إلى الكهف، فقال هؤلاء الفتية الذين ذهبوا في الزمان القديم فمشوا إليهم فوجدوهم موتى، وأما موضع كهفهم، فقيل إنه بمقربة من فلسطين وقال: قوم إنه الكهف الذي بالأندلس بمقربة من لوشة من جهة غرناطة، وفيه موتى ومعهم كلب، وقد ذكر ابن عطية ذلك، وقال إنه دخل عليهم ورآهم وعليهم مسجد، وقريب منهم بناء يقال له الرقيم قد بقى بعض جدرانه، ورُويَ أن الملك الذي كانوا في زمانه اسمه دقيوس، وفي تلك الجهة آثار مدينة يقال لها مدينة دقيوس والله أعلم، ومما يبعد ذلك ما رُويَ أن معاوية مرّ عليهم وأراد الدخول إليهم، ولم يدخل معاوية بالأندلس قطّ، وأيضًا فإن الموتى التي في غار لوشة يراهم الناس، ولم يدرك أحد منهم الرعب، الذي ذكر الله في أصحاب الكهف ﴿فَضَرَبْنَا عَلَى آذَانِهِمْ فِي الْكَهْفِ﴾ عبارة عن إلقاء النوم عليهم، وقال الزمخشري: المعنى ضربنا على آذانهم حجابًا ثم حذف هذا المفعول ﴿سِنِينَ عَدَدًا ﴾ أي كثيرة ﴿ثُمَّ بَعَثْنَاهُمْ ﴾ أي أيقظناهم من نومهم ﴿لِنَعْلَمَ أَيُّ الْحِزْبَيْنِ أَحْصَى لِمَا لَبِثُوا أَمَدًا﴾ أي لنعلم علمًا يظهر في الوجود لأن الله قد كان علم ذلك، والمراد بالحزبين الذين اختلفوا في مدّة لبثهم، فالحزب الواحد: أصحاب الكهف والحزب الآخر القوم الذين بعث الله أصحاب الكهف في مدتهم وقيل إن الحزبين معًا أصحاب الكهف إذ كان بعضهم قال لبثنا يومًا أو بعض يوم، وقال بعضهم ربكم أعلم بما لبثتم، وأحصى فعل ماض وأمدًا مفعول به، وقيل أحصى اسم للتفضيل، وأمدًا تمييز، وهذا ضعيف، لأن أفعل من التي للتفضيل لا يكون من فعل رباعي إلاّ في الشاذُّ ﴿وَرَبَطْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ﴾ أي قوّينا عزمهم وألهمناهم الصبر ﴿إِذْ قَامُوا﴾ يحتمل أن يريد قيامهم من النوم أو قيامهم بين يدي الملك الكافر لمّا آمنوا ولم يبالوا به ﴿لَقَدْ قُلْنا إِذًا شَطَطًا﴾ أي لو دعونا من دونه إلهًا لقلنا قولاً شططًا، والشطط الجور والتعدّي ﴿لَّوْلاَ يَأْتُونَ

عَلَيْهِم بِسُلْطَانِ بَيْنِ ﴾ تحضيض بمعنى التعجيز أنهم لا يأتون بحجة بيّنة على عبادة غير الله ﴿ وَإِذَا اعْتَزَلْتُمُوهُمْ ﴾ خطاب من بعضهم لبعض حين عزموا على الفرار بدينهم ﴿ وَمَا يَعْبُدُونَ ﴾ عطف على المفعول في اعتزلتموهم : أي تركتموهم وتركتم ما يعبدون ﴿ إِلَّا اللَّهَ ﴾ أي ما يعبدون من دون الله، وإلا هنا بمعنى غير، وهذا استثناء متصل إن كان قومهم يعبدن الله ويعبدون معه غيره، ومنقطع إن كانوا لا يعبدون الله وفي مصحف ابن مسعود ﴿وَمَّا يعبدون من دون الله ﴿ فَأُوا إِلَى الكَهْفِ ﴾ هذا الفعل هو العامل في إذ اعتزلتموهم ا والمعنى أن بعضهم قال لبعض إذا فارقنا الكفّار فلنجعل الكهف لتا مأوى ونتكل على الله فهو يرحمنا ويرفق بنا ﴿مُرْفَقًا﴾ بفتح الميم وكسرها ما يرتفق به وينتفع ﴿وَتَرَى الشَّمْسَ إِذَا طَلَعَت تَزَاوَرُ عَن كُهْفِهِمْ ذَاتَ الْيَمِينِ وَإِذَا غَرَبَتْ تَقْرُضُهُمْ ذَاتَ الشَّعَالِ ﴾ قيل هنا كالام مُحذُوف تقديرُه فأوى القوم إلى الكهف ومكثوا فيه، وضرب الله على آذانهم، ومعنى تزاور تميل وتزوع، ومعنى تقرضهم تقطعهم: أي تبعد عنهم، وهو بمعنى المفطع، وذات اليميل والشمال أي جهته، ومعنى الآية أن الشمس لا تصيبهم عند طلوعها والا عند غروبها لمثلا يحترقوا بحرها، فقيل إن ذلك كرامة لهم وخرق عادة، وقيل كان ياب الكلهف شماليًا يستقبل بنات نعش، فلذلك لا تصيبهم الشمس، والأول أظهر لقوله: ﴿ قُلِكَ مِن آيَاتِ اللَّهِ ﴾ ﴿ وَهُمْ فِي فَجْوَةٍ مِّنْهُ ﴾ أي في موضع واسع، وذلك مفتح لإصابة الشمس أ، ومع ذلك حجبها الله عنهم ﴿ ذَلِكَ مِنْ آيَاتِ اللَّهِ ﴾ الإشارة إلى حجب الشمس عنهم إن كان خرق عادة ، وإن كان لكون بابهم إلى الشمال فالإشارة إلى أمرهم بجملته ﴿وَتَحْسَبُهُمْ أَيْقَاظًا وَهُمْ رُقُودُ﴾ أيقاظًا جمع يقظ وهو المنتبه كانت أعينهم مفتوحة وهم نائمون فيحسبهم مَن يراهم أيقاظًا وفي قوله أيقاظًا ورقود مطابقة، وهي من أدوات البيان ﴿ وَلُقَلِّبُهُمْ ذَاتَ الْسِمِينِ ۖ وَكُاتَ الشَّمَالِ﴾ أَيْ نقلبهم من جانب إلى جانب، ولولا ذلك لأكلتهم الأرض وكان هذا التقليب من فعل الله وملائكته، وهُم لا ينتبهون من نومهم، ورُوِيَ أنهم كانوا يقلبون مراليل في

السنة، وقيل من سبع سنين إلى مثلها ﴿وَكَلْبُهُم بَاسِطٌ ذِرَاعَيْهِ ﴾ قيل إنه كان كلبًا لأحدهم يصيد به، وقيل كان كلبًا لراع فمرّوا عليه فصحبهم وتبعه كلبه وأعمل اسم الفاعل وهو بمعنى المضيّ لأنه حكاية حّال ﴿ بِالْوَصِيدِ ﴾ أي بباب الكهف، وقيل عتبته وقيل البناء ﴿ وَلَمُلِنْتَ مِنْهُمْ رُغْبًا ﴾ ذلك لما ألبسهم الله من الهيبة، وقيل لطول أظفارهم وشعورهم وعظم أجرامهم وقيل لوحشة مكانهم، وعن معاوية أنه غزا الروم فمرّ بالكهف، فأراد الدخول إليه فقال له ابن عباس لا تستطيع ذلك، قد قال الله لمَن هو خير منك: لو اطّلعت عليهم لوليت منهم فرارًا، فبعث ناسًا إليهم، فلما دخلوا الكهف بعث الله ريحًا فأحرقتهم ﴿ وَكَذَلِكَ بَعَثْنَاهُمْ لِيَتَسَاءَلُوا بَيْنَهُمْ ﴾ أي كما أنمناهم كذلك بعثناهم ليسأل بعضهم بعضًا، واللام في ليتساءلوا لام الصيرورة ﴿قَالُوا رَبُّكُمْ أَعْلَمُ بِمَا لَبِثْتُمْ﴾ هذا قول مَن استشعر منهم أن مدة لبثهم طويلة، فأنكر على من قال يومًا أو بعض يوم، ولكنه لم يعلم مقدارها فأسند علمها إلى الله ﴿فَانِعَتُوا أَحَدَكُم بِوَرِقِكُم﴾ الورق الفضة، وكانت دراهم تزودوها حين خروجهم إلى الكهف، ويستدلُّ بذلك على أن التزوّد للمسافر أفضل من تركه، ويستدلّ ببعث أحدهم على جواز الوكالة، فإن قيل: كيف اتصل بعث أحدهم بتذكّر مدّة لبثهم؟ فالجواب أنهم كانوا قالوا ربكم أعلم بما لبثتم، ولا سبيل لكم إلى العلم بذلك فخذوا فيما هو أهم من هذا وأنفع لكم فابعثوا أحدكم ﴿إِلَى المَدِينَةِ ﴾ قيل إنها طرسوس ﴿أَزْكَى طَعَامًا ﴾ قيل أكثر، وقيل أحلّ، وقيل إنه أراد شراء زبيب، وقيل تمر ﴿وَلْيَتَلَطُّفُ فِي اختفائه وتحيّله ﴿إِن يَظْهَرُوا عَلَيْكُمْ يَرْجُمُوكُمْ﴾ أي إن يظفروا بكم يقتلوكم بالحجارة، وقيل المعنى يرجموكم بالقول، والأول أظهر ﴿وَكَذَلِكَ أَغْتُرْنَا عَلَيْهِمْ﴾ أي كما أنمناهم وبعثناهم أطلعنا الناس عليهم ﴿لِيَعْلَمُوا﴾ الضمير للقوم الذين أطلعهم الله على أصحاب الكهف: أي أطلعناهم على حالهم من انتباههم من الرقدة الطويلة ليستدلوا بذلك على صحة البعث من بِهِمْ قَالَ ٱلَذِينَ عَلَيُواْ عَلَىٓ أَمْرِهِمْ لَنَتَخِذَتَ عَلَيْمِ مَسْجِدًا ﴿ سَيَقُولُونَ ثَلَاثَةُ تَابِعُهُمْ كَلَيْهُمْ وَمُمَّا بِٱلْغَيْبِ وَيَقُولُونَ سَبَعَةُ وَقَامِنُهُمْ كَلَيْهُمْ وَمُمَّا بِٱلْغَيْبِ وَيَقُولُونَ سَبَعَةُ وَقَامِنُهُمْ كَلَيْهُمْ وَمُمَّا بِٱلْغَيْبِ وَيَقُولُونَ سَبَعَةُ وَقَامِنُهُمْ كَلَيْهُمْ وَمُمَّا بِالْغَيْبِ وَيَقُولُونَ سَبَعَةُ وَقَامِنُهُمْ صَلَيْهُمْ فَلَا تُمَا فِيهِمْ إِلَّا قَلِيلٌ فَلَا تُمَا فِيهِمْ إِلَّا عَلَيْهُمْ وَيَعْمَمُ اللهُ عَلَيْهُمْ وَلَا تَمْسَقُفْتِ فِيهِم مِنْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ وَلَا تَمْسَقُفْتِ فِيهِم مِنْهُمْ مَا يَعْلَمُهُمْ إِلَا قَلِيلٌ فَلَا تُمَا فِيهِمْ إِلَّا عَلَيْهُمْ وَمُنْهُمْ مُنْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ وَمُعْلَمُهُمْ وَلَا تَعْمَلُونُ وَلَا تَمْسَقُونُ فِيهِم مِنْهُمْ

القبور ﴿إِذْ يَتَنَازَعُونَ بَيْنَهُمْ أَمْرَهُم ﴾ العامل في إذ أعثرنا أو مضمر تقديره اذكر والمتنازعون هم القوم الذين كانوا قد تنازعوا فيما يفعلون في أصحاب الكهف، أو تنازُّعُوا هِلْ هُمَّ أموات أو أُحياء، وقيل تتازعوا هل تحشر الأجساد أو الأرواح بالأجساد، فأراهم الله حال أصحاب الكهف ليعلموا أن الأجساد تُحشّر ﴿فَقَالُوا ابْنُوا عَلَيْهِم بُنْيَانًا ﴾ أي على باب كهفهم إما ليطمس آثارهم أو ليحفظهم ويمنعهم مبمّن يريد أخذهم أو أخذ تربتهم تبرُّكًا، وإما ليكون علماً على كهفهم ليُعرَف به ﴿قَالَ الَّذِينَ غَلَبُوا عَلَى أَمْرِهِمْ ﴾ قيل يعني الولاة وقيل يعنى المسلمين لأنهم كانوا أحق بهم من الكفّار فبنوا على باب الكهف مسجدًا لغبادة الله ﴿سَيَقُولُونَ ﴾ الضمير لمَن كان في زمان النبي صلّى الله تعالى عليه وعلى آله وسلَّم اهلَّ اليهود أو غيرهم ممن تكلم في أصحاب الكهف ﴿رَجْمًا بِالْغَيْبِ﴾ أي ظنًا وهو مستعاد الكهف الرجم بمعنى الرَّمْنِ ﴿ سَبْعَةً وَثَامِنُهُمْ كَلِّبُهُمْ ﴾ قال قوم إن الواو واو الثمانية للحوَّلها هنا وفي ا قوله: ﴿ سَبِع لِيالِ وَتُمَانِيَة أَيَّامِ ﴾ [الحاقة: ٧]، وفي قوله في أهل الجنة؛ ﴿ وَفُتَّحَت أَلْوَابُها ﴾ [الزمر: ٧٣]، وفي قوله في براءة: ﴿والنَّاهُونَ عَنِ الْمُلْكَرِ ﴾ [التوبة: ٢٠١٠] وقال البطنزيُّونُ لا تثبت واو الثمانية وإنما الواو هنا كقوله: جاء زيد وفي يده سيف قال الزمخشري وفائدتها التوكيد والدلالة على أن الذين قالوا سبعة وثامنهم كلبهم صدقوا وأخبروا بحق، بخلاف الذين قالوا ثلاثة ورابعهم كلبهم، والذين قالوا خمسة وسادسهم كلبهم، وقال ابن تعظية دخلت الواو في آخر إخبار عن عددهم لتدلُّ على أن هذا نهاية ما قيل ولو سقطت لصح الكلام، وكذلك دخلت السين في قوله سيقولون الأول، ولم تدخل في الثاني والثالث استغناء بدخولها في الأول ﴿مَّا يَعْلَمُهُمْ إِلاَّ قَلِيلٌ﴾ أي لا يعلم عدَّتهم إلا قليل من الناس، وهم من أهل الكتاب، قال أبن عباس: أنا منْ ذُلك القليل، وكانوا سَبِّعة وثامنهم كلُّبهم، لأنه قال في الثلاثة والخمسة رجمًا بالغيب، ولم يقل ذلك في سبعة وثامنهم كلبهم ﴿فَلَا تُمَارِ فِيهِمْ إِلاَّ مِرْآءً ظَاهِرًا ﴾ لا تمارِ: من المراء وهو الجدال والمخالفة والاحتجاج، والمعنى لا تُمارِ أهل الكتاب في عدّة أصحاب الكهف إلاّ مِراءً ظاهرًا أي غير متعمّق فيه من غير مبالغة ولا تعنيف في الردّ عليهم ﴿وَلاَ تَسْتَفْتِ فِيهِم مُّنْهُمْ أَحَدًا﴾ أي لا تسأل أحدًا من أهل الكتاب عن أصحاب الكهف، لأن الله قد أوحى إليك في شأنهم ما يُغنيكُ عن السؤال

## أَحَدًا ﴿ وَلَا نَقُولَنَّ لِشَاٰىْءِ إِنِّي فَاعِلُ ذَلِكَ غَدًّا ﴿ إِلَّا أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ وَٱذْكُر رَّبَّكَ إِذَا

﴿ وَلاَ تَقُولَنَّ لِشَيْءِ إِنِّي فَاعِلْ ذَلِكَ غَدًا إلاَّ أَن يَشَاءَ اللَّهُ ﴾ سببها أن قريشًا سألوا اليهود عن أمر رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم فقالوا لهم اسألوه عن فتية ذهبوا في الزمان الأول وهم أصحاب الكهف، وعن رجل بلغ مشارق الأرض ومغاربها وهو ذو القرنين، وعن الروح، فإن أجابكم في الاثنين وسكت عن الروح فهو نبيّ فسألوه فقال غدًا أُخبركم ولم يقل إن شاء الله فأمسك عنه الله الوحي خمسة عشر يومًا فأوجف به كفّار قريش وتكلموا في ذلك، فشق ذلك على رسول الله ﷺ، ثم جاء جبريل بسورة الكهف فقص عليه فيها قصة أصحاب الكهف وذي القرنين، وأنزل الله عليه هذه الآية تأديبًا لهم وتعليمًا، فأمره بالاستثناء بمشيئة الله في كل أمر يريد أن يفعله فيما يستقبل، وقوله غدًا يريد به الزمان المستقبل لا اليوم الذي بعد يومه خاصة، وفي الكلام حذف يقتضيه المعنى وتقديره: ولا تقولن لشيء إنى فاعل ذلك غدًا إلاّ أن تقول إن شاء الله أو تقول إلاّ أن يشاء الله، والمعنى أن يعلِّق الأمر بمشيئة الله وحوله وقوّته ويبرأ هو من الحول والقوة، وقيل إن قوله إلاّ أن يشاء الله بقوله لا تقولنّ. والمعنى لا تقولنّ ذلك القول إلاّ أن يشاء الله أن تقوله بأن يأذن لك فيه، فالمشيئة على هذا راجعة إلى القول لا إلى الفعل، ومعناها إباحة القول بالإذن فيه، حكى ذلك الزمخشري، وحكاه ابن عطية، وقال إنه من الفساد بحيث كان الواجب ألاّ يحكى ﴿وَاذْكُر رَّبِّكَ إِذًا نَسِيتَ ﴾ قال ابن عباس الإشارة بذلك إلى الاستثناء أي استثنَ بعد مدة إذا نسيت الاستثناء أولاً، وذلك على مذهبه، فإن الاستثناء في اليمين ينفع بعد سنة، وأما مذهب مالك والشافعي فإنه لا ينفع إلا إن كان متصلاً باليمين، وقيل معنى الآية اذكر ربك إذا غضبت، وقيل اذكر إذا نسيت شيئًا ليذكرك ما نسيت، والظاهر أن المعنى اذكر ربك إذا نسيت ذكره أي ارجع إلى الذكر إذا غفلت عنه واذكره في كل حال، ولذلك قالت عائشة رضى الله عنها: كان رسول الله صلَّى الله تعالى عليه وآله وسلَّم يذكر الله على كل أحيانه ﴿ وَقُلْ حَسَى أَن يَهْدِين رَبِّي لأَقْرَبَ مِنْ هَذَا رَشَدًا ﴾ هذا كلام أمر النبي على أن يقوله، والإشارة بهذا إلى خبر أصحاب الكهف أي عسى الله أن يؤتيني من الآيات والحجج ما هو أعظم في الدلالة على نبوتي من خبر أصحاب الكهف واللفظ يقتضي أن المعنى: عيني أن يوفقني الله تعالى من العلوم والأعمال الصالحات لما هو أرشد من خير أصحاب أهل الكهف وأقرب إلى الله، وقيل إن الإشارة بهذا إلى المنسى أي إذا نسيت شيئًا فقل عسى أن يهديني الله إلى شيء آخر هو أرشد من المنسي.

نَسِيتُ وَقُلْ عَسَىٰ أَن يَهْدِيَنِ رَبِي لِأَقْرَبَ مِنْ هَٰذَا رَشَدًا ﴿ وَلِبَثُواْ فِي كَهْفِهِمْ ثَلَثَ مِائَةٍ السَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ أَبْصِرْ بِهِ مِسِنِينَ وَٱزْدَادُواْ شِعًا ﴿ قُلُ اللّهُ أَعْلَمُ بِمَا لَبِثُواْ لَهُ عَيْبُ السَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ أَبْصِرْ بِهِ مِ وَالسَّمِعُ مَا لَهُم مِّن دُونِهِ مِن وَلِي وَلَا يُشْرِكُ فِي مُحَكِّمِهِ الْحَدَا ﴿ وَاللّهُ مَن أُوحِى إِلَيْكَ لَمِن وَالسَّمِعُ مَا لَهُم مِن دُونِهِ مِن وَلِي وَلَا يُشْرِكُ فِي مُحَكِّمِهِ الْحَدَا ﴿ وَاللّهُ مَا أَوْحِى إِلَيْكَ لَمِن وَلَى اللّهُ اللّهُ مِن دُونِهِ مُلْتَحَدًا ﴿ وَاللّهُ مِن اللّهُ مَا لَلْهِ مَا لَلْهُ مَا لَلْهِ مَا لَلْهُ مَاللّهُ مِن وَلَى اللّهُ مَن دُونِهِ مُلْتَحَدًا ﴿ وَلَا يَشْرُكُ وَلَا يَعْدُ مِن دُونِهِ مُلْتَحَدًا ﴿ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ مَاللّهُ مَا لَلْهُ مَا لَلْهُ مَنْ اللّهُ مَا لَلْهُ مَا لَلْهُ مَا لَهُ مَا لَلْهُ مَا لَلْهُ مَا لَوْ اللّهُ مَا لَلْهُ مَا لَوْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا لَوْلَا مُعَلّمُ اللّهُ وَاللّهُ مَا لَهُ مَا لَلْهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَاللّهُ مَا لَوْلَ مَا لَوْلَ مُنْ اللّهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَكُ مَا لَوْلَ مُنْ اللّهُ مَا أَوْلِ اللّهُ مُنْ إِلَا لَكُونَ وَجُهَا أُولَا لَا مُنْ اللّهُ مَا لَمُ مُنْ اللّهُ مُولِى اللّهُ لَا اللّهُ مَا لَا مُرَافِقُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا لَهُ مَا لَوْلِهُ مُولِي اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ مَا لَهُ مَا لَا مُنْ اللّهُ اللّهُ مَا لَا مُنْ اللّهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَا اللّهُ مَا لَمُ لَا مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَا لَا مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

﴿ وَلَبِنُوا فِي كَهْفِهِمُ ثَلَاثَ مِائَةٍ سِنِينَ وَازْدَادُوا تِسْعًا ﴾ في هذا قولان أحدهما أنه حكاية عن أهل الكتاب يدلُّ على ذلك ما في قراءة ابن مسعود: وقالوا لبثوا في كهفهم الوهو مُعطوف على سيقولون ثلاثة فقوله ﴿قُلِ اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا لَبِثُوا﴾ ردّ عليهم في هذا العلم المحكي عنهم، والقول الثاني أنه من كلام الله تعالى، وأنه بيان لما أجمل في قوله فطمؤبنا على آذانهم في الكهف سنين عددًا، ومعنى قوله قل الله أعلم بما لبنوا على هذا أنه أعلم من الذِّين اختلفوا فيهم، وقد أخبر بمدة لبثهم، فإخباره هو الحق لأنه أعلهم من الناس، أوكان، قوله قل الله أعلم احتجاجًا على صحة ذلك الإخبار، وانتصب سنين على البدل من ثلاثمائة أو عطف بيان، أو على التمييز وذلك على قراءة التنوين في ثلاثمائة وقرىء بغير تنوين على الإضافة ووضع الجمع موضع المفرد ﴿ أَبْصِرْ بِهِ وَأَسْمِعْ ﴾ أي ما أبصره أوما أسمعه ﴿ اللَّهُ اللَّهُ يدرك الخفيّات كمّا يدرّك الجليّات ﴿مَا لَهُم ﴾ الضمير لجميع الخلق أو للمعاصرين اللهبلي. عِيرٌ ﴿ وَلاَ يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ أَحَدًا ﴾ هو خبر عن القراءة بالياء والرفع وقوى، بالتاء والنجوم على النهي ﴿لاَ مُبَدُّلُ لِكُلِّمَاتِهِ ﴾ يحتمل أن يراد بالكلمات هنا القرآن، فالمعنى لا يُبدُّك أحد القرآن ولا يغيّره، ويحتمل أن يريد بالكلمات القضاء والقدر ﴿مُلْتَحَدَّا﴾ أي مِلجاً تميل إليه ﴿ وَأَصْبِرْ نَفْسَكَ ﴾ أي احبسها صابرًا ﴿ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ ﴾ هم فقراء المسلمين ﴿ كَبَلال وخباب وصهيب وكان الكفّار قد قالوا له اطرد هؤلاء نجالسك نحن، فنزلت الآية ﴿بَالْغَدَاةِ والْعَشِيُّ﴾ قيلُ المرادُ الصلوَاتِ الخمس، وقيلُ الدعاء على الإطلاق ﴿وَلاَ تَعَدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ ﴾ أيُّ لا تتجاوز عنهم إلى أبناء الدنيا، وقال الزمخشري يقال عداه إذا جاوزه، فهذا لفعل ا يتعدّى بنفسه دون حرف، وإنما تعدّى هنا بعن لأنه تضمن يعني نبت عينه عن الرجل إذا احتقره ﴿ تُرَيِّدُ زِينَةَ الْحَيَّاةِ الدُّنْيَا﴾ جملة في موضع الحال فهي متصلة بما قبلها ، الوهي في معنى تعليل الفعل المنهى عنه في قوله ولا تعد عيناك عنهم ذأي لالتبعد عنهم من أبجل إرادتك لزينة الدنيا ﴿أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ﴾ أي جعلناه غافلاً أو وجدناه غافلاً، وقيل يعني أله عيينة وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغَفَلْنَا قَلْبَهُ عَن ذِكْرِنَا وَأَتَّبَعَ هَوَنهُ وَكَاكَ أَمْرُهُ فُرُكًا ﴿ وَقُلِ الْحَقُ مِن رَبِكُمْ فَمَن شَآءَ فَلْيُؤُمِن وَمَن شَآءَ فَلْيَكُفُر ۚ إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظّلِمِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِ قُهَا وَلِن يَسْتَغِيمُواْ يُعَاثُواْ بِمَآءِ فَلْيُؤُمِن وَمَن شَآءَ فَلْيَكُهُمْ اللَّهُ ال

ابن حصين الفزاري، والأظهر أنها مطلقة من غير تقييد ﴿فُرُطًا﴾ من التفريط والتضييع، أو من الإفراط والإسراف ﴿وَقُل الْحَقُّ مِن رَّبِّكُمْ ﴾ أي هذا هو الحق ﴿فَمَنْ شَاءَ فَلْيُؤْمِن ﴾ لفظه أمر وتخيير: ومعناه أن الحق قد ظهر فليختر كل إنسان لنفسه: إما الحق الذي يُنجيه، أو الباطل الذي يهلكه، ففي ضمن ذلك تهديد ﴿سُرَادِقُهَا﴾ السرادق في اللغة ما أحاط بالشيء كالسور والجدار، وأما سرادق جهنم فقيل حائط من نار، وقيل دخان ﴿كَالْمُهْلِ﴾ وهو دردي الزيت إذا انتهى حرّه رُويَ ذلك عن النبي صلّى الله تعالى عليه وعلى آله وسلّم وقيل ما أُذيب من الرصاص وشبهه ﴿مُزْتَفَقًا﴾ أي شيء يرتفق به، فهو من الرفق، وقيل يرتفق عليه فهو من الارتفاق بمعنى الاتكاء ﴿ أُولَئِكَ لَهُمْ ﴾ خبر إن، وإنا لا نضيع: اعتراض، ويجوز أن يكونا خبرين أو يكون إنّا لا نضيع الخبر، وأولئك استئناف، ويقوم العموم في قوله من أحسن مقام الضمير الرابط، أو يقدّر مَن أحسن عملاً منه، ورُويَ أن النبي ﷺ قال إنها نزلت في أبي بكر وعمر وعثمان وعليّ رضي الله عنهم ﴿أَسَاوِرَ﴾ جمع أسوار وسوار، وهو ما يجعل في اليد، وقيل أساور جمع أسورة وأسورة جمع سوار ﴿مِّن سُنْدُسِ وَإِسْتَبْرَقِ ﴾ السندس: رقيق الديباج، والإستبرق الغليظ منه ﴿الْأَرَاثِكِ ﴾ الأسرة والفرش ﴿ وَاضْرِبْ لَهُم ﴾ الضمير للكفّار الذين قالوا اطرد فقراء المسلمين وللفقراء الذين أرادوا طردهم: أي مثل هؤلاء وهؤلاء كمثل هذين الرجلين، وهما أخون من بني إسرائيل: أحدهما مؤمن، والآخر كافر: ورثا مالاً عن أبيهما، فاشترى الكافر بماله جنتين، وأنفق المؤمن ماله في طاعة الله حتى افتقر فعيّر الكافر بفقره فأهلك الله مال الكافر، ورُويَ أن اسم المؤمن تمليخا، واسم الكافر فطروس، وقيل كانا شريكين اقتسما المال فاشترى أحدهما بماله جنتين وتصدّق الآخر بماله ﴿أُكُلُّهَا﴾ بضم الهمزة اسم لما يؤكل، ويجوز ضمّ الكاف وَكَانَ لَمُ ثَمَرٌ فَقَالَ لِصَحِيهِ وَهُو يُحَاوِرُهُ أَنَا أَكُثَرُ مِنكَ مَالًا وَأَعَزُ نَفَرًا ﴿ وَمُعَلَ جَنَاتُهُ وَهُوَ طَالِمٌ لِنَفْسِهِ قَالَ مَا أَظُنُ أَن تَبِيدَ هَذِهِ أَبَدًا ﴿ وَمَا أَظُنُ السَتَاعَةَ قَا إِنْ تُوهِ أَلْ رَبِي طَالِمٌ لِنَفْسِهِ قَالَ مَا أَظُنُ أَن تَبِيدَ هَذِهِ أَبَدًا ﴿ وَمَا أَظُنُ السَتَاعَةَ قَا إِنْ تَعَامُ الْطَالِمُ لِنَا اللّهُ وَلَا أَنْ اللّهُ وَمَا أَظُنُ اللّهُ وَلَا أَنْ اللّهُ عَلَيْهُ وَهُو يَعَاوِلُهُ وَاللّهُ وَوَلَدًا ﴿ وَمَا أَنْ اللّهُ وَلَا أَنْ اللّهُ عَلَى مَا لَا وَوَلَدًا ﴿ وَمَا أَنْ اللّهُ عَلَى مَا لَا وَعَلَا اللّهُ وَوَلَدًا ﴿ وَمَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَوَلَدًا ﴿ وَاللّهُ وَوَلَدًا فَي اللّهُ وَاللّهُ وَوَلَدًا اللّهُ وَاللّهُ وَقُلْمًا مِنْ اللّهُ وَاللّهُ عَلَى مَا لَا وَقُلْدًا فَي اللّهُ وَقُلْمًا مَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ اللّهُ وَلَا أَنْ اللّهُ وَلَا أَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَيْدُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللللّهُ الللللللّهُ الللللللّهُ الللللللّهُ الللللللللّهُ اللللللللّهُ اللللللللللّهُ ا

وإسكانها ﴿وَلَمْ تَظْلِم ﴾ أي لم تنقص ﴿وَكَانَ لَهُ ثَمَرٌ ﴾ بضم الثاء والميم أصناف المال من الذهب والفضة والحيوان وغير ذلك، قاله ابن عباس وقتادة، وقيل هو الذهب والفضة خاصّة، وهو من ثمر ماله إذا أكثره ويجوز إستكان الميم تخفيفًا، وأما بفتح الثه واللميم، فهو التماكول من الشجر، ويحتمل المعنى الآخر ﴿ وَهُوَ يُحَاوِرُهُ ﴾ أي يراجعه في التكلام ﴿وَأَعَرُّ نَفَرًا﴾ يعنى الأنصار والخدم ﴿وَدَخَلُ جَنَّتُهُ﴾ أفرد الجنة هنا، لأنه إنما دَخَلَ اللَّجَلَة الواحدة من الجنتين إذ لا يمكن دخول الجنتين دفعة واحدة ﴿ وَهُوَ ظَالِمٌ لِّنَفْسِهِ ﴾ إما بكافره وإما بمقابلته لأخيه، فإنها تتضمن الفخر والكبر والاحتقار لأخيه ﴿قَالَ مَا أَظُنُّ أَنْ تَبِيكِ هَذِهِ أَمِدًا ﴾ يحتمل أن تكون الإشارة إلى السموات والأرض وسائر المخلوقات، فيكون قائلاً ببقاء هذا الوجود كافرًا بالآخرة أو تكون الإشارة إلى جنته فيكون قوله إفراطًا في الاغترار وقلة التحصيل ﴿ وَلَئِن رُّدِدتُ إِلَى رَبِّي ﴾ إن كان هذا على سبيل الفرض والتقدير كما ينزعم أَخِينِ لأَجِدنَ فِي الآخرة خيرًا من جنتي في الدنيا، وقرىء خيرًا منهما بضمير الاثنين للجنتين، وبضمير الواحد للجنة ﴿مُنقَلَبًا﴾ أي مرجعًا ﴿أَكَفَرْتَ بِالَّذِي خَلَقَكَ مِن تُرَابٍ﴾ أي خِلق منه أباك آدم، وإنما جعله كافرًا لشكِّه في البعث ﴿سَوَّاكَ رَجُلا﴾ كما تقول سِهاك إنسانًا، ويحتمل أن يقصد الرجولية على وجه تعديد النعمة في أن لم يكن أُنثي ﴿ لَّكِمَّا هُوَ اللَّهُ رَبِّي﴾ قرأ الجمهور بإثبات الألف في الوقف وحذفها في الوصل، والأصل على هذا لكن أنا، ثم ألقيت حركة الهمزة على الساكن قيلها، وحذفت ثم أدغمت النون في النون، وقرأ ابن عامر بإثبات الألف في الوصل والوقف، ويتوجّه ذلك بأن تكون لحقتها نون الجماعة التي في خرجنا وضربنا، ثم أدغمت النون في النون ﴿ وَلَوْلِا إِذْ دَخِلْتَ جَنَّتُكَ ﴾ الآية: وصيّة من المؤمن للكافر، ولولا تحضيض ﴿فَعَسَى رَبِّي أَن يُؤْتِبنِ خَيْرًا مِّن جَبَّتِكَ﴾ بحتمل أن يريد في الدنيا أو الآخرة ﴿ حُسْبَاتًا ﴾ أي أمرًا مهلكًا كالحرِّ والبرد ونحو ذلك

﴿صَعِيدًا زَلَقًا﴾ الصعيد وجه الأرض والزلق الذي لا يثبت فيه قدم يعني أنه تذهب أشجاره ونباته ﴿فَوْرًا﴾ أي غائرًا ذاهبًا وهو مصدر وصف به ﴿وَأُحِيط بِثَمْرِهِ﴾ عبارة عن هلاكها ﴿يُقَلُّبُ كَفِّيهِ﴾ عبارة عن تلهفه وتأسَّفه وندمه ﴿وَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا﴾ يريد أن السقف وقعت وهي العروش ثم تهدمت الحيطان عليها والحيطان على العروش وقيل إن كرومها المعروشة سقطت على عروشها، ثم سقطت الكروم عليها ﴿وَيَقُولُ يَا لَيْتَنِي لَمْ أَشْرِكُ﴾ قال ذلك على وجه التمنّي لما هلك بستانه، أو على وجه التوبة من الشرك ﴿هُنَالِكَ﴾ ظرف يحتمل أن يكون العامل فيه منتصرًا، أو يكون في موضع خبر ﴿الوِلاَيَةُ لِلَّهِ ﴾ بكسر الواو بمعنى الرياسة والملك، وبفتحها من الموالاة والمودة ﴿وخَيْرٌ عُقْبًا﴾ أي عاقبة ﴿فَاخْتَلَطَ﴾ الباء سببية، والمعنى: صار به النبات مختلطًا: أي ملتفًا بعضه ببعض من شدّة تكاثفه ﴿ فَأَصْبَحَ هَشِيمًا ﴾ أي متفتتًا، وأصبح هنا بمعنى صار ﴿ تَذْرُوهُ الرِّيَاحُ ﴾ أي تفرِّقه ومعنى المثل تشبيه الدنيا في سرعة فنائها بالزرع في فنائه بعد خضرته ﴿الْمَالُ وَالْبَنُونُ﴾ الآية: هذا من الجمع بين شيئين في خبر واحد، وذلك من أدوات البيان، وقرىء زينتا بالتثنية لأنه خبر عن اثنين، وأما قراءة الجمهور فأفردت فيه الزينة لأنها مصدر ﴿وَالْبَاقِيَاتُ الصَّالِحَاتُ﴾ هي سبحان الله والحمد لله ولا إله إلاّ الله والله أكبر هذا قول الجمهور، وقد رُوِيَ ذلك عن النبي صلَّى الله عليه وآله وسلَّم، وقيل الصلوات الخمس، وقيل الأعمال الصالحات على الإطلاق ﴿نُسَيِّرُ الْجِبَالَ﴾ أي نحملها، ومنه قوله: وهي تمرّ مرّ السحاب، وبعد ذلك تصير هباء ﴿وَتَرَى الْأَرْضَ بَارِزَةً﴾ أي ظاهرة لزوال الجبال عنها ﴿وَحَشَرْنَاهُمْ﴾ قال الزمخشري إنما جاء حشرناهم بلفظ الماضي بعد قوله نسير للدلالة على أن حشرناهم قبل تسيير الجبال ليعاينوا تلك الأهوال ﴿فَلَمْ نُغَادِرُ ﴾ أي لم نترك ﴿صَفًّا﴾ أي صفوفًا فهو إفراد تنزل منزلة الجمع، وقد جاء في الحديث إن أهل الجنة مائة وعشرون صفًّا أنتم منها ثمانون صفًّا ﴿لَّقَدْ

جِعْتُمُونَا﴾ يقال هذا للكفّار على وجه التوبيخ ﴿كَمَا خَلَقْنَاكُمْ﴾ أي حُفاة عُراة هُولِاً ﴿وَوَيُضِعَ الكِتَابُ ﴾ يعنى صحائف الأعمال، فالكتاب اسم جنس ﴿كَانَ مِنَ الْجِنِّ ﴾ كلام مستأنف جرى مجرى التعليل لا بآية إبليس عن السجود، وظاهر هذا الموضع يقتضي أن إبليس لم يكن من الملائكة، وأن استثناءه منهم استثناء منقطع، فإن الجن صنف غير الملائكة، وقلم يجيب عن ذلك من قال إنه كان من الملائكة بأن كان هنا بمعنى صار: أي خرج من صنف الملائكة إلى صنف الجن عاو بأن الملائكة كان منهم قوم يقال لهم الجن وهم الذين خلقوا مَنْ نَارَ ﴿ فَفَسَقَ مَن أَمْرِ رَبِّهِ ﴾: أي خرج عن ما أمر به، والفسق في اللغة البخروج ﴿أَفَتَتَّخِذُونَهُ وَذُرِّيَّتَهُ أَوْلِيَاءً﴾ هذا توبيخ ووعظ، وذرّية إبليس هم الشياطين؛ واتخاذهم أولياء بطاعتهم في عصيان الله والكفر به ﴿مَا أَشْهَدْتُهُمْ﴾ الضمير للشياطين على وجه التحقير بهم أو للكفّار أو لجميع الخلق، فيكون فيه ردّ على المنجّمين وأهل الطبائع وسائر الطوائف المتخرَّصة ﴿ وَمَا كُنتُ مُتَّخِذَ المُضِلِّينَ عَصْدًا ﴾ أي معينًا ومعنى المُضلِّين الذين يضلُّون العباد وذلك يقوى أن المراد الشياطين ﴿وَيَوْمَ يَقُولُ فَادُوا شُرَكَائِيَ ﴾ يقول هذا للكفّار على وجه التوبيخ لهم، وأضاف تعالى الشركاء إلى نفسه على زعمهم، وقد بين هذا بقوله الذين زعمتم ﴿مُوْيِقًا﴾ أي مهلكًا، وهو اسم موضع أو مصدر من وبق الرجل إذا هلك وقد قبل إنه وادٍ من أودية جهنم والضمير في بينهم للمشركين وشركائهم ﴿فَطَنُّوا أَنَّهُمْ مُّوَاقِهُوهَا﴾ الظن هنا بمعنى اليقين ﴿مُصْرِفًا﴾ أي معدلاً ينصرفون إليه ﴿جَدَلا ﴾ أي مخاصمة ومدافعة بالقول ويقتضى سياق الكلام ذم الجدل وسببها فيما قيل مجادلة النضر بن الحارث، على أن الإنسان هنا يراد به الجنس ﴿ وَمَا مَنَعَ النَّاسَ أَن يُؤْمِنُوا ﴾ الآية: معناها أن المانع للناس مِن النَّاسَ أَن يُؤْمِنُواْ إِذ جَآءَهُمُ الْهُدَىٰ وَيَسْتَغْفِرُواْ رَبَّهُمْ إِلَّا أَن تَأْنِيَهُمْ سُنَةُ الْأَوْلِينَ أَوْ يَأْنِيهُمُ الْعَرَابُ وَبُلَا هُبُلَا فَيُورُواْ وَيَقَالُونِ وَمُنذِرِينًا وَيُمُدُدُلُ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِالْبَطِلِ الْعَدَّمُواْ بِهِ الْمُقَلِّينَ وَإِعَانَا عَلَى الْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينًا وَيُمُدُدُلُ اللَّذِينَ كَيْمِ فَأَعُرَضَ عَنَهَا لِيُدْحِمُواْ بِهِ الْمُقَلِّ وَالْمَعْذُلُواْ عَالَيْقِي وَمَا أَنْذِرُواْ هُزُوا فِي وَمَن أَظْلَا مِمِّن ذُكُر بِعَايَنتِ رَبِّهِ فَأَعْرَضَ عَنَهَا وَنِي مَا قَدَّمَتْ يَدَاهُ إِنَّا جَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِينَةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي عَاذَائِمْ وَقُرا وَإِن تَدْعُهُمْ إِلَى وَيَعْمَلُ هُمُ وَقِي مَا قَدَمَتْ يَدَاهُ إِذَا أَبَدُا فِي وَرَبُّكَ الْفَقُورُ ذُو الرَّحْمَةِ لَوْ يُوَاخِذُهُم بِمَا كَسَبُواْ لَعَجَلَ هُمُ الْعَدَابُ مِلْ لَهُم مَوْعِدُ الْمَ وَيَعْدُ لَنَ يَجِدُواْ مِن دُونِهِ مَوْعِلًا فِي وَيَلْكَ الْقُرَى الْمُعَلِّمُ لَلْمُ الْمُعْلِقُ الْمَعْلِ الْمَامُولُ وَجَعَلْنَا لِمَهْلِكِهِم مَّوْعِدًا إِنَّ وَإِذَا قَالَ مُوسَى لِفَتَلَهُ لَآ أَبْرَحُ حَقِّ آبَلُغُ مَجْمَع الْبَحْرَيْنِ وَجَعَلْنَا لِمَهْلِكِهِم مَّوْعِدًا إِنَّ وَإِذَا قَالَ مُوسَى لِفَتَلَهُ لَآ أَبْرَحُ حَقِّى آبَلُغُ مَجْمَعَ الْبَحْرَيْنِ وَجَعَلْنَا لِمَهْلِكِهِم مَّوْعِدًا إِنَّ وَإِذَا قَالَ مُوسَى لِفَتَلَهُ لَآ أَبْرَحُ حَقِّى آبَلُغُ مَجْمَعَ ٱلْمَحْرَقِي

الإيمان والاستغفار هو القضاء عليهم بأن تأتيهم سُنَّة الأمم المتقدمة، وهي الإهلاك في الدنيا أو يأتيهم العذاب يعني عذاب الآخرة ومعنى قبلاً معاينةً وقرىء بضمتين وهو جمع قبيل: أي أنواعًا من العذاب ﴿لِيُدْحِضُوا﴾ أي ليبطلوا ﴿وَمَا أَنذِرُوا هُزُوًّا﴾ يعني العذاب وما موصولة، والضمير محذوف تقديره أنذروه أو مصدرية ﴿إِنَّا جَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً﴾ هذه عقوبة على الإعراض المحكي عنهم أو تعليل لهم والأكنة جمع كنان وهو الغطاء والوقر الصمم وهما على وجه الاستعارة في قلَّة فهمهم للقرآن وعدم استجابتهم للإيمان ﴿فَلَن يَهْتَدُوا إِذًا أَبَدًا﴾ يريد به مَن قضى الله أنه لا يؤمن ﴿لَوْ يُؤَاخِذُهُم﴾ الضمير لكفّار قريش أو لسائر الناس لقوله ولو يؤاخذ الله الناس والجملة خبر المبتدأ والغفور ذو الرحمة صفتان اعترضتا بين المبتدأ والخبر توطئة لما ذكر بعد من ترك المؤاخذة، ويحتمل أن يكون الغفور هو الخبر، ويؤاخذهم بيان لمغفرته ورحمته، والأول أظهر ﴿بَلْ لَّهُم مَّوْعِدُ ﴾ قيل هو الموت وقيل عذاب الآخرة وقيل يوم بدر ﴿مَوْثِلا﴾ أي ملجاً يقال وثل الرجل إذا لجأ ﴿ وَتِلْكَ الْقُرَى ﴾ يعني عادًا وثمود وغيرهم من المتقدمين، والمراد هنا أهل القرى ولذلك قال أهلكناهم وفي ضمن هذا الإخبار تهديد لكفّار قريش ﴿وَجَعَلْنَا لِمَهْلِكِهِم مَّوْعِدًا﴾ أي وقتًا معلومًا، والمهلك هنا بضم الميم وفتح اللام اسم مصدر من أهلك، فالمصدر على هذا مضاف للمفعول لأن الفعل متعدّي، وقرىء بفتح الميم من هلك، فالمصدر على هذا مضاف للفاعل ﴿وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِفَتَاه ﴾ هذا ابتداء قصة موسى مع الخضر، وهو موسى ابن عمران نبيّ الله وقال قوم هو موسى آخر وذلك باطل ردّه ابن عباس وغيره ويدلّ الحديث على بطلانه وفتاه هو يوشع بن نون وهو ابن أُخت موسى وهو من ذرّيّة يوسف عليه السلام والفتى هنا بمعنى الخديم وسبب القصة فيما رُوِيَ عن النبي صلَّى الله تعالى عليه وآله وسلَّم أَوْ أَمْضِيَ حُقُبًا ﴿ فَلَمَّا مِلْغَا جَمْعَ بَيْنِهِمَا نَسِيا حُوتَهُمَا فَأَتَّخَذَ سَبِيلَهُ فِي الْبَحْ سِهَرَا اللهَ الْمَالَةُ الصَّافَةُ المَّالَةُ الصَّافَةُ الصَّافَةُ الصَّافَةُ الصَّافَةُ الصَّافَةُ الصَّافَةُ الصَّافَةُ الصَّافَةُ الصَّفَةُ عَلَا اللهُ الصَّافَةُ السَّامِةُ السَّامِةُ السَّامَةُ الصَّافَةُ الصَّافَةُ السَامِةُ السَّامَةُ السَّامَةُ السَّامَةُ السَّامَةُ السَّامَةُ السَّ

فيّ الحديث الصحيّح أنّ موسَى عليه السلام لحطب يومًا في بني إسراتيُّلُ فَقَيْلُ لَهُ هُلَّ تُعَلِّمُ أحدًا أعلم منك فقال لا فأوحى الله إليه أن بل عبدنا الخضر أعلم منك فقال يا رب وَلَفْيُ على السبيل إلى لقائد فأوجي الله إليه أن يجمل حوتًا في مكتل ويسبور إيطول سيف البيظر حتى يبلغ مجمع المحرين فإذا فقد الحوت فإن الخضر هناك ففعل موسى ذلك حتى لقهه ﴿ لاَ أَبْرَحُ حُتِّى أَبْلُغَ مَجْمَعَ الْبَحْرَيْنِ ﴾ قال موسى هذا الكلام وهو سأثر أي لا أبرح أسير حتى أبلغ مُجمع البُحرين فَحُلْف خبر لا أبرخ اختصارًا لدلالة المعنى عَلَيْة وُمَعْنَى لا أبرح هنا لا أزال لأن حقيقة لا أبرج تقتضي الإقامة في الموضع وكان موسى حين قالها على سفر لا يريد إقامة ومجمع البحرين عند طنجة حيث يجتمع البحر المحيط والبحر الخارج منه وهو بحر الأندلس وقيل هو مجمع بحر فارس وبحر الروم في المشرق ﴿ أَو أَمْضِي حُقَّبًا ﴾ أي زمانًا طويلًا، والحقب بضم القاف وإسكانها ثمانون سنة وقيل زمانٌ غير محدود وُقيل هي جمع حقبة وهي السُّنة ﴿ فَلَمَّا بَلَغَا مَجْمَعَ بَيْنِهِمَا ﴾ الضمير في بلغا لموسى وفتاه والضمير في بينهما للبحرين ﴿ نَسِيَا حُوتَهُمًا ﴾ نسب النسيان إليهما وإنما كان النسيان من الفتي وحله كما تقول فعل بنو فلان كذا إذا فعله واحد منهم وقيل نسي الفتى أن يقدِّمه ونسي موسى أن يامره فيه بشيء ﴿فَاتَّخَذَ سَبِيلُهُ فِي الْبَحْرِ سَرَبًا﴾ فاعل اتخذ الحوت، والمعنى أنه سأر في البحر فقيل إن الحوت كان ميتًا مملوحًا ثم صار حيًّا بإذن الله ووقع في الماء فسار فيه وقال ابن عباس إنما حيي الحوت لأنه مسه ماء عين يقال لها عين الحياة ما مست قطُّ شيئًا إلاّ حيي وفي الحديث أن الله أمسك جرية الماء عن الحوت فصار مثل السراب وهو المسلك في جوف الأرض وذلك معجزة لموسى عليه السلام وقيل اتخذ الحوت سبيله في البحر سربًا حتى وصل إلى البحر فعامَ على العادة ويردّ هذا ما ورد في الحديث ﴿فَلَمَّا جَاوَزًا ﴾ أي جاوزا الموضع الذي وصف له وهو الصخرة التي نام عندها فسار الحوت في البحر بينما كان موسى نائمًا وكان ذهاب الحوت أمارة لقائه للخضر فلما استيقظ موسي أصابه الجوع فقال لفتاه آتنا غداءنا ﴿نَصَبًا ﴾ أي تعبًا.

﴿ قَالَ أَرَأَيْتَ إِذْ أَوَيْنَا إِلَى الصَّحْرَةِ ﴾ قال الزمخشري أرأيت هنا بمعنى أخبرني ثم قال: فإن قلت ما وجه التنام هذا الكلام فإن كل واحد من أرأيت وإذ أوينا وفإني نشيت الحوث لا متعلق له؟ فالجواب أنه لما طلب موسى الحوت ذكر يوشع ما رأى منه وما اغتراه من

نسيانه فدهش ففلق يسأل موسى عن سبب ذلك فكأنه قال أرأيت ما دهاني إذ أوينا إلى الصخرة فإني نسيت الحوت فحذف بعض الكلام ﴿نَسِيتُ الحُوتَ﴾ أي نسيت أن أذكر لك ما رأيت من ذهابه في البحر وتقديره نسيت ذكر الحوت ﴿أَنْ أَذْكُرَهُ ﴾ بدل من الهاء في أنسانيه وهو بدل اشتمال ﴿وَاتَّخَذَ سَبِيلَهُ فِي الْبَحْرِ عَجَبًا ﴾ يحتمل أن يكون هذا من كلام يوشع أي اتخذ الحوت سبيله في البحر عجبًا للناس أو اتخذ موسى سبيل الحوت عجبًا أي تعجب هو منه وإعراب عجبًا مفعول ثانٍ لاتخذ مثل سربًا وقيل إن الكلام تمّ عند قوله في البحر ثم ابتدأ التعجب فقال عجبًا وذلك بعيد ﴿قَالَ ذَلِكَ مَا كُنَّا نَبْغ﴾ أي فقد الحوت هو ما كنّا نطلب لأنه أمارة على وجدان الرجل ﴿فَارْتَدًا عَلَى آثَارِهِمَا قَصَصًا﴾ أي رجعا في طريقهما يقصّان أثرهما الأول لئلا يخرجا عن الطريق ﴿فَوَجَدَا عَبْدًا مِّنْ عِبَادِنَا﴾ هو الخِضر ﴿آتَيْنَاهُ رَحْمَةً ﴾ يعني النبوة على قول مَن قال إن الخضر نبيّ وقيل إنه ليس بنبيّ ولكنه وليّ وتظهر نبوّته من هذه القصة. أنه فعل أشياء لا يعملها إلاّ بوحي واختلف أيضًا هل مات أو هو حيّ إلى الآن ويذكر كثيرًا من الصلحاء أنهم يرونه ويكلمهم ﴿وَعَلَّمْنَاهُ مِن لَّدُنَّا عِلْمَا﴾ في الحديث أن موسى وجد الخضر مسجى بثوبه فقال له السلام عليك فرفع رأسه وقال وإنى بأرضك السلام قال له من أنت؟ قال: أنا موسى، قال موسى: بني إسرائيل؟ قال: نعم، قال: أَوْ لم يكن لك في بني إسرائيل ما يشغلك عن السفر إلى هنا قال بلى ولكني أحببت لقاءك وأن أتعلم منك قال إني على علم من علم الله علمنيه لا تعلمه أنت، وأنت على علم من علم الله علمكه لا أعلمه أنا ﴿قَالَ لَهُ مُوسَى هَلْ أَتَّبِعُكَ ﴾ الآية: مخاطبة فيها ملاطفة وتواضع وكذلك ينبغي أن يكون الإنسان مع من يريد أن يتعلم منه ﴿رُشْدًا﴾ قرىء بضم الراء وإسكان الشين وبفتحها والمعنى واحد، وانتصب على أنه مفعول ثانِ بتعلَّمني أو حال من الضمير في أتبعك ﴿فَانْطَلَقًا﴾ الضمير لموسى والخضر وفي الحديث أنهما انطلقا ماشيين على سيف البحر حتى مرّت بهما سفينة فعرفها الخضر فحمل فيها بغير نوال أي بغير

حَقَّىٰ إِذَا رَكِبَا فِي السَّفِينَةِ حَرَقَهَا قَالَ أَخَرَقُهَا لِلْغُرِقَ أَهْلَهَا لَقَدْ حِثْتَ شَيْئًا إِمْرًا ﴿ قَالَ أَلَمُ أَقُلُ إِنَّكَ لَنْ تَسْتَطِيعَ مَعِي صَبْرًا ﴿ قَالَ لَا نُوَاخِذُ فِي حِمَا نَسِيتُ وَلَا تُرْهِقِنِي مِنْ أَمْرِي عُسْرًا ﴿ فَالْطَلَقَا حَقَى إِذَا لَقِيا غُلَمًا فَقَنَلَهُ قَالَ أَقَلَتَ نَفْسًا زَكِيَّةً بِعَلَّ نَفْسِ لَقَدْ حِثْتَ شَيْئًا ثُكْرًا ﴿ فَاللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ عَن شَيْع بَعْدَهَا فَلَا تُصَاحِبُونَى قَدْ بَلَغْتُ مِن لَدُنِ لَكُ إِنّا لَكُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّه

أجرة ﴿خَرَقَهَا﴾ رُويَ أن الخصر أزال لوحين من ألواحها ﴿شَيْنًا إِمْرًا﴾ أي عظيمًا وقيل منكرًا ﴿ فَانْطَلَقًا ﴾ يعني بعد نزولهما من السفينة فمرًا بغلمان يلعبون وفيهم غلام وضيء الصورة فاقتلع الخضر رأسه، وقيل ذبحه وقيل أخذ صخرة فضرب بها رأسه والأول هو الصحيح لوروده في الحديث الصحيح ورُوِي أن اسم الغلام جيسورًا بالجيم، وقيل بالحاء المهملة قال الزمخشري إن قلت لِمَ قال خرقها بغير فاء، وقال فقتله بالفاء ؛ والجواب أن خرقها جواب الشرط وقتله من جملة الشرط معطوف عليه والخبر قال أقتلت نفسًا، فإن قيل لِمَ خُولِفَ بينهما؟ فالجواب: أن خرق السَّفينة لم يتعقّب الركوب وقد تعقّب القتل لقاء الغلام ﴿ نَفْسًا زَكِيَّةً ﴾ قيل إنه كان لم يبلغ فمعنى زكية ليس له ذنب وقيل إنه كان بالغًا والكنه لم يرَ له الخضر ذنبًا ﴿ بِغَيْرِ نَفْسِ ﴾ يقتضي أنه لو كان قد قتل نفسًا لم يكن بقتله بأسَّ على وجه القصاص، وهذا يدلُّ على أن الغلام كان بالغًا فإن غير البالغ لا يقتل وإن قتل نفسًا ﴿ شَيْتًا نُكُرًا ﴾ أي منكرًا وهو أبلغ من قوله إمرًا ويجوز ضم الكاف وإسكانها ﴿ قَالَ أَلَمْ أَقُلَ لَّكَ ﴾ بزيادة لك فيه من الزجر والإغلاظ ما ليس في قوله أولا ألم أقل إنك لن تستطيع معي صبرًا ﴿بَعْدَهَا﴾ الضمير للقصة وإن لم يتقدّم لها ذكر ولكن سياق الكلام يدل عليها ﴿قَدْ بَلَغْتَ مِن لَّدُنِّي مُذْرًا﴾ أي قد أعذرت إليّ فأنت معذور عندي وفي التحديث كانت الأولى من موسى نسيانًا ﴿ أَتَيَا أَهُلَ قَرْيَةٍ ﴾ قيل هي أنطاكية، وقيل برقة وقال أبو هريرة وغيره هي بالأندلس ويذكر أنها الجزيرة الخضراء وذلك على قول أن مجمع البخرين عند طنجة وسبتة ﴿اسْتَطُعْمًا أَهْلُهَا﴾ أي طلبا منهم طعامًا ﴿جِدَارًا يُرِيدُ أَن يَنقَضُّ أَنْ يَسقط وإسناده الإرادة إلى الجدار مجاز ومثل ذلك كثير في كلام العرب وحقيقته أنه قارب أن ينقضٌ ووزنُ يُعْتَضُّ ينقعل وقيل يقعل بالتشديد كيحمر ﴿فَأَقَامَهُ عَيل إنه هدمه ثم بناه وقيل مستحه بيده وأقامه فقام ﴿ لَوْ الشِّنْتَ لَتَّخَذَتَ عَلَيْهِ أَجْرًا ﴾ أي قال موسى للخصر لو شئت الاتخذات علية أجرًا أي

بِنَاْوِيلِ مَا لَمْ تَسْتَطِع عَلَيْهِ صَبْرًا ﴿ اللَّهِ الْمَا السَّفِينَةُ فَكَانَتْ لِمَسْكِمِينَ يَعْمَلُونَ فِي الْبَحْرِ فَأَرَدتُ أَنَ أَعِيبُهَا وَكَانَ وَرَآءَهُم مَّلِكُ يَأْخُذُ كُلِّ سَفِينَةٍ غَصْبًا ﴿ وَأَمَّا الْغُلَامُ فَكَانَ أَبُواهُ مُؤْمِنَيْنِ فَخَشِينَا أَن يُجِيبُها وَكَانَ وَكَانَ أَبُواهُ مُؤْمِنَيْنِ فَخَشِينَا أَن يُبْدِلَهُمَا رَبُّهُمَا خَيْلَ مِنْهُ زَكُوةً وَأَقْرَبَ رُحْمًا ﴿ وَاللَّهِ وَالْمَا لَهُ مُا مَنْهُ اللَّهُ مَا مَنْهُ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا صَلِحًا فَأَرَادَ رَبُّكَ اللَّهُ مَا وَكُونَ أَبُوهُمَا صَلِحًا فَأَرَادَ رَبُّكَ الْجَدَارُ فَكَانَ الْعُلَامَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي الْمَدِينَةِ وَكَانَ تَعْتَدُهُ كَنَرٌ لَهُمَا وَكَانَ أَبُوهُمَا صَلِحًا فَأَرَادَ رَبُّكَ

طعامًا نأكله ﴿قَالَ هَذَا فِرَاقُ بَنِنِي وَبَينِكَ ﴾ إنما قال له هذا لأجل شرطه في قوله: ﴿إِن سَٱلْتُكَ عَن شَيْءٍ بَعْدَهَا فَلاَ تُصَاحِبْنِي ﴾ على أن قوله: ﴿لَوْ شِفْتَ لَتَخَذْتَ عَلَيْهِ أَجْرًا ﴾ ليس بسؤال ولكن في ضمنه أمر بأخذ الأجرة عليه لأنهما كانا محتاجين إلى الطعام والبين هنا ليس بظرف وإنما معناه الوصلة والقرب، وقال الزمخشري الأصل هذا فراق بيني وبينك بتنوين فراق ونصب بيني على الظرفية ثم أُضيف المصدر إلى الظرف والإشارة بقوله هذا إلى السؤال الثالث، الذي أوجب الفراق، ﴿أَمَّا السَّفِينَةُ فَكَانَتْ لِمَسَاكِينَ ﴾ قيل إنهم تجار ولكنه قال فيهم مساكين على وجه الإشفاق عليهم، لأنهم كانوا يغصبون سفينتهم أو لكونهم في لجج البحر، وقيل كانوا إخوة عشرة منهم خمسة عالِمون بالسفينة، وخمسة ذو عاهات لا قُدرة لهم وقرىء مساكين بتشديد السين، أي يمسكون السفينة ﴿وَكَانَ وَرَاءَهُم ﴾ قيل معناه قدَّامهم، وقرأ ابن عباس أمامهم، وقال ابن عطيَّة إن وراءهم على بابه ولكن رُوعِيَ به الزمان فالوراء هو المستقبل والأمام هو الماضي ﴿كُلِّ سَفِينَةٍ غَصْبًا﴾ عموم معناه الخصوص في الجياد والصحاح من السفن، ولذلك قرأ ابن مسعود يأخذ كل سفينة صالحة، وقيل: إن اسم هذا الملك هدد بن يدد وهذا يفتقر إلى نقل صحيح، وفي الكلام تقديم وتأخير، لأن قوله ﴿فَأَرَدْتُ أَنْ أَعِيبَهَا﴾ مؤخر في المعنى عن ذكر غصبها لأن خوف الغصب سبب في أنه عابها وإنما قدّم للعناية به ﴿وَأَمَّا الْغُلاَمُ ﴾ رُوِيَ أنه كان كافرًا، ورُوِيَ أنه كان يفسد في الأرض، ﴿فَخَشِينَا أَن يُرْهِقَهُمَا﴾ المتكلم بذلك الخضر وقيل إنه من كلام الله وتأويله على هذا فكرهنا، وقال ابن عطية إنه من نحو ما وقع في القرن من عسى ولعل، وإنما هو في حق المخاطبين ومعنى يرهقهما طغيانًا وكفرًا، يكلُّفهما ذلك والمعنى أن يحملهما حبِّه على اتباعها أو يضرّ بهما لمخالطته مع مخالفته لهما ﴿خَيْرًا مُّنَّهُ أَي غَلَامًا آخر خيرًا من الغلام المذكور المقتول ﴿زَكَاةَ﴾ أي طهارة وفضيلة في دينه ﴿وَأَقْرَبَ رُحْمًا﴾ أي رحمة وشفقة، فقيل المعنى أن يرحمهما، وقيل: يرحمانه ﴿لِغُلاَمَيْنِ يَتِيمَيْنِ﴾ اليتيم مَن فقد أبويه قبل البلوغ، ورُوِيَ أن اسم الغلامين أصرم وصريم، واسم أبيهما كاشح وهذا يحتاج إلى صحة نقل ﴿كَنزَهُمَا﴾ قيل مال عظيم، وقيل كان علمًا في صحف مدفونة، والأول أظهر ﴿وَكَانَ

أَن يَبْلُغُنَا أَشُدُهُمَا وَيَسْتَخْرِجَا كَنزَهُمَا رَحْمَةً مِن زَيِكَ وَمَا فَعَلْنُمُ عَنْ أَمْرِي ۚ ذَلِقَ تَأْوِيلُ مَا لَمَّ تَسْطِع عَلَيْهِ صَبْرًا ﴿ وَيَسْتُلُونَكَ عَن ذِى الْقَرْنَكَيْنِ قُلْ سَأَتَلُوا عَلَيْكُم مِنْهُ ذِحْتُ رَا فِي الْأَرْضِ وَهَانَيْنَهُ مِن كُلِّ شَيْءٍ سَبَبًا ﴿ فَا فَانَعَ سَبَبًا ﴾ فَالْبَعَ سَبَبًا ﴾ حَتَى إذا بَلَغَ مَغْرِبَ الشَّيْسِ وَجَعَهُا تَغُرُّفُ فِي عَيْبٍ حَيْنَةٍ وَوَجَدَ عِندَهَا فَوَمَّا قُلْنَا يَذَا الْقَرَنَيْنِ إِمَّا أَن تُعَوِّبَ وَإِمَّا أَن نَنْجَذَ فِيهِمْ حُسَنَهُ ﴿ فَالَا لَمُنَاسَلُ الْمَاسَلُ اللَّهُ الْمَاسَلُ اللَّهُ الْمَاسَلُ اللَّهُ الْمَاسَلُ اللَّهُ الْمَاسَلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَاسَلُ اللَّهُ اللّ

أَبُوهُمَا صَالِحًا﴾ قيل إنه الأب السابع، وظاهر اللفظ أنه الأقرب ﴿فَأَرَادُ رَبُّكَ﴾ أسند الإرادة هنا إلى الله لأنها في أمر مغيب مستأنف لا يعلم ما يكون منه إلا الله، وأسند الخضر إلى نفسه نفي قوله فأردت أن أعيبها لأنها لفظة عيب، فتأذب بأن لا يسندها إلى الله وذلك كقول إبراهيم عليه السلام: ﴿وَإِذَا مَرِضَتُ فَهُو يَشْفِينَ ﴾ [الشعراء: ٨٠] فأسند المرض إلى نفسه والشفاء إلى الله تأذبًا، واختلف في قوله فأرذبًا أن يبدلهما هل هو مسند إلى ضمير الخضر أو إلى الله، ﴿وَمَا قَعَلْتُهُ عَنْ آمْرِي﴾ هذا دليل على نبوة الخضر، لأن المعنى أنه فعل بأمر الله أو بوحي.

﴿ وَيَسْأَلُونَكُ مَن فِي الْقَرْنَينِ ﴾ السائلون اليهود، أو قريش بإشارة اليهود، وذو القرئين هو الإسكندر الملك، وهو يوناني وقيل رومي وكان رجلاً صالحًا، وقيل كان نبيًا، وقيل كان ملكًا بفتح اللام والصحيح أنه ملك بكسر اللام واختلف لِمَ سُمِّي ذو القرنين فقيل كان له ضفيرتان من شعر هما قرناه، فسمّي بذلك وقيل لأنه بلغ المشرق والمغرب وكأنه حان قرني الدنيا ﴿ وَأَنَّ مَكُنّا لَهُ فِي الأَرْضِ ﴾ التمكين له أنه ملك الدنيا ودانيته له الملوك كليم ﴿ وَآتَيْنَاهُ مِن كُلُّ شَيْءِ سَبَبًا ﴾ أي علمًا وفهمًا، يتوصل به إلى معرفة الأشياء والسهب ما يتوصل به إلى المقصود من علم أو قدرة أو غير ذلك ﴿ فَأَتَّبُعَ سَبَبًا ﴾ أي طريقًا بوصله على وزن فعلة أي ذات حمأة وقرىء بالناء على وزن فعلة أي ذات حمأة وقرىء بالناء على وزن فعلة أي ذات حمأة وقرىء بالناء على وزن فعلة أي ذات حمأة وقال معاوية حامية في عنى القوراة أنها تغرب في ماء وطين فوافق ذلك قراءة ابن عباس ومعنى حامية حارة أجد في التوراة أنها تغرب في ماء وطين فوافق ذلك قراءة ابن عباس ومعنى حامية حارة معنى يكون فيها حمنة وتكون حارة الشمس فتكون جامعة للموضعين، ويجتمع معني يكون فيها حمنة وتكون حارة الشمس فتكون جامعة للموضعين، ويجتمع معني يكون فيها حمنة وتكون حارة الشمس فتكون جامعة للموضعين، ويجتمع معني يكون فيها حمنة وتكون حارة الشمس فتكون جامعة للموضعين، ويجتمع معني يكون فيها حمنة وتكون حارة القرنين نبيّ لأن هذا القول وحي يحتمل أن يكون بإلهام فلا يكون فيه دليل على نبوته ﴿ إلنًا أنْ تُعَذِّبُ وَلِمًا أنْ تَعَذِّبُ وَلَهُ أَنْ تَعَذِّبُ وَلَهُ أَنْ تَعَذِّبُ وَلَهُ أَنْ تُعَذِّبُ وَلَهُ أَنْ تَعَذِّبُ وَلَهُ أَنْ تَعَذَّبُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ أَنْ تُعَذِّبُ وَلَهُ أَنْ تُعَذِّبُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَلْ اللَّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ وَلَهُ أَنْ تُعَذِّبُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ

ظَلَمَ فَسَوْفَ نُعَذِّبُهُ ثُمَّ يُرَدُّ إِلَى رَبِهِ- فَيُعَذِّبُهُ عَذَابَا نُكُوا ﴿ وَأَمَّا مَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَهُ جَزَاءً الْحُسَّنَ وَسَنَقُولُ لَهُ مِنْ أَمْرِنَا يُسْرًا ﴿ فَهُ مُ أَنْبَعَ سَبَبًا ﴿ حَقِّى إِذَا بَلَغَ مَطْلِعَ الشَّمْسِ وَجَدَهَا تَطْلُعُ عَلَى قَوْمِ لَمَّ جَعَلَ لَهُم مِن دُونِهَا سِتُرًا ﴿ كَانَلِكَ وَقَدْ أَحَطْنَا بِمَا لَدَيْهِ خُبُرًا ﴿ مَ أَنْبَعَ سَبَبًا ﴿ حَتَى إِذَا بَلَغَ بَيْنَ اللَّهُ مِن دُونِهِ مَا قَوْمًا لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ قَوْلا ﴿ فَا قَالُواْ يَنذَا الْقَرْنَيْنِ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ السَّكَيْنِ وَجَدَ مِن دُونِهِ مَا قَوْمًا لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ قَوْلا ﴿ فَا قَالُواْ يَنذَا الْقَرْنَيْنِ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مُقَلِدُونَ فِي الْأَرْضِ فَهَلَ نَجْعَلُ لَكَ خَرَمًا عَلَى أَن تَجْعَلَ بَيْنَا وَبَيْنَهُمْ سَدًا ﴿ فَالَ مَا مَكَنِي فِيهِ رَقِي خَيْرُ الْعَلَى اللَّهُ وَيَعْمُ لَكُ وَيَعْمُ أَنْ الْفَحُونَ عَلَى اللَّهُ مَنَ إِنَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَيَعْمُ لَكُ خَرَمًا عَلَى أَن جَعْمَلُ بَيْنَا وَبَيْنَهُمْ سَدًا إِنَا مَا مَكَنِي فِيهِ رَقِى خَيْرُا اللَّهُ وَاللّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَالْمُوالَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ الْوَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

حُسْنًا ﴾ كانوا كفّارًا فخيّره الله بين أن يعذّبهم بالقتل أو يدعوهم إلى الإسلام، فيحسن إليهم وقيل الحسن هنا هو الأسر وجعله حسنًا بالنظر إلى القتل ﴿قَالَ أَمَّا مَن ظَلَمَ فَسَوْفَ نُعَذِّبُهُ﴾ اختار أن يدعوهم إلى الإسلام فمَن تمادى على الكفر قتله ومَن أسلم أحسن إليه والظلم هنا الكفر والعذاب القتل وأراد بقوله عذابًا نكرًا عذاب الآخرة ﴿فَلَهُ جَزَّاءَ الْحُسْنَى ﴾ المراد بالحسنى الجنة أو الأعمال الحسنة ﴿وَسَنَقُولُ لَهُ مِنْ أَمْرِنَا يُسْرًا﴾ وعدهم بأن ييسر عليهم ﴿وَجَدَهَا تَطْلُعُ عَلَى قَوْم لَّمْ نَجْعَل لَّهُم مِّن دُونِهَا سِثْرًا﴾ هؤلاء القوم هم الزنج وهم أهل الهند ومن وراءهم ومعنى ألم نجعل الآية أنهم ليس لهم بنيان إذ لا تحمل أرضهم البناء وإنما يدخلون من حرّ الشمس في أسراب تحت الأرض وقال ابن عطية الظاهر أنها عبارة عن قرب الشمس منهم وقيل الستر اللباس فكانوا على هذا لا يلبسون الثياب ﴿كَذَّلِكَ ﴾ أي أمر ذي القرنين كذلك أي كما وصفناه تعظيمًا لأمره وقيل إن كذلك راجع لما قبله أي لم نجعل له سترًا كما جعلنا لكم من المباني والثياب، وقيل المعنى وجد عندها قومًا كذلك أي مثل القوم الذين وجدوا عند مغرب الشمس وفعل معهم مثل فعله ﴿ بَيْنَ السَّدِّينِ ﴾ أي الجبلين وهما جبلان في طرف الأرض وقرىء بالفتح والضم وهما بمعنى واحد، وقيل ما كان من خلقة الله فهو مضموم وما كان من فعل الناس فهو مفتوح ﴿وَجَدَ مِن دُونِهِمَا قَوْمًا﴾ قيل هم الترك ﴿لاَّ يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ قَوْلاً﴾ عبارة عن بُعد لسانهم عن ألسنة الناس فهم لا يفقهون القول إلا بالإشارة أو نحوها ﴿يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ ﴾ قبيلتان من بني آدم في خلقهم تشويه منهم مفرط الطول ومفرط القصر ﴿مُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ﴾ لفسادهم بالقتل والظلم وسائر وجوه الشرّ، وقيل كانوا يأكلون بني آدم ﴿فَهَلْ نَجْعَلُ لَكَ خَرْجًا عَلَى أَن تَجْعَلَ بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمْ سَدًّا﴾ هذا استفهام في ضمنه عرض ورغبة، والخرج الجباية ويقال فيه خراج وقد قرىء بهما، فعرضوا عليه أن يجعلوا له أموالاً ليقيم بها السد ﴿قَالَ مَا مَكِّنِّي فيه رَبِّي خَيْرٌ﴾

B. Tangang Fred Section 1

أي ما بسط الله لي من الملك خير من خرجكم فلا حاجة لي به ولكن أعينوني بقوة الأبدان وعمل الأيدي ﴿ وَفَمَّلُ أَي حَاجِزًا حَصِيبًا والرَّدِمِ أَعِظُم مِن السَّدِّ ﴿ سَاوَى لِينَ الصَّدَفِينَ ﴾ أي بين الجبلين ﴿قَالَ انْفُخُوا﴾ يريد نفخ الكير أي أوقدوا النار على الحديد ﴿قِطْرَا﴾ أي نحابيًا مُذَابًا وقيل هو الرصاص، ورُوي أنه حفر الأساس حتى بلغ الماء ثم جعل البنيان من إزبر التحديد حتى ملا به ما بين الجبلين ثم أفرج عليه النحاس المُذاب ﴿ فَمَا اسْطَاعُوا إِلَّنْ يَظْهَرُوهُ ﴾ أصل اسطاعوا استطاعوا حذفت التاء تخفيفًا والضمير في يظهروه للسد، ومعنور يظهروه يعلوه ويصعدوا على ظهره فالمعنى أن يأجوج ومأجوج لا يقدرونه أن يُضعدوا علي السدّ لارتفاعه ولا ينقبوه لقوّته. ﴿قَالَ هَذَا رَحْمَةٌ مِّن رَّبِّي﴾ القائل ذو القونين وأشار إلى الردم ﴿فَإِذَا جَاءَ وَهُدُ رَبِّي﴾ يعني القيامة جعله دِكًا أي مبسوطًا مسوّى بِالأرضِ ﴿وَتَرَكْبَا بَعْضَهُمْ يَوْمَثِنْهِ يَمُوجُ فِي بَعْضَ﴾ الضمير في تركنا لله عزّ وجلّ، ويومنذ يحتمل أن يريد به يوم القيامة لأنه قد تقدّم ذكره فالضمير في قوله بعضهم على هذا لجميع الناس، أو يريد بقوله يومئذ يوم كمال السدّ والضمير في قوله بعضهم على هذا ليأجوج وماجوج، والأوّل أرجح لقوله بعد ذلك ونفخ في الصور فيتصل الكلام ويموج عبارة عن اختلاطهم واضطرابهم ﴿وَنُفِخَ فِي الصُّورِ﴾ الصور هو القرن الذي ينفخ فيه يوم القيامة حسمها چاء في التحديث ينفخ فيه إسرافيل نفختين إحداهما للصعق والأخرى للقيام من القبون ﴿وَعَرَضِتَا جَهَنَّمَ ﴾ أي أظهرناها ﴿كَانَتْ أَعْيُنُهُمْ فِي غِطَاءِ ﴾ عبارة عن عمى بصائرهم وقلوبهم وكذلك لا يستطيعون سمعًا ﴿ أَفَحَسِبَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَن يَتَّخِذُوا عِبَادِي مِن دُونِي أَوْلِيَّاءَ ﴾ يعني أنهم لإ يكونون لهم أولياء كما حُكِيَ عنهم أنهم يقولون أنت وليّنا من دونهم، والعباد هنا من عبد مع الله ممّن لا يريد إذلك كالملائكة وعيس إبن مريم ﴿أَخْتَذْنَا﴾ أي يسّرنا ﴿ نُزُلا ﴾ ما يبسّر للضيف والقادم عند نزوله والمعنى أن جهنم لهم بدل النزل كما أن الجنة نزل في قوله: ﴿كَانَتْ لَهُمْ جَنَّاتِ الفردوس نزلا﴾ [الكهف: ١٠٧] ويحتمل أن يكون النزل موضع النزولي سَعْيُهُمْ فِي ٱلْحَيْوَةِ ٱلدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَهُمْ يَحْسِنُونَ صُنَعًا ﴿ أُولَتِكَ ٱلَذِينَ كَفَرُواْ بِنَايَنِ رَبِّهِمْ وَلِقَآمِدِهِ فَيَطِتْ أَعْمَلُهُمْ فَلَا نَقِيمُ لَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيْمَةِ وَزَنَا ﴿ وَلَا يَجَاؤُهُمْ جَهَنَّمُ بِمَا كَفَرُواْ وَأَغَذُوّاْ ءَايَنِي وَرُسُلِي فَيَطِتْ أَعْمَلُهُمْ فَلَا نَقِيمُ لَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِينَدَةِ وَزَنَا ﴿ وَاللَّهِ مَا لَا يَبْعُونَ عَنَهَا هُو اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّ

وَقُلْ هَلْ نُنَبُّكُم بِالأَخْسَرِينَ أَعْمَالا الآية في كفّار العرب كقوله: ﴿ كَفَرُوا بِآيَاتِ رَبِّهِم الله وقل وقل في الرهبان لأنهم يتعبدون ويظنون أن عبادتهم تنفعهم وهي لا تقبل منهم وفي توله يحسبون أنهم يحسنون تجنيس وهو الذي يسمى تجنيس التصحيف ﴿ فَلاَ نُقِيمُ لَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَزْفًا ﴾ أي ليس لهم حسنة توزن لأن أعمالهم قد حَبِطَت ﴿ جَنّاتُ الْفِرْدَوْسِ ﴾ هي أهيا الجنة حسبما ورد في الحديث ولفظ الفردوس أعجمي معرب ﴿ حِوَلا ﴾ أي تحوّلا وانتقالا ﴿ قُلْ لَوْ كَانَ الْبَحْرُ مِدَادًا لَكَلِمَاتِ رَبِّي ﴾ الآية إخبار عن اتساع علم الله تعالى والكلمات هي المعاني القائمة بالنفس وهي المعلومات فمعنى الآية لو كتب علم الله بمداد البحر لنفذ البحر ولم ينفذ علم الله وكذلك لو جيء ببحر آخر مثله وذلك لأن البحر متناه وعلم الله غير متناه ﴿ بِمِفْلِهِ مَلَدًا ﴾ أي زيادة والمدد هو ما يمذ به الشيء أي يكثر ﴿ فَمَنْ كَانَ الرجاء هنا على بابه فالمعنى يرجو حُسْن لقاء ربّه وأن يلقاه لقاء يَرْجُو لِقَاءَ وَبِه إن كان الرجاء هنا على بابه فالمعنى يرجو حُسْن لقاء ربّه وأن يلقاه لقاء ربّه أون كان الرجاء بمعنى الخوف فالمعنى يخاف سوء لقاء ربّه وأن يلقاه لقاء ربّه أخذا ﴾ يحتمل أن يريد الشرك بالله وهو عبادة غيره فيكون راجعًا إلى قوله يوحى إلي ربّه أخذا ﴾ يحتمل أن يريد الشرك بالله وهو عبادة غيره فيكون راجعًا إلى قوله يوحى إلي أنما إلهكم إله واحد أو يريد الرياء لأنه الشرك الأصغر واللفظ يحتمل الوجهين ولا يبعد أن يحمل على العموم في المعنين والله أعلم.

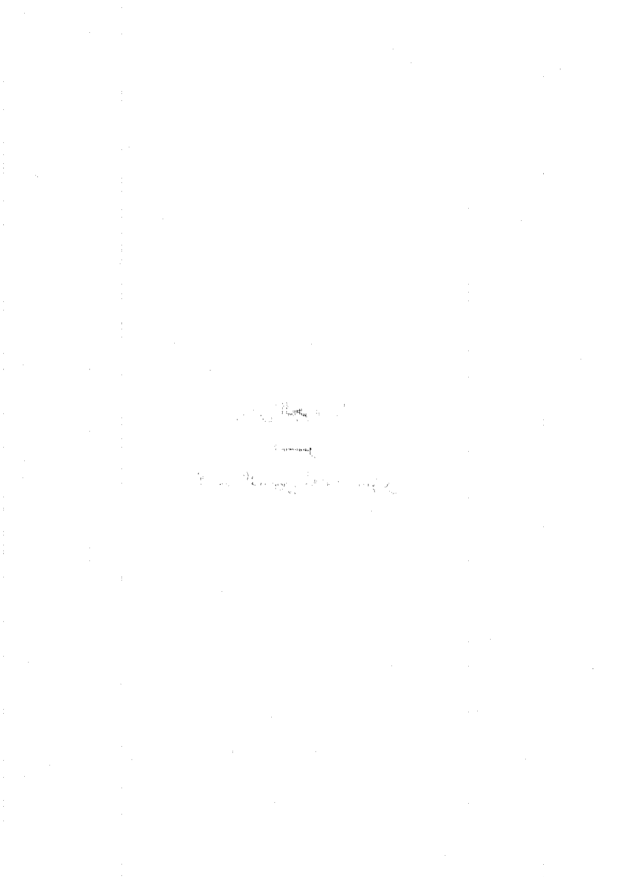
تمّ الجزء الأول، ويليه الجزءالثاني وأوّله سورة مريم

History of the property of the

A Company of the Experience

Egypter Again pag

فهرس الجزء الأول مـــن كتاب التسهيل لعلوم التنزيل



## فهرس الجزء الأول من كتاب التسهيل لعلوم التنزيل

| ٣  | مقدمة المؤلف:                          |
|----|----------------------------------------|
| ٦  | المقدمة الأولى: فيها اثنا عشر بابًا    |
| Y1 | المقدمة الثانية: في تفسير معاني اللغات |
| ٤٠ | الكلام على الاستعاذة                   |
| £Y | الكلام على البسملة                     |
| ية | تفسير سورة الفاتح                      |
| ٤٤ | الآبات: ۱ ـ ٥                          |
| ٤٦ | الآيتان: ٦ و٧                          |
| ä  | تفسير سورة البقرة                      |
| ٤٩ | الآيات: ١ ـ ٣                          |
|    | الاَيتان: ٤ وه                         |
| ٥٢ | الآيات: ٦ ـ ٩                          |
| ٥٣ | الآيات: ١٠ ـ ١٦                        |
| ٥٤ | الآيتان: ١٧ و١٨                        |
| 00 | الآية: ١٩                              |
| ٥٦ | الآيات: ۲۰ ـ ۲۲                        |
| ολ | الآيتان: ٢٣ و٢٤                        |
| ०९ | الآبة: ۲۵                              |

| <b>1.</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | الآيات: ٢٦ ـ ٢٨       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| 71                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الآيات: ٢٩ ـ ٣١       |
| -TY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الآيات: ٣٢ ـ ٣٥       |
| ٦٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الآيات: ٣٦ ـ ٣٩       |
| ٦٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الآيتان: ٤٠ و٤١ .     |
| ٦٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الآيات: ٤٢ ـ ٤٨       |
| ν                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | الآيات: ٤٩ ـ ٥٦       |
| <b>πλ</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | الآيات: ٥٧ ـ ٦٠       |
| 79                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الآيات: ٦١ ـ ٢٦       |
| V. (See the Substitution of French Substitution of French Substitution of Section Sect | الآيات: ٢٧ ـ ٧٢       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الآيات: ٧٣ ـ ٧٧       |
| <b>VY</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | الآيات: ٧٨ ـ ٨٣       |
| XX salas seguina de la companya della companya della companya de la companya della companya dell |                       |
| <b>₹</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | الآيات: ٨٩ ـ ٩١.      |
| Kg. in the state of the second control of th | الآيات: ٩٠ ـ ٩٥       |
| VI.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الآيات: ٩٦ ـ ١٠٠      |
| <u> </u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | الأيات: ١٠١ ـ ٠٤      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الآيات: ١٠٥ ـ ٨٠      |
| <b>V9</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | الِآیات: ۱۰۹ ـ ۱۳     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الِّإِيَّات: ١١٤ ـ ١٧ |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الآيتان: ١١٨ و١٩      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الآيات: ١٢٠ ـ ٢٣      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الآيات: ١٢٤ ـ ٢٦      |
| <b>春養</b> 元::                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | الآيات: ١٢٧ ـ ٣٥      |
| <b>/</b> Ϋ́αુ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | الآيات: ١٣٦ ـ ٤٢      |
| <b>Υ΄</b> Τ΄ (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الآيات: ١٤٣ ـ ٥٥      |
| <b>¼Y</b> , 1,3,4, 1,4,1,3,4,1,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ==                    |
| <b>*4</b> *********************************                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                       |
| P. J. C.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | الآيات: ١٥٦ ـ ٥٩      |
| Marie Commission Commi | الآيات: ١٦٠ ـ٣٣١      |
| At                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الآية: ١٦٤            |

| الآيات: ١٦٥ ـ ١٧٠   |
|---------------------|
| الآيات: ١٧١ ـ ١٧٥   |
| الآيتان: ٢٧٦ و١٧٧   |
| الآيتان: ۱۷۸ و ۱۷۹  |
| الآيات: ١٨٠ ـ ١٨٤   |
| الآيتان: ١٨٥ و١٨٦   |
| الآيتان: ۱۸۷ و ۱۸۸  |
| الآيات: ١٨٩ ـ ١٩٣   |
| الأَيِتان: ۱۹۶ و۱۹۰ |
| الآية: ١٩٦١٠٢       |
| الآيات: ١٩٧ ـ ٢٠٢   |
| الأيات: ٢٠٣ - ٢٠٠٠  |
| الآيات: ٢٠٨ ـ ٢١١   |
| الآيات: ٢١٢ ـ ٢١٤   |
| الآيتان: ٢١٥ و٢١٦   |
| الآيات: ٢١٧ ـ ٢٢٠   |
| الآيات: ٢٢١ - ٣٢٣   |
| الآيات: ٢٢٤         |
| الآية: ۲۲۸          |
| الآيتان: ٢٢٩ و٢٣٠   |
| الأيتان: ٢٣١ و٢٣٢   |
| الآيات: ٢٣٣ ـ ٢٣٥   |
| الآية: ٢٣٦          |
| الآيات: ٢٣٧ ـ ٢٣٩   |
| الآيات: ٢٤٠ ـ ٢٤٠   |
| الآيات: ٢٤٦ ـ ٢٤٨   |
| الآيات: ٢٤٩ ـ ٢٥٢ ـ |
| الآيتان: ٣٥٣ و٢٥٤   |
| الآيات: ٢٥٥ ـ ٢٥٧   |
| الآية: ٨٥٨٣٦        |
| الآمات: ٢٥٩ ـ ٢٦٢   |

| الآیات: ۲۲۳ ـ ۲۲۰                                                                                                |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الآيات: ٢٦٦ ـ ٢٧٠                                                                                                |
| الآبات: ۲۷۱ ـ ۲۷۲                                                                                                |
| الْآَية: ٢٧٥ ::                                                                                                  |
| الْآيات: ٢٧٦ ٢٨١ ١٩٩٠                                                                                            |
| וلكيات: ۲۸۲                                                                                                      |
| الآية: ١٨٥ : ٢٨٥                                                                                                 |
| الآية: ٢٨٦ الآية:                                                                                                |
| and the second |
| تفسير سورة آل عمران                                                                                              |
| ُ الآيات: ١-٣٠                                                                                                   |
| الآيات: ٤ ـ ٢                                                                                                    |
| الآيات: ٧ ـ ١٢                                                                                                   |
| الآيتان: ١٣ و١٤                                                                                                  |
| ١٣٩٥٠٠٠٠ ١٩ ١٠ ١٩ ١٧                                                                                             |
| الآيات: ٢٠ ـ ٢٠ .                                                                                                |
| ۱٤١٠, ٣٠ ـ ٢٦ الآيات: ٢٦                                                                                         |
| الآيات: ٣١ ـ ٣١ ـ                                                                                                |
| الآيات: ٣٧ ـ ٣٩                                                                                                  |
| الآيات: ٤٠ ـ ٤٣ ـ ٤٠ ـ الآيات:                                                                                   |
| الآيات: ٤٤ ـ ٨٤                                                                                                  |
| الآيات: ٤٩ ـ ٥١                                                                                                  |
| الآيات: ٥٢ ـ ٦٠ ـ ٢٠ ـ ٢٠ ـ ٢٠ ـ ٢٠ ـ ٢٠ ـ ٢٠ ـ ٢                                                                |
| الآيات: ٦١ ـ ٦٧                                                                                                  |
| الآيات: ٦٨ ـ ٧٤ ـ                                                                                                |
| الآيات: ٧٥ ـ ٧٩                                                                                                  |
| الآيات: ٨٠ ـ ٨٠                                                                                                  |
| الآيات: ٨٦ ٢٦                                                                                                    |
| الآيات: ٩٣ ـ ٩٣                                                                                                  |
| الآيات: ٩٧ ـ ١٠١                                                                                                 |
| الآيات: ١٠٢ - ١٠٩                                                                                                |

|                                             | الآيات: ١١٠ ـ ١١٦                                                                                                                                                           |
|---------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Yov                                         | الآيات: ١١٧ ـ ١٢٢                                                                                                                                                           |
| νολ                                         | الآيات: ١٢٣ ـ ١٢٨                                                                                                                                                           |
| ١٥٩                                         | الآيات: ١٢٩ ـ ١٣٩                                                                                                                                                           |
| ١٦٠                                         | الآيات: ١٤٠ ـ ١٤٥                                                                                                                                                           |
| 171                                         | الآيات: ١٤٦ ـ ١٥١                                                                                                                                                           |
| ٠, ٢٢٢                                      | الايتان: ١٥٢ و١٥٣ .                                                                                                                                                         |
| ٠, ٣٠٠٣٢                                    | الآيات: ١٥٨ ـ ١٥٨.                                                                                                                                                          |
| ١٦٤                                         | الايتان: ۱۵۹ و۱۹۰ .                                                                                                                                                         |
| ١٦٥                                         | الأيات: ١٦١ ـ ١٦٤                                                                                                                                                           |
| 177                                         |                                                                                                                                                                             |
| ٠٦٧                                         |                                                                                                                                                                             |
| ٠٦٨                                         | الآيات: ١٨٧ ـ ١٨٢                                                                                                                                                           |
| 179                                         | الآيات: ١٨٩ ـ ١٨٩                                                                                                                                                           |
| ١٧٠                                         | الأيات: ١٩٠ ـ ١٩٧                                                                                                                                                           |
| 1 4                                         |                                                                                                                                                                             |
| ١٧١                                         | الآيات: ١٩٨ ـ ٢٠٠                                                                                                                                                           |
| \V\                                         | الآيات: ١٩٨ ـ ٢٠٠                                                                                                                                                           |
| تفسير سورة النساء                           | الأيات: ١٩٨ ـ ٢٠٠                                                                                                                                                           |
| تفسير سورة النساء                           | الأيات: ١٩٨ ـ ٢٠٠<br>الآية: ١                                                                                                                                               |
| تفسير سورة النساء                           | الأيات: ١٩٨ ـ ٢٠٠<br>الآية: ١                                                                                                                                               |
| تفسير سورة النساء                           | الأيات: ١٩٨ ـ ٢٠٠<br>الآية: ١<br>الآية: ٢<br>الآية: ٣                                                                                                                       |
| تفسیر سورة النساء<br>۱۷۲۳۲۳۳۷۳۳۷۳           | الأيات: ١٩٨ ـ ٢٠٠<br>الآية: ١<br>الآية: ٢<br>الآية: ٣                                                                                                                       |
| ا۱۷۱<br>تفسیر سورة النساء<br>۱۷۲<br>۱۷۳     | الأيات: ١٩٨ ـ ٢٠٠<br>الآية: ١<br>الآية: ٢<br>الآية: ٣<br>الآيات: ٤ ـ ٧                                                                                                      |
| ۱۷۱                                         | الأيات: ١٩٨ ـ ٢٠٠<br>الآية: ١<br>الآية: ٢<br>الآية: ٣<br>الآيات: ٤ ـ ٧<br>الآيات: ٨ ـ ١٠                                                                                    |
| ۱۷۲                                         | الأيات: ١٩٨ ـ ٢٠٠<br>الآية: ١<br>الآية: ٢<br>الآيات: ٤ ـ ٧<br>الآيات: ٨ ـ ١٠<br>الآيات: ١٨ ـ ١٠                                                                             |
| 1V1                                         | الأيات: ١٩٨ ـ ٢٠٠<br>الآية: ١<br>الآية: ٢<br>الآيات: ٤ ـ ٧<br>الآيات: ٨ ـ ١٠<br>الآيات: ١٨ ـ ١٠<br>الآيات: ١٦ ـ ١٥                                                          |
| 1V1                                         | الأيات: ١٩٨ ـ ٢٠٠ الآية: ١                                                                                                                                                  |
| 1V1                                         | الأيات: ١٩٨ ـ ٢٠٠ الآية: ١                                                                                                                                                  |
| 1V1  1V7  1V8  1V0  1V7  1VA  1VA           | الأيات: ١٩٨ ـ ٢٠٠<br>الآية: ١<br>الآية: ٣<br>الآيات: ٤ ـ ٧<br>الآيات: ٨ ـ ١٠<br>الآيات: ١٦ ـ ١٠<br>الآيات: ١٦ ـ ١٨<br>الآيات: ١٦ ـ ١٨<br>الآيات: ٢٦ ـ ١٨                    |
| 1VI  1VY  1VY  1VV  1VV  1VV  1VA  1VA  1VA | الأيات: ١٩٨ ـ ٢٠٠<br>الآية: ١<br>الآية: ٣<br>الآيات: ٤ ـ ٧<br>الآيات: ٨ ـ ١٠<br>الآيات: ١٦ ـ ١٠<br>الآيات: ١٦ ـ ١٠<br>الآيات: ٢١ ـ ١٠<br>الآيات: ٢٦ ـ ١٠<br>الآيات: ٢٦ ـ ٢١ |
| 1V1                                         | الأيات: ١٩٨ ـ ٢٠٠<br>الآية: ١<br>الآية: ٣<br>الآيات: ٤ ـ ٧<br>الآيات: ٨ ـ ١٠<br>الآيات: ١٦ ـ ١٠<br>الآيات: ١٦ ـ ١٠<br>الآيات: ٢١ ـ ١٠<br>الآيات: ٢٦ ـ ١٠<br>الآيات: ٢٦ ـ ٢١ |

| الآيتان: ٣٣ و٣٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الآيات: ٣٠ ـ ٣٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| الآيات: ٣٨ - ٢٢ في ١٨٠ - ٢٨ الآيات: ٣٨ - ٢٢ الآيات: ٣٨ - ٢٨ الآيات: ٣٨ - ٢٨ الآيات: ٣٨ - ٢٨ الآيات: ٣٨ - ٣٨ الآيات: ٣٨ - ٣٠ الآيات: |
| الآيات: ٣٣ ـ ٢٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| الآيات: ٤٧ ـ ٤٩ ـ الآيات:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| الآيات: ٥٠ ع م الآيات: ١٨٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| الآيات: ٥٥ ـ ٢٢ ـ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الآيات: ٣٢ ـ ٦٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| الآيلت: ٦٩ ـ ٧٠ ـ ٧٠ ـ ١٩٨٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| الآيات: ٧٨ ٧٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| الآيات: ٨٧ ـ ٧٩ الآيات: ٨٠ ـ ٨٠ ـ ٨٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| الآيات: ٨٥ ـ ٨٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| الآيات: ٨٦ ـ ٨٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| الآيتان: ٩٠ و ٩١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| الآيتان: ٩٢ و٣٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| (لاَّية: ٩٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| الآيات: ٩٥ ـ ١٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| الآية: ١٠١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| الآيات: ۱۰۲ ـ ۱۰۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الآيات: ١٠٩ ـ ١١٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ' الآيات: ١١٧ _ ١٢٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| الآيات: ١٢٥ ـ ١٢٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الآيات: ١٢٨ ـ ١٣٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الآيتان: ١٣٥ و١٣٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ١٤٥ - ١٣٧ - ١٤٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| الآيات: ١٥٢ ـ ١٥٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الآيات: ١٥٣ _ ١٥٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| - الآيات: ١٥٧ ـ ١٦١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| الآيات: ١٦٢ ـ ١٦٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الآيات: ١٧٠ ـ ١٧٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الآية: ٢٧٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

## تفسير سورة المائدة

|         | الإية: ١       |
|---------|----------------|
| rye     | الآية: ٢       |
| ٢٢٥     |                |
| rra     |                |
| rtv     |                |
|         |                |
| ۱۳۰۱    |                |
| ۲۳۱ ۲۳۱ |                |
| rwy Y   |                |
| rpp r   |                |
| rwe     |                |
| ۲۳۰ ۲   |                |
| ۲۳٦ ٤   |                |
| ζΨV     |                |
| rπλ     |                |
| ٢٣٩ ٤   |                |
| ۲٤٠     |                |
| TE1     |                |
| Y E Y   |                |
| Y & W   |                |
| 788     |                |
| 7 8 0   |                |
| 787     |                |
| 7 E V   |                |
| Υ Ε Λ   |                |
| 789     |                |
| ۲٥٠     | لآية: ٩٤       |
| Yo1     | لآية: ٩٥       |
| ۲۰۲۱    | لأيات: ٩٦ ـ ٠٠ |

| Y A W                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ~                                                                                                              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| YoY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الآيات: ١٠١ ـ ١٠٤                                                                                              |
| Y08                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الآية: ١٠٥                                                                                                     |
| 400                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1.7                                                                                                            |
| Y04                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                |
| YoV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | יין אָרָטָיייייייייייייייייייייייייייייייייי                                                                   |
| YoX                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الإيات: ١١٠ ـ ١١٢                                                                                              |
| 14. Company                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | الإياب: ١١٣ ـ ١١٥                                                                                              |
| Tog . C.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | الإِّيات: ١١٦ - ١١٨                                                                                            |
| Result for the second of the s | الإّيتان: ١١٩ و١٢٠                                                                                             |
| A Marian Commission of the Com | · ·                                                                                                            |
| والمراجع المناع  | *                                                                                                              |
| YALL                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الأَنْتَانَ: ١ و ٢                                                                                             |
| YAMONEY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1                                                                                                              |
| YAY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 11 V - 1.31                                                                                                    |
| 44 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ۱۸ ۱۷ - ۱۸۱۱                                                                                                   |
| 466 - 71 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | וניטט. זו באו                                                                                                  |
| 444 4 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ועטים: זא ביו .<br>                                                                                            |
| *TV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الأيات: ١١٠١٠ .                                                                                                |
| VA June 18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | الإيات: ٢٧ ـ ٣٢).                                                                                              |
| YS.A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الآيات: ٣٣ ـ ٣٦                                                                                                |
| Wind the second of the second  | الآية: ٣٧                                                                                                      |
| The same of the sa | الإِيَّات: ٣٨ ـ ٤٧ .                                                                                           |
| WWW.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الآيات: ٤٨ ـ ٥٢ .                                                                                              |
| <b>***</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | الآلب ٢٠ ١١٠                                                                                                   |
| ****                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 76 04 - 1511                                                                                                   |
| YV2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                |
| <b>YV</b> 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | الایات. ۲۰۰۰ الایات |
| <b>YVT</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | וּעַטָּים: ייי                                                                                                 |
| Y V C                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | الأيات: ٧٢ - ٧٧                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الإيات: ٧٨ ـ ٨٢                                                                                                |
| TVA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الآيات: ٨٣ ـ ٩٠                                                                                                |
| 長春天 - 4 g                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | الآيات: ٩١ ـ ٩٤                                                                                                |
| ΥΛ.·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الآيات: ٩٥ ـ ٩٨                                                                                                |
| YA1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1.4 99 - 150                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | וציים . ווי                                                                                                    |

| الآبات: ١٠٤ _ ١٠٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| الآيات: ١١٠ ـ ١١٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| الآيات: ١١٩ ـ ١٢٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| الآيات: ١٢٤ ١٢٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| الآيات: ١٢٩ ـ ١٣٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| الآيات: ١٣٥ ـ ١٣٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| الآيات: ١٣٨ ـ ١٤٢٨٨٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| الآيات: ١٤٣ ـ ١٤٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| الآيات: ١٤٦ ـ ١٤٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| الآية: ١٥٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| الآيتان: ۱۵۱ و۱۵۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| الآيات: ١٥٣ _ ١٥٨ _ ١٩٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| الآيات: ١٥٩ ـ ١٦٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| الآيتان: ١٦٤ و١٦٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| te Atem to                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| تفسير سورة الأعراف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| نفسير سورة الاعراف<br>الآيات: ١ ـ ٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| الآيات: ١ ـ ٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| الآيات: ١ ـ ٣<br>الآيات: ٤ ـ ١٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| الآيات: ١ ـ ٣<br>الآيات: ٤ ـ ١٦<br>الآيات: ١٧ ـ ٢٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| الآيات: ١ ـ ٣<br>الآيات: ٤ ـ ١٦<br>الآيات: ١٧ ـ ٢٥<br>الآيات: ٢٦ ـ ٣١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۲۹۲       ۳ - ۲ - ۲ - ۲ - ۲ - ۲ - ۲ - ۲ - ۲ - ۲ -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۲۹۲       ۳- ۲۲         ۱۷یات: ۱ - ۲۰       ۱۷ - ۲۰         ۱۷یات: ۲۲ - ۲۱       ۳۰۰         ۱۷یات: ۳۳ - ۳۸       ۳۰۰         ۱۷یات: ۳۳ - ۳۳       ۳۰۱         ۱۷یات: ۱ - ۳۳ - ۳۹       ۳۰۲         ۱۷یات: ۱ - ۳۰ - ۳۹       ۳۰۲         ۱۷یات: ۱ - ۳۰ - ۳۹       ۳۰۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۲۹۲       ۳- ۱         ۲۹۷       ۱۲ - ۱۷         الآیات: ۲۷ - ۳۱       ۳۰ - ۲۳ - ۳۹         الآیات: ۳۳ - ۳۳       ۳۰ - ۳3         الآیات: ۳۹ - ۳3       ۳۰۳         الآیات: ۵۵ - ۰۰       ۳۰۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۲۹۲       ۳ - ۲۱         ۱۷یات: ۱ - ۲۰       ۲۹۸         ۱۷یات: ۲۲ - ۲۱       ۲۹۹         ۱۷یات: ۲۳ - ۲۳       ۳۰۰         ۱۷یات: ۳۰ - ۳۱       ۳۰۲         ۱۷یات: ۱۵ - ۵۰       ۱۷۳         ۱۷یات: ۱۰ - ۵۰       ۱۷۰         ۱۷یات: ۲۰ - ۵۰       ۱۷۰         ۱۷یات: ۲۰ - ۳۰       ۱۷۰         ۱۷یات: ۲۰ - ۵۰       ۱۷۰ |
| ۲۹۲       ۳ - ۱ - ۳         ۱۷یات: ۱۷ - ۲۰       ۲۹۸         ۱۷یات: ۲۲ - ۳۱       ۳۱ - ۲۳         ۱۷یات: ۲۳ - ۳۸       ۳۰۱         ۱۷یات: ۳۰ - ۳۶       ۱۷یات: ۱۰ - ۵۰         ۱۷یات: ۲۰ - ۵۰       ۱۷یات: ۲۰ - ۵۰         ۱۷یات: ۲۰ - ۵۰       ۲۰۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۲۹۲       ۳ - ۲۱         ۱۷یات: ۱ - ۲۰       ۲۹۸         ۱۷یات: ۲۲ - ۲۱       ۲۹۹         ۱۷یات: ۲۳ - ۲۳       ۳۰۰         ۱۷یات: ۳۰ - ۳۱       ۳۰۲         ۱۷یات: ۱۵ - ۵۰       ۱۷۳         ۱۷یات: ۱۰ - ۵۰       ۱۷۰         ۱۷یات: ۲۰ - ۵۰       ۱۷۰         ۱۷یات: ۲۰ - ۳۰       ۱۷۰         ۱۷یات: ۲۰ - ۵۰       ۱۷۰ |
| ۲۹۲       ۳- ۲۲         ۱۷یات: ۱۷ ـ ۲۰ ۲ ۲ ۲ ۲ ۲ ۲ ۲ ۲ ۲ ۲ ۲ ۲ ۲ ۲ ۲ ۲ ۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| الآيات: ١ ـ ٣         الآيات: ١٠ ـ ٢٦         الآيات: ٢٦ ـ ٣١         الآيات: ٢٦ ـ ٣١         الآيات: ٣٠ ـ ٣٦         الآيات: ٣٠ ـ ٣٦         الآيات: ٥٠ ـ ٥٠         الآيات: ٧٥ ـ ٤٤         الآيات: ٥٠ ـ ٧٠         الآيات: ٣٠ ـ ٧٧ ـ ٧٩         الآيات: ٣٠ ـ ٧٧ ـ ٧٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

| MALLENCES                              | الآيات: ١٠٥ ـ ١١٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| rixon and an                           | الآيات: ١١٤ ـ ١٢٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                        | ١٢٧ ـ ١٣٢٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ** ** ** ** ** ** ** ** ** ** ** ** ** | الآيات: ١٣٣ ـ ١٣٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| #X10                                   | الآيات: ١٤٠ ـ ١٤٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                        | -<br>الآبات: ۱۶۳ ـ ۱۶۵                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| MAN ATT TAT                            | الآيات: ١٤٦ _١٤٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| MA = 71 - 42                           | الآيات: ١٥٠ ـ ١٥٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                        | الآيثان: ١٥٥ و ١٥٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                        | الآيات: ١٦٧ _١٦٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| - ·                                    | الأَيَات: ١٦١ ـ ١٦٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| #f                                     | الآيات: ١٦٧ ـ ١٧٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                        | الأيات: ١٧١ ـ ١٧٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| #f.447 271 2977                        | الآيات: ١٧٥ ـ ١٧٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                        | ١٧٩ ـ ١٨٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| <b>TT</b> 1                            | الآيات: ١٨٥ ـ ١٨٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                        | الْكَيْتَان: ١٨٩ و ١٩٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| With the second second                 | الْآيَات: ١٩١ ـ ١٩٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Wife 1 VI "                            | اَلاَّيَات: ١٩٧ ـ ١٩٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                        | الْكُيَّات: ٢٠٠٠ : ٢٠٠٠ :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| High the state of                      | ٱلْآيات: ۲۰۶ : ۲۰۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Kien was and                           | in the second of |
| Wight of the second                    | عدد المناه المنا |
| TYSVE TITA RAO                         | الآية: ١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| YYA: .C.                               | ٢لآيات: ٢ ـ ٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| <b>YTA</b> / 1                         | ٧لآيات: ٧ ـ ١٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Y12.                                   | الآيات: ١١ ـ ١٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| WEGACI ACLAY.                          | ٣ لآيات: ١٥٠ ـ ١٨ - ١٨٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                        | الآيات: ١٩ ـ ٨٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| WENCE THAN THE L                       | الآيات: ٢٩ ـ ٣٥ ـ ٢٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

| الآيات: ٤١ ـ ٢٤       |
|-----------------------|
| الآيات: ٤٧ ـ ٥٥       |
| الآيات: ٥٦ _ ٦٤       |
| الآيات: ٦٥ ـ ٧١ ـ     |
| الآيات: ٧٧ ـ ٧٥       |
| تفسير سورة التوية     |
| الآيتان: ١ و٢         |
| الآيتان: ٣ و٤         |
|                       |
| الآیات: ١٢            |
| الآيات: ١٣ ـ ٢٢ ـ ٣٥٣ |
| الآيات: ٢٣ ـ ٢٧       |
| الآيتان: ۲۸ و۲۹       |
| الآيات: ٣٠ ـ ٣٣       |
| الآيات: ٣٤ ـ ٣٦       |
| الآيات: ٣٠٨           |
| الآيات: ٤١ ـ ٤٦       |
| الآيات: ٤٧ ـ ٥٣ ـ     |
| الآيات: ٥٤ ـ ٥٩ .     |
| الآيات: ٦٠ ـ ٦٤       |
| الآيات: ٦٥ ـ ٧٠       |
| الآيات: ٧١ ـ ٧٧       |
| الآيات: ٧٥ ـ ٨١       |
| الآيات: ٨٦ ـ ٨٩       |
| الآيات: ٩٠ ـ ٩٧       |
| الآيات: ۹۸ ـ ۱۰۲ ـ    |
| الايات: ١٠٣ ـ ١٠٠     |
| الآيات: ١٠٧ ـ ١١٠     |
| الآيات: ١١١ ـ ١١٥     |
| الآيات: ١١٦ ـ ١١٩     |
| الآيات: ١٢٠ ـ ٢٣      |

| TV E                         | ·····                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ﴿ إِلاَّيَاتِ: ١٢٩ ـ ١٢٩                  |
|------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| Parameter Albania            | تفسير سورة يونس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | er en |
| rvo                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الآيتان: ١٠٠١                             |
| • •                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                           |
|                              | •••••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                           |
|                              | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                           |
|                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                           |
| <b>4 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1</b> |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 17. I                                     |
| YA1                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ً الآيات: ٣٧ ـ ٤٥                         |
|                              | the second secon |                                           |
|                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الآيات: ٤٦ ـ ٥٧                           |
|                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                           |
| TA\$                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الآيات: ٦٤ ـ ٧٠                           |
|                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                           |
|                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الآيات: ٨١ ـ ٨٧                           |
| <b>***</b>                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الآيات: ٨٨ ـ ٩٣                           |
| -                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الآيات: ٩٤ ـ ١٠٣                          |
| <b>77</b> A 9                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الآيات: ١٠٤ ـ ١٠٩                         |
| Pilos e e                    | تفسير سورة هود عليه السلا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | n en  |
| <b>Y4</b> :                  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | الآيتان: ١ و٢                             |
| <b>1791</b>                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الآيات: ٣ ـ ٧                             |
|                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -                                         |
|                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                           |
| <b>798</b>                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الآيات: ١٨ ـ ٢٦                           |
|                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                           |
|                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الآيات: ٣٥ ـ ٤١                           |
| <b>79</b>                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الْآيتان: ٤٢ و٤٣                          |
| ran.                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الأيات: ٤٤ ـ ٤٩                           |
| 799                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                           |
| <b></b>                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •                                         |
|                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٱلآيات: ٦٦ ـ ٧٢                           |
| to built cause               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | and the second                            |

| الآيات: ٣٧ م         |
|----------------------|
| الآبات: ٨١ ـ ٨٥      |
| الآمات: ٢٨ ـ ٩١      |
| الآبات: ٩٢ ـ ١٠٤     |
| الآمات: ١٠٥ ـ ١١٣    |
| الآيات: ١١٤ ـ ١٢٣    |
| تفسير سورة يوسف      |
| الآيات: ١ - ٣        |
| الآبات: ٤ ـ ١٤       |
| -<br>الآيات: ١٥ ـ ١٨ |
| الآيات: ١٩ ـ ٣٣      |
| الآية: ٢٤            |
| الآيات: ٢٥ ـ ٣٠      |
| الآيات: ٣١ ـ ٣٥      |
| الآيات: ٣٦ ـ ٤١      |
| الآيات: ٤٢ ـ ٤٦      |
| الآيات: ٤٧ ـ ٥١ ـ    |
| الآيات: ٥٦ ـ ٥٥      |
| الآيات: ٥٦ ـ ٣٣      |
| الآيات: ٦٤ ـ ٦٩      |
| الآيات: ٧٠ ـ ٧٥      |
| الآيات: ٧٦ ـ ٧٩      |
| الآيات: ٨٠ ـ ٨٤      |
| الآيات: ٨٥ ـ ٨٩      |
| الآيات: ٩٠ ـ ٩٨      |
| الآيات: ٩٩ ـ ١٠٢     |
| الآيات: ١٠٣ ـ ١١٠    |
| الآية: ١١١           |
| تفسير سورة الرعد     |
| الآية: ١             |

| STORES TWO SALES AND A SECOND                   | الآيات: ٢ ـ ٤                                          |  |
|-------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|--|
| SEN COLLAR COLL                                 | الْآيات: ٥ ـ ٩                                         |  |
| SIKA TO SERVE TO                                | الآيات: ١٠ ـ ١٢                                        |  |
| الم         | الآيات: ١٣ ـ ١٥                                        |  |
| 44 Nat 201 71                                   | الآيتان: ١٦ و١٧                                        |  |
| 4642 3 1 1 27                                   | الآيات: ١٨ ـ ٢٦                                        |  |
|                                                 | الآيات: ۲۷ ـ ۳۱ ـ                                      |  |
|                                                 | الْآيات: ٣٢ ـ ٣٦ ـ ٣٠ ـ                                |  |
|                                                 | الْآيات: ٣٧ ـ ٤٢                                       |  |
| "                                               | الأية: ٤٣                                              |  |
| , n                                             |                                                        |  |
|                                                 | تفسير سورة إبراهيم                                     |  |
| <b>&amp;&amp;</b> \                             | الآية: ١                                               |  |
|                                                 | الآيات: ٢ ـ ٩                                          |  |
|                                                 | الآيات: ١٠ ـ ١٤ ـ                                      |  |
| <b>£!£ {</b>                                    | الآيات: ١٥٠ ـ ٢١                                       |  |
| <b>12.0</b>                                     | الآيات: ٢٦ ـ ٢٩                                        |  |
| <b>183</b>                                      | الآيات: ٣٠ ـ ٣٦                                        |  |
| - <b>EEY</b>                                    | الآيات: ٣٧ _ ٤٤                                        |  |
| <b>!!</b>                                       | الآيّات: ٤٥ ـ ٥٢                                       |  |
| Wych er gr                                      |                                                        |  |
|                                                 | تفسير سورة الحج                                        |  |
|                                                 | الآياف: ١ ـ ٣                                          |  |
|                                                 | الآيات: ٤ ـ ١٥                                         |  |
| <b>864</b> 000000000000000000000000000000000000 | الآيات: ١٦ ـ ٢٥                                        |  |
|                                                 | الآيات: ٢٦ _ ٤٢                                        |  |
| \$95.3.3. Vacc                                  | الآيات: ٣٤ ـ ٥٩                                        |  |
| ٤١٥٤ :                                          | الآيات: ٢٠ - ٧٣                                        |  |
| ٤٥٥                                             | الآيات: ٦١ ـ ٨٦                                        |  |
| ξ <u>ο</u> τ                                    | الآيات: ٨٧ ـ ٩٧ ـ                                      |  |
| ٤٥٧                                             | الآيات: ٦١ ـ ٨٦<br>الآيات: ٨٧ ـ ٧٧<br>الآيتان: ٨٨ و ٩٩ |  |

## تفسير سورة النحل الأيتان: ١ و٢ ......١ ٤٥٨ الآنات: ٣ ـ ١٢ ... .... الآبات: ١٣ ـ ١٩ . .... الآمات: ٢٠ ـ ٢٦ 173 الآيات: ٣٢ ـ ٣٨ ..... الآيات: ٣٩ ـ ٤٧ ..... الآيات: ٤٨ ـ ٥٠ ـ .... الأيات: ٥٨ ـ ٢٦ ..... الآبات: ٦٩ ـ ٦٩ £7A ..... ٤٦٩ .... ٤٧٠ ....

| ات: ۷۰ ـ ۷۳                            | الأي          |
|----------------------------------------|---------------|
| ات: ۷۹.۷٤                              | الآي          |
| ات: ۸۰ ـ ۸۰                            | الآي          |
| ات: ۸٦ ـ ۹۱ ـ                          | الآي          |
| ات: ۹۲ ـ ۱۰۰                           | الآي          |
| ات: ۱۰۱ ـ ۱۰۰                          | ۔<br>الآن     |
| ات: ۱۰۶ ـ ۱۱۰                          | -<br>الآيا    |
| ات: ۱۱۱ ـ ۱۱۱                          | ء<br>الآيا    |
| ات: ۱۱٦ ـ ۱۲۶                          | ۔<br>الآیا    |
| نان: ۱۲۰ و ۱۲۰                         | الآنة         |
| نان: ۱۲۷ و۱۲۸                          | الآن          |
|                                        | ,             |
| تفسير سورة الإسراء                     |               |
| \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ | : <b>5</b> 11 |

| ٤٨٠          | الآية: ١١       |
|--------------|-----------------|
| <b>5 A A</b> | الآيات: ٢ ـ ٤   |
| \$ A Y       | الأيات: ٥ ـ ٨   |
| \$ 4 \$      | الآيات: ٩ ـ ١٤  |
| 6.1.6        | الآيات: ١٥ ـ ٢٠ |
| Z/\cdot      | 1V.L 14 AY      |

| FA3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | الآيات: ٢٩ ـ ٣٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| * * * * * * * * * * * * * * * * * * *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الآيات: ٣٤ ـ ٣٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>₹\</b> \$\\$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | الآيات: ٤٠ ـ ٤٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>₹</b> \\\$.;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| R. C.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | الآيات: ٥٦ _ ٥٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 189 L.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ِ الْأَيَاتِ: ٥٩ _ ٦١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <b>EAC.</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <b>.</b> .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| . <b>£9</b> °C                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| (89.2. 1/3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | and the second of the second o |
| \$.A.a.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | الآرادي ٨٠ ٥٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| . <b>* * * * * * * * * *</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ( <b>£ 4Y</b> -, 111, <i>B</i> <b>1</b> )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 18 9 A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| (£94.11.7.27.27.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 16 + 4 a la della sar la communicación de la c                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | الإيتان: ۱۱۰ و۱۱۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Para to the transfer of the second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| تفسير سورة الكهف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| تفسير سورة الكهف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| تفسير سورة الكهف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| تفسیر سورة الکهف<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الآيات: ١ ـ ٣<br>الآيات: ٤ ـ ٩<br>الآيات: ١٠ ـ ١٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| تفسیر سورة الکهف<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الآيات: ١ ـ ٣<br>الآيات: ٤ ـ ٩<br>الآيات: ١٠ ـ ١٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| تفسیر سورة الکهف<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الآيات: ١ ـ ٣<br>الآيات: ٤ ـ ٩<br>الآيات: ١٠ ـ ١٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| تفسیر سورة الکهف<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الآيات: ١ ـ ٣<br>الآيات: ٤ ـ ٩<br>الآيات: ١٠ ـ ١٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| تفسیر سورة الکهف<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الآيات: ١ ـ ٣<br>الآيات: ٤ ـ ٩<br>الآيات: ١٠ ـ ١٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| تفسیر سورة الکهف<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الآيات: ١ ـ ٣<br>الآيات: ٤ ـ ٩<br>الآيات: ١٠ ـ ١٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| تفسیر سورة الکهف<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰۵<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3<br>۱۹۰3 | الآيات: ١ ـ ٣<br>الآيات: ١٠ ـ ١٤<br>الآيات: ١٠ ـ ١٤<br>الآيات: ١٥ ـ ١٧<br>الآيات: ١٨ ـ ٢٠<br>الآيان: ٢١ ـ ٢٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| تفسیر سورة الکهف  ۱۹۰۵  ۱۹۰۵  ۱۹۰۵  ۱۹۰۵  ۱۹۰۵  ۱۹۰۵  ۱۹۰۵  ۱۹۰۵  ۱۹۰۵  ۱۹۰۵  ۱۹۰۵  ۱۹۰۵  ۱۹۰۵  ۱۹۰۵  ۱۹۰۵  ۱۹۰۵  ۱۹۰۵  ۱۹۰۵  ۱۹۰۵  ۱۹۰۵  ۱۹۰۵  ۱۹۰۵  ۱۹۰۵  ۱۹۰۵  ۱۹۰۵  ۱۹۰۵  ۱۹۰۵  ۱۹۰۵  ۱۹۰۵                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | الآيات: ١ ـ ٣ ـ ا<br>الآيات: ٤ ـ ٩ ـ ا<br>الآيات: ١٠ ـ ١٤ ـ الآيات: ١٥ ـ ١٧ ـ الآيات: ١٥ ـ ١٧ ـ الآيات: ١٨ ـ ٢٠ ـ الآيات: ٢٨ ـ ٢٠ ـ الآيات: ٢٢ و٣٣ ـ الآيات: ٢٢ و٣٣ ـ الآيات: ٢٢ و٣٣ ـ الآيات: ٢٤ ـ ٢٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| تفسیر سورة الکهف ۲۰۰۷ ۵۰۰۷ ۵۰۰۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | الآيات: ١ ـ ٣ ـ ا<br>الآيات: ١ ـ ٩ ـ ١<br>الآيات: ١٠ ـ ١٤<br>الآيات: ١٥ ـ ١٧<br>الآيات: ١٨ ـ ٢٠<br>الآية: ٢١<br>الآيات: ٢٢ و٣٣<br>الآيات: ٢٤ ـ ٧٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| تفسیر سورة الکهف ۲۰۰۵ ۲۰۰۵ ۲۰۰۵ ۲۰۰۵ ۲۰۰۵ ۲۰۰۵ ۲۰۰۵ ۲۰۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | الآيات: ١ ـ ٣<br>الآيات: ١ ـ ٩ ـ<br>الآيات: ١٠ ـ ١٤<br>الآيات: ١٥ ـ ١٧<br>الآيات: ١٨ ـ ٢٠<br>الآيات: ٢١<br>الآيات: ٢٢ و٣٣<br>الآيات: ٢٤ ـ ٧٧<br>الآيات: ٢٤ ـ ٧٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| تفسیر سورة الکهف  ۲۰۰۰  ۲۰۰۰  ۲۰۰۰  ۲۰۰۰  ۲۰۰۰  ۲۰۰۰  ۲۰۰۰  ۲۰۰۰  ۲۰۰۰  ۲۰۰۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | الآيات: ١ ـ ٣ ـ ا<br>الآيات: ٤ ـ ٩ ـ ا<br>الآيات: ١٥ ـ ١٧<br>الآيات: ١٥ ـ ١٧<br>الآيات: ١٨ ـ ٠٠<br>الآيات: ٢٦ و٣٣<br>الآيات: ٢٤ ـ ٧٧<br>الآيات: ٢٤ ـ ٣٣<br>الآيات: ٢٤ ـ ٣٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| تفسير سورة الكهف<br>٥٠٠٧<br>٥٠٠٧<br>٥٠٠٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الآيات: ١ ـ ٣ ـ ١<br>الآيات: ١ ـ ٩ ـ ١<br>الآيات: ١٥ ـ ١٧<br>الآيات: ١٨ ـ ٢٠<br>الآيات: ٢٨ ـ ٢٠<br>الآيات: ٢٨ ـ ٣٣<br>الآيات: ٢٢ ـ ٣٣<br>الآيات: ٢٨ ـ ٣٣<br>الآيات: ٢٨ ـ ٣٣<br>الآيات: ٢٨ ـ ٣٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| تفسیر سورة الکهف  ۲۰۰۰  ۲۰۰۰  ۲۰۰۰  ۲۰۰۰  ۲۰۰۰  ۲۰۰۰  ۲۰۰۰  ۲۰۰۰  ۲۰۰۰  ۲۰۰۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | الآيات: ١ ـ ٣ ـ الآيات: ١ ـ ٣ ـ الآيات: ١ ـ ٩ ـ ١٠ ـ ١٤ ـ الآيات: ١٠ ـ ١٤ ـ ١٠ ـ الآيات: ١٥ ـ ١٠ ـ ١٠ ـ الآيات: ١٨ ـ ٢٠ ـ ٢٠ ـ ١٧ ـ ٢٠ ـ ١٧ ـ ٢٠ ـ ١٧ ـ ٢٠ ـ ١٧ ـ ١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

| 010    | ۳۳ ـ ۲۰            | الآيات: |
|--------|--------------------|---------|
| 017    | VV _ V1            | الآيات: |
| 0 \ V  | ۸۱ <sub>-</sub> ۷۸ | الآيات: |
| ٥١٨    | ۲۸ ـ ۲۸            | الآيات: |
| 019    | 90 _ AV            | الآيات: |
| ٥٢٠    | ۲۹ ـ ۳۰۱           | الآيات: |
| ٥٢١١٢٥ | ۱۰ - ۱۰۶           | الآمات: |